
opusdei.org

Atura’t i adora: La
visita al Santíssim

Aquesta pràctica és una
profunda expressió de fe i amor
cap a Crist en l’Eucaristia.
Enmig de l’atrafegament
quotidià, ens ofereix una
oportunitat de trobar-nos
personalment amb Déu,
descansar en la seva presència i
trobar en ell consol i guia per a
la nostra vida diària.

22/10/2025

A sant Josepmaria li agradava
recordar com els àngels participen



en l’adoració contínua de Crist,
especialment en la seva presència
sacramental. Aquest pensament
l’estimulava a unir-se a aquest culte
a través d’algunes devocions
eucarístiques; una de les quals és la
visita al Santíssim.

Des dels primers segles, els cristians
han buscat maneres d’expressar la
seva fe a través de pràctiques de
pietat a part dels sagraments, com la
veneració de relíquies, sepulcres de
màrtirs i llocs sagrats. Tot i que les
espècies eucarístiques sempre han
estat honrades fins i tot més enllà de
la celebració, no es van convertir en
objecte de veneració particular fora
de la Missa fins a principis del segon
mil·lenni, en la litúrgia romana. En
aquest context, el Concili
Lateranense IV (1215) va reafirmar la
doctrina de la presència real de Crist
en l’Eucaristia, va condemnar els
ensenyaments de Berenguer de
Tours —que negava aquesta



presència— i va subratllar la
necessitat d’adorar Crist en el
Santíssim Sagrament.

Alguns ordes religiosos, en particular
els cistercencs, van fomentar aquesta
devoció, i teòlegs com sant Tomàs
d’Aquino van ajudar a desenvolupar
la doctrina de la presència real del
Senyor en l’Eucaristia. Van sorgir
innovacions litúrgiques que van
aprofundir la pietat eucarística, com
l’elevació de l’hòstia després de la
consagració, la reserva eucarística i
la pràctica de la comunió espiritual,
manifestacions del desig creixent
d’honrar el Santíssim.

Amb la institució de la festa del
Corpus Christi, celebrada per
primera vegada a Lieja el 1246 i
estesa a tota l’Església mitjançant la
butlla Transiturus de hoc mundo del
Papa Urbà IV, van sorgir els primers
testimonis de la pràctica de la visita
al Santíssim. En aquest període, les



beguines, un grup de dones que
vivien en cel·les construïdes al
voltant de l’absis de l’església, amb
una obertura cap a l’altar, seguien la
norma de recitar de genolls la
salutació al Santíssim quan es
llevaven, des de les seves cel·les. Al
llarg dels segles, la devoció cap a
l’Eucaristia es va enfortir, en part
gràcies a la reserva del Santíssim en
esglésies i capelles, cosa que
facilitava l’accés dels fidels. El Concili
de Trent va reafirmar la pràctica de
l’adoració eucarística i va promoure
el culte al Santíssim Sagrament.

Els primers sagraris

«La santa reserva (sagrari) estava
destinada inicialment a guardar amb
dignitat l’Eucaristia perquè pogués
ser portada als malalts i als absents
fora de la missa. Per l’aprofundiment
de la fe en la presència real del Crist
en la seva Eucaristia, l’Església
adquirí consciència del sentit de



l’adoració silenciosa del Senyor
present sota les espècies
eucarístiques».[1]

En aquesta presa de consciència van
tenir un paper important les
anomenades confraries del Santíssim
Sagrament, que garantien la reserva
eucarística a les esglésies. Es van
estendre per tot Europa durant la
baixa edat mitjana, amb una
proliferació notable a Itàlia, i es van
encarregar de promoure la
participació activa dels fidels en
l’adoració eucarística, en què es
destacaven pel seu suport a les
processons del Corpus. En aquest
marc, els barnabites i sant Antonio
Maria Zaccaria van tenir un paper
rellevant en la promoció del culte
eucarístic, especialment en
l’organització de les exposicions del
Santíssim.

Més endavant, va sorgir la devoció
de les quaranta hores, que, com el



seu nom indica, consistia en
l’exposició contínua del Santíssim
Sagrament durant aquell temps i
convidava a la meditació de la passió
de Crist i a l’oració d’intercessió i
desgreuge. Començada a Milà i
promoguda per figures com Carles
Borromeu, es va expandir per
Europa i va ser consolidada el 1592
pel Papa Clement VIII en instituir
l’Adoració Perpètua a Roma,
contribuint així a la pràctica de la
visita al Santíssim.

L’adoració de la criatura al
Creador

Quan els Mags van arribar a Betlem,
sant Mateu relata: «Van entrar a la
casa, veieren el nen amb Maria, la
seva mare, es prostraren a terra i el
van adorar» (Mt 2, 11). Aquest gest
manifesta l’actitud pròpia de l’ésser
humà que, en reconèixer-se criatura,
es prostra davant del seu Creador.[2]

Adorar és més que un acte exterior;



és un lliurament del cos i de l’ànima,
un reconeixement profund de la
nostra dependència total de Déu,
davant de qui ens inclinem amb
respecte i submissió absoluts,
conscients que la nostra existència
només té sentit en ell.[3]

Monsenyor Xavier Echevarría ho
expressava dient que «caiem en
adoració; actitud necessària, perquè
només així manifestem
adequadament que creiem que
l’Eucaristia és Crist veritablement,
realment i substancialment present
amb el seu cos, la seva sang, la seva
ànima i la seva divinitat».[4] També
sant Josepmaria convidava a tenir
aquesta disposició: «Ageganta la teva
fe en la Sagrada Eucaristia. —
Sorprèn-te davant aquesta realitat
inefable!: tenim Déu amb nosaltres,
podem rebre’l cada dia i, si volem,
parlem íntimament amb Ell, com es
parla amb l’amic, com es parla amb



el germà, com es parla amb el pare,
com es parla amb l’Amor».[5]

Alguns gestos ens ajuden a
manifestar també amb el cos
l’adoració. Un d’aquests és «la
genuflexió, que es fa doblegant el
genoll dret fins a terra, significa
adoració; i per això es reserva per al
Santíssim Sagrament».[6] Benet XVI
ho assenyalava dient que «la
genuflexió davant del Santíssim
Sagrament o posar-se de genolls
durant l’oració expressen
precisament l’actitud d’adoració
davant de Déu, també amb el cos.
D’aquí la importància de no fer
aquest gest per costum o de pressa,
sinó amb consciència profunda.
Quan ens agenollem davant del
Senyor confessem la nostra fe en ell,
reconeixem que ell és l’únic Senyor
de la nostra vida».[7]

Avui dia pot semblar que l’home ha
perdut el sentit de l’adoració, la



necessitat del culte en silenci.
Tanmateix, el Papa Francesc comenta
que «l’Eucaristia és la resposta de
Déu a la fam més profunda del cor
humà, a la fam de vida veritable: en
ella, Crist mateix està realment al
mig de nosaltres per nodrir-nos,
consolar-nos i sostenir-nos en el
camí».[8] En el pa eucarístic, trobem
el que, al cap i a la fi, el nostre cor
busca, però que només Déu pot
donar: un amor incondicional que
sadolla plenament el nostre desig
d’estimar i de ser estimat. En
l’adoració eucarística ens podem
inclinar sobre el pit del Senyor, com
el deixeble estimat, i deixar-nos
abraçar per ell. Perquè en quedar-se
amb nosaltres en l’Eucaristia, Déu
demostra que «no és un ésser llunyà,
que contempla indiferent la sort dels
homes: els seus afanys, les seves
lluites, les seves angoixes. És un Pare
que estima els seus fills fins a
l’extrem d’enviar el Verb, segona
persona de la Trinitat Santíssima,



perquè, encarnant-se, mori per
nosaltres i ens redimeixi. El mateix
Pare amorós que ara ens atreu
suaument cap a ell, mitjançant l’acció
de l’Esperit Sant que habita els
nostres cors».[9]

La primera de les devocions

Sant Alfons Maria de Liguori
recomanava entre els cristians la
pràctica de la visita al Santíssim
Sagrament: «Entre totes les
devocions, la d’adorar Jesús
sagramentat és la primera, després
dels sagraments, la més apreciada
per Déu i la més útil per a nosaltres».
[10] Altres sants també han destacat
com a exemples d’ànimes
enamorades del Senyor en
l’Eucaristia. El capellà d’Ars solia dir
que si sabéssim el que és el bon Jesús
al tabernacle, no ens en podríem
separar.

Un exemple més proper en el temps
és el de sant Manuel González, un



bisbe conegut per promoure la
devoció eucarística dels sagraris
abandonats, fins al punt que va
demanar que l’enterressin juntament
amb un sagrari, «perquè els meus
ossos, després de mort, com la meva
llengua i la meva ploma en vida,
estiguin sempre dient als que passin:
Allà hi ha Jesús! És allà! No el deixeu
abandonat!».[11] Sant Josepmaria va
voler recollir en un punt de Camí el
prec que el bisbe Manuel feia a uns
sacerdots que acabaven de rebre
l’ordenació de les seves mans:
«“Tracteu-me’l bé, tracteu-me’l bé!”,
deia, entre llàgrimes, un ancià Prelat
als nous sacerdots que acabava
d’ordenar. —“Senyor!: Qui em fossin
donades veus i autoritat per clamar
d’aquesta manera a l’orella i al cor de
molts cristians, de molts!”».[12]

El costum de la visita també ha estat
fomentat pel magisteri dels últims
papes. Sant Joan XXIII, en evocar
precisament la pietat eucarística del



capellà d’Ars, deia que «res no pot
substituir l’oració silenciosa i
prolongada davant de l’altar.
L’adoració de Jesús, el nostre Déu;
l’acció de gràcies, la reparació per les
nostres culpes i per les dels homes, la
súplica per tantes intencions que li
estan encomanades, eleven (...) a un
amor més gran cap al Mestre Diví».[13]

Sant Joan Pau II escriu: «Com no hem
de sentir una necessitat renovada
d’estar llargues estones en conversa
espiritual, en adoració silenciosa, en
actitud d’amor, davant de Crist
present al Santíssim Sagrament?
Quantes vegades, estimats germans i
germanes, he fet aquesta experiència
i hi he trobat força, consol i suport!».
[14]

Sant Josepmaria animava a fer de
l’Eucaristia el centre de la vida
mateixa: «Lluita per aconseguir que
el Sant Sacrifici de l’Altar sigui el
centre i l’arrel de la teva vida
interior, de manera que tota la



jornada esdevingui un acte de culte
—prolongació de la Missa que has oït
i preparació per a la següent—, que
es va desbordant en jaculatòries, en
visites al Santíssim, en oferiments del
teu treball professional i de la teva
vida familiar...».[15] I parlava sovint
de la necessitat de veure-la com un
refugi on l’ànima troba consol i
fortalesa. La visita al Santíssim és, en
certa manera, un reflex d’aquest
desig: una trobada personal amb Déu
enmig de la jornada. De vegades en
té prou amb apropar-se al sagrari
uns instants —fins i tot amb la
imaginació— per dir-li al Senyor que
l’estimem i que confiem en ell.

El fundador de l’Obra va conrear
aquesta devoció des de la seva
joventut. Al seminari de Saragossa,
l’horari incloïa una breu visita al
Santíssim a l’església després de
dinar, com a acció de gràcies.
Tanmateix, a la capella del seminari
el Santíssim no estava reservat de



manera permanent fins al 1926, tret
d’algunes festivitats.[16] Durant alguns
temps d’esbarjo, sant Josepmaria feia
escapades per visitar el Santíssim des
d’una tribuna que donava a
l’església, una actitud que no passava
desapercebuda i que cridava
l’atenció a la resta de companys.

Després de les noves disposicions de
sant Pius X sobre la comunió
freqüent, aquesta pràctica es va
promoure entre els seminaristes,
juntament amb una devoció
eucarística més gran fora de la Missa.
S’encoratjaven les visites
reparadores, les visites en comú en
entrar i sortir de la casa, i fins i tot es
procurava que el Santíssim estigués
acompanyat per algun col·legial
durant els recessos.

A l’Opus Dei, aquest antic costum es
concreta en la pràctica diària de fer
una visita breu al Santíssim
Sagrament, preferiblement al migdia,



després de dinar. Aquesta visita
consisteix a resar dialogadament tres
parenostres, avemaries i glòries, i
acabar amb una comunió espiritual.
Abans de cada estació, qui dirigeix
l’oració pronuncia, com a acte de fe i
desgreuge: Adoremus in aeternum
Sanctissimum Sacramentum, i tots
responen repetint la mateixa
aclamació.[17] Naturalment, els fidels
de l’Opus Dei també intenten visitar
el Senyor en altres moments del dia,
encara que sigui breument: en entrar
o sortir d’un centre, en passar davant
d’una església, etc.

Un lleter i una vilatana

Sant Josepmaria veia el sagrari com
el lloc on Jesús sempre ens està
esperant, per escoltar-nos i ajudar-
nos, i considerava les visites al
Santíssim moments privilegiats per
correspondre a l’amor del Senyor i
mostrar-li el nostre agraïment per
haver-se quedat amb nosaltres. De



vegades se servia d’algunes
anècdotes o històries que inspiraven
a viure les devocions de manera
natural. Una d’aquestes és la d’un
home que quan passava cada dia
davant d’una església, hi entrava un
moment i deia: «Jesús, heus aquí en
Joan el lleter».[18] La visita és una
invitació a aturar-nos en la nostra
jornada, entrar en una església o
oratori, mirar Jesús i parlar-li des del
cor. A més, aquestes pauses poden
ser un moment perquè el Senyor
renovi les nostres forces i alleugi les
càrregues d’aquell dia.

Quelcom similar explicava santa
Teresa Benedicta de la Cruz, Edith
Stein, una intel·lectual jueva que,
quan s’estava apropant a la fe
cristiana, un dia va observar com
una vilatana entrava a la catedral de
Frankfurt amb el cistell de la compra
i s’hi quedava una estona per resar.
«Per a mi això va ser una cosa
completament nova. A les sinagogues



i a les esglésies protestants que he
freqüentat els creients van a les
funcions. Aquí, tanmateix, una
persona va entrar a l’església
deserta, com si anés a conversar en
la intimitat. No ho he pogut oblidar».
[19]

En un món de ritme vertiginós, la
visita al Santíssim és un refugi, un
espai on trobem pau i consol en el
Senyor. «Us diré que per a mi, el
Sagrari ha estat sempre Betània,
l’indret tranquil i plàcid on és Crist,
on podem contar-li les nostres
preocupacions, els nostres
sofriments, les nostres il·lusions i les
nostres alegries, amb la mateixa
senzillesa i naturalitat amb què li
parlaven aquells amics seus, Marta,
Maria i Llàtzer».[20] D’aquesta
manera, podem desenvolupar la
capacitat d’escoltar el que Déu ens
vol dir, moltes vegades a través dels
qui ens envolten. «Atrapats per les
presses, per mil coses per dir i fer, no



trobem temps per aturar-nos a
escoltar qui ens parla. (...)
Preguntem-nos: com va la meva
escolta? Em deixo tocar per la vida
de les persones, sé dedicar temps als
que són a prop meu per escoltar?».[21]

Visitar Jesús al sagrari és una
oportunitat perquè ell guareixi els
nostres sentits i alliberi el nostre cor
de la inquietud de les presses.

Com Joan el lleter o com aquesta
senyora de Frankfurt que feia la
compra, les visites al Santíssim no
requereixen sempre llargues
oracions o cerimònies elaborades.
N’hi ha prou amb ser-hi, mirar-lo i
deixar-se mirar per ell. Aquesta
trobada personal ens transforma,
perquè ens posa davant l’amor més
gran, el Déu que s’ha volgut quedar
amb nosaltres en l’Eucaristia. «La
Sagrada Eucaristia introdueix en els
fills de Déu la novetat divina, i hem
de respondre in novitate sensus, amb
una renovació de tots els nostres



sentits i de tota la nostra feina. Se’ns
ha donat un principi nou d’energia,
una arrel poderosa, empeltada en el
Senyor. No podem tornar al llevat
antic, nosaltres que tenim el Pa d’ara
i de sempre».[22]

Aturar-se davant del sagrari és més
que un acte de pietat: és una
declaració de fe. En el silenci del
temple, lluny de la bullícia del món,
Jesús ens convida a descansar en ell.
Aquest temps dedicat a l’adoració no
només ens ajuda a enfortir la nostra
relació amb Déu, sinó que ens
transforma i ens fa més conscients
del seu amor i de la nostra missió al
món.

«Jesús s’ha quedat a l’Hòstia santa
per nosaltres!: per estar-se al nostre
costat, per sostenir-nos, per guiar-
nos. —I amor únicament amb amor
es paga. —Com podem no anar al
Sagrari, cada dia, ni que sigui només
uns minuts, per portar-li la nostra



salutació i el nostre amor de fills i de
germans?».[23] En l’Opus Dei, aquest
costum mil·lenari es concreta en fer
una breu visita a un oratori, capella o
església i resar algunes oracions
vocals i una comunió espiritual
davant del Santíssim, com a signe
d’adoració trinitària: «L’adoració del
Déu tres vegades sant i sobiranament
amable confon d’humilitat i dona
seguretat a les nostres súpliques».[24]

Aquest costum és també una
oportunitat per recordar que Crist
està sempre a prop, esperant-nos,
disposat a escoltar-nos i acompanyar-
nos en cada pas. A més, cada vegada
que fem una visita al Santíssim,
podem portar amb nosaltres les
intencions dels qui estimem, les
nostres preocupacions i les nostres
alegries. «Veniu a mi tots els qui
esteu cansats i afeixugats, i jo us faré
reposar» (Mt 11, 28). Aquestes
paraules de Jesús es poden fer
realitat en cada visita al Santíssim.



Allà, davant de la seva presència,
trobem l’alleujament i la pau que
només ell pot donar, i trobem la
força per seguir endavant i la llum
per enfrontar-nos als reptes de cada
dia.

A l’Obra, la visita se sol acabar amb
la comunió espiritual que sant
Josepmaria va aprendre d’un pare
escolapi durant els seus anys
escolars. Considerava aquesta petita
oració una font inesgotable de
gràcies i un mitjà eficaç per viure la
presència de Déu.

A més, la comunió espiritual és
també una preparació per rebre el
Senyor en l’Eucaristia cada vegada
que participem en la santa Missa. De
fet, aquesta és la raó de ser de la
visita i de les altres devocions
eucarístiques: preparar, agrair,
recordar..., en una paraula,
actualitzar la Comunió eucarística en
el sant sacrifici de l’altar. Així ho han



vist i viscut els sants, destacant la
connexió de la visita i la comunió
espiritual amb la Comunió
sacramental.

Durant el confinament de la
pandèmia recent, a causa de les
restriccions en l’assistència a les
misses presencials i l’accés limitat a
l’Eucaristia, molts fidels van recórrer
a la comunió espiritual com a
expressió del desig i l’amor cap a
l’Eucaristia, del seu anhel de rebre
Jesús al seu cor quan no és possible
fer-ho sacramentalment.

«Maria ens pot guiar cap aquest
Santíssim Sagrament perquè té una
relació profunda amb ell».[25] La Mare
de Déu, que va portar en el seu si el
Senyor durant nou mesos i el va
poder tractar durant gran part de la
seva vida, ens pot ajudar a cuidar
amb cura les nostres visites al
Santíssim i, així, continuar-lo adorant
juntament amb tots els àngels.



Jordi Farreras Tió

[1] Catecisme de l’Església catòlica,
núm. 1379.

[2] Cf. Ibídem, núm. 2628.

[3] Cf. Ibídem, núm. 2097.

[4] Xavier Echevarría, Carta pastoral,
6.X.2004, núm. 6.

[5] Forja, núm. 268.

[6] Instrucció general del Missal romà,
núm. 274.

[7] Benet XVI, Audiència, 27.VI.2012.

[8] Francesc, Discurs, 19.VI.2023.

[9] És Crist que passa, núm. 84.

[10] Sant Alfons Maria de Liguori, 
Visitas al Santísimo Sacramento y a



María santísima, Obras ascéticas, I,
Madrid 1952, p. 964.

[11] Epitafi de la tomba de sant
Manuel González, Capella del sagrari
de la Catedral de Palència.

[12] Camí, núm. 531.

[13] Sant Joan XXIII, Sacerdotii nostri
primordia, II.

[14] Sant Joan Pau II, Ecclesia de
Eucharistia, núm. 25.

[15] Forja, núm. 69.

[16] Cf. R. Herrando Prat de la Riba, 
Los años de seminario de Josemaría
Escrivá en Zaragoza, 1920-1925: el
Seminario de San Francisco de Paula,
Rialp, Madrid 2002, p. 53.

[17] De spiritu (35). En espanyol, qui
dirigeix la visita sol dir abans de
cada estació: «Viva Jesús
Sacramentado!», i tots responen:
«¡Viva y de todos sea amado!».



[18] A. Vázquez de Prada, El fundador
del Opus Dei, I, Rialp, Madrid 1997, p.
501.

[19] E. Stein, Dalla vita di una famiglia
ebrea e altri scritti autobiografici, A.
Ales Bello-M. Paolinelli (eds.), Città
Nuova-OCD, Roma 2007, p. 467-468.

[20] És Crist que passa, núm. 154.

[21] Francesc, Àngelus, 5.IX.2021.

[22] És Crist que passa, núm. 155.

[23] Solc, núm. 686.

[24] Catecisme de l’Església catòlica,
núm. 2628.

[25] Sant Joan Pau II, Ecclesia de
Eucharistia, núm. 53.

pdf | document generat
automàticament des de https://

https://opusdei.org/ca-ad/article/visita-al-santissim-sagrament-devocio-eucaristia/


opusdei.org/ca-ad/article/visita-al-
santissim-sagrament-devocio-eucaristia/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/visita-al-santissim-sagrament-devocio-eucaristia/
https://opusdei.org/ca-ad/article/visita-al-santissim-sagrament-devocio-eucaristia/

	Atura’t i adora: La visita al Santíssim

