opusdei.org

Virtuts humanes

Us oferim en audio i text,
I'homilia de sant Josepmaria
"Virtuts humanes" publicada a
"Amics de Déu" i pronunciada el
6 de setembre de 1941.

18/08/2020

Disponible també a Soundcloud,
ivoox i Youtube

Ho conta sant Lluc, en el capitol seté:
un fariseu l'invita a menjar amb ell. 1


https://soundcloud.com/opusdei-international/amics-de-deu-virtuts-humanes?in=opusdei-international/sets/amics-de-deu-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/27445738
https://youtu.be/vda39jIwUSU

havent entrat, doncs, a casa del
fariseu, es posa a taula.[1] Aleshores
arriba una dona de la ciutat,
coneguda publicament com a
pecadora, i s’avanca per rentar els
peus de Jesus, que, segons el costum
de I’época, menja recolzat. Les
llagrimes son I'aigua d’aquest
commovedor lavatori: I’eixugamans,
els cabells. Amb balsam portat en un
ric vas d’alabastre, ungeix els peus
del Mestre, i els hi besa.

El fariseu malpensa. No li cap al cap
que Jesus albergui tanta misericordia
al cor. Si aquest fos un profeta —va
dir-se—, sabria qui és i com és
aquesta dona que el toca, ja que és
pecadora.[2] Jesus llegeix els seus
pensaments, i li aclareix: Veus
aquesta dona? He entrat a casa teva i
no m’has donat aigua per rentar els
meus peus; aquesta, en canvi, me’ls ha
mullats amb les llagrimes, i amb els
seus cabells, me’ls ha eixugats. Tu no
m’has donat una besada; ella, pero,



d’enca que ha entrat, no ha parat de
besar-me els peus. Tu no has ungit
amb oli el meu cap; aquesta, al
contrari, m’ha escampat perfum als
peus. Per aixo et dic que li son
perdonats molts pecats, perqué ha
estimat molt.[3]

Ara no ens podem aturar en les
divines meravelles del Cor
misericordids de Nostre Senyor. Ens
fixarem en un altre aspecte de
I’escena: com troba a faltar Jesus tots
aquests detalls de cortesia i
delicadesa humanes, que el fariseu
no ha estat capa¢ de manifestar-li.
Crist és perfectus Deus, perfectus
homo,[4] Déu, Segona Persona de la
Trinitat Beatissima, i home perfecte.
Porta la salvacio, i no la destruccio de
la natura; i aprenem d’Ell que no és
cristia comportar-se malament amb
I’home, criatura de Déu, fet a la seva
imatge 1 semblanca.[5]

Virtuts humanes



Una certa mentalitat laicista i altres
maneres de pensar que podriem dir
pietistes, coincideixen a no
considerar el cristia com a home
enter i ple. Per als primers, les
exigéncies de I’Evangeli sufocarien
les qualitats humanes; per als altres,
la naturalesa caiguda posaria en
perill la puresa de la fe. El resultat és
el mateix: desconeixer la profunditat
de ’Encarnacio de Crist, ignorar que
el Verb es féu carn, home, i habita
entre nosaltres.[6]

La meva experiencia d’home, de
cristia i de sacerdot m’ensenya tot el
contrari: no hi ha cor, per molt ficat
que estigui en el pecat, que no
amagui, talment el caliu dins la
cendra, una brasa de noblesa. I quan
he colpejat en aquests cors, d’'un a
un, tot sol i amb la paraula de Crist,
sempre han respost.

En aquest mon, n’hi ha molts que no
es fan amb Déu; sén criatures que



potser no han tingut ocasio d’escoltar
la paraula divina o que I’han
oblidada. Pero llurs disposicions son
humanament sinceres, lleials,
compassives, honrades. I jo
m’atreveixo a afirmar que qui
reuneix aquestes condicions esta a
punt d’ésser generds amb Déu,
perque les virtuts humanes
componen el fonament de les
sobrenaturals.

No n’hi ha prou, certament, amb
aquesta capacitat personal: ninga no
se salva sense la gracia de Crist. Pero
si 'individu conserva i conrea un
principi de rectitud, Déu li aplanara
el cami; i podra ésser sant perque ha
sabut viure com un home de bé.

Potser haureu observat altres casos,
en un cert sentit contraposats: tants
que n’hi ha que es diuen cristians
—perque han estat batejats i reben
uns altres Sagraments—, pero que es
mostren deslleials, mentiders,



insincers, superbiosos... I cauen de
cop. Semblen estels que brillen un
moment en el cel i, tot d’una, es
precipiten irremissiblement.

Si acceptem la nostra responsabilitat
de fills seus, Déu ens vol molt
humans. Que el cap toqui el cel, pero
tenint els peus ben segurs a la terra.
El preu de viure en cristia no és
deixar d’ésser homes o abdicar de
I’esfor¢ per adquirir aquestes virtuts
que alguns tenen, fins i tot sense
coneixer Crist. El preu de cada cristia
és la Sang redemptora de Nostre
Senyor, que vol que siguem —hi
insisteixo— molt humans i molt
divins, amb l’afany diari d’imitar-lo a
Ell, que és perfectus Deus, perfectus
homo.

No sabria determinar quina és la
principal virtut humana: depéen del
punt des d’on es miri. A més, la
questio resulta ociosa, per tal com no
consisteix a practicar una virtut o bé



unes quantes: cal lluitar per
adquirir-les i practicar-les totes. Cada
una d’elles s’enllaca amb les altres, i
aixi, I’esforg d’ésser sincers, ens fa
justos, alegres, prudents, serens.

Tampoc no m’acaben de convencer
aquestes formes de raonar, que
distingeixen les virtuts personals de
les virtuts socials. No hi pot haver
cap virtut que pugui facilitar
I’egoisme; cada una redunda
necessariament en bé de la nostra
anima 1 de les animes dels qui ens
volten. Homes, tots nosaltres, i tots
fills de Déu, no podem concebre la
nostra vida com la delerosa
preparacio d’un brillant curriculum,
d’una lluida carrera. Tots ens hem de
sentir solidaris i, en ’ordre de la
gracia, estem units pels llacos
sobrenaturals de la Comunio dels
Sants.

Ensems, hem de considerar que la
decisio i la responsabilitat estan en la



llibertat personal de cadascu, i per
aixo les virtuts també son
radicalment personals, de la persona.
Aix0 no obstant, en aquesta batalla
d’Amor ningu no lluita sol —ningu
no és un vers aillat, acostumo a
repetir-: d’alguna manera, tots ens
ajudem o ens perjudiquem. Tots som
anelles d’'una mateixa cadena. Ara
demana amb mi, a Déu Nostre
Senyor, que aquesta cadena ens
ancori al seu Cor, fins que arribi el
dia de contemplar-lo cara a cara en el
Cel per sempre.

Fortalesa, serenitat, paciéncia,
magnanimitat

Considerem ara algunes d’aquestes
virtuts humanes. Mentre jo parli,
vosaltres, pel vostre compte,
mantingueu el dialeg amb Nostre
Senyor: pregueu-li que ens ajudi a
tots, que ens animi a aprofundir avui
el misteri de la seva Encarnacio, per
tal que també nosaltres, en la nostra



carn, sapiguem ésser entre els homes
un testimoni viu del qui ha vingut
per salvar-nos.

El cami del cristia, el de qualsevol
home, no és pas facil. Certament, en
determinades epoques, sembla que
tot s’acompleix segons les nostres
previsions; pero aixo, habitualment,
dura poc. Viure és enfrontar-se amb
dificultats, sentir en el cor alegries i
penes; i en aquesta forja, I’home pot
adquirir fortalesa, paciéencia,
magnanimitat, serenitat.

Es fort qui persevera en el
compliment d’allo que creu que ha
de fer, segons la seva consciéncia; qui
no mesura el valor d’'una tasca
exclusivament pels beneficis que en
rep, sino pel servei que presta als
altres. L’home fort, a vegades, pateix,
pero resisteix; potser plora, pero
s’empassa les llagrimes. Quan la
contradiccio esdevé més forta, no es
doblega. Recordeu I’exemple que ens



narra el llibre dels Macabeus: aquell
ancia, Eleazar, que s’estima més
morir abans que infringir la llei de
Déu. Donaré coratjosament la vida, i
em mostraré digne de la meva
senectut, tot deixant als joves un
exemple noble, per morir amb coratge
[ generositat per les nostres lleis
santes i venerables.[7]

Qui sap ésser fort, no es mou per la
pressa de cobrar el fruit de les seves
virtuts; és pacient. La fortalesa ens
mena a assaborir aquesta virtut
humana i divina de la paciéncia.
Amb la vostra paciéncia salvareu les
vostres animes. La possessio de
Panima cau en la paciéncia la qual,
efectivament, és Uarrel i la guarda de
totes les virtuts. Nosaltres posseim
Panima amb la paciéncia perque,
mentre aprenem a dominar-nos a
nosaltres mateixos, comencem a
posseir allo que som.[8] I és aquesta
paciencia la que ens empeny a ésser
comprensius amb els altres,



persuadits que les animes, com el
bon vi, milloren amb el temps.

Forts i pacients: serens. Pero no amb
la serenitat de qui compra la
tranquil-litat propia a costa de
desinteressar-se dels germans o de la
gran tasca, que pertoca a tothom, de
difondre el bé per tot el mon sense
mesura. Serens, perqué sempre hi ha
perdo, perque tot té el seu remei,
fora la mort i, per als fills de Déu, la
mort és vida. Serens, ni que només
fos per a poder actuar amb
intel-ligéncia: qui conserva la calma,
esta en condicions de pensar,
d’estudiar els pros i els contres,
d’examinar assenyadament els
resultats de les accions previstes. I en
acabat, assossegadament, intervé
amb decisio.

Estem enumerant rapidament
algunes virtuts humanes. Sé que, en
la vostra oracio al Senyor,
n’afloraran moltes altres. Jo voldria



aturar-me ara uns instants en una
qualitat meravellosa: la
magnanimitat.

Magnanimitat: grandesa d’anim,
anima amplia, on en caben molts. Fs
la forga que ens disposa a sortir de
nosaltres mateixos, per preparar-nos
a emprendre obres de valua, en
benefici de tothom. L’estretor no nia
en el magnanim; no hi juga la
gasiveria, ni el calcul egoista, ni la
trapelleria interessada. El magnanim
dedica sense reserves la seva forga a
allo que val la pena; per aixo és
capac de donar-se ell mateix. No es
conforma amb donar: es dona. 1
aleshores aconsegueix d’entendre la
major mostra de magnanimitat:
donar-se a Déu.

Laboriositat, diligéncia

Hi ha dues virtuts humanes —la
laboriositat i la diligencia—, que es
confonen en una sola: en I’afany de
treure profit dels talents que cadascu



ha rebut de Déu. SOn virtuts perque
indueixen a enllestir bé les coses.
Perqué el treball —ho predico des de
1928— no és cap malediccid, ni cap
castig del pecat. El Génesi parla
d’aquesta realitat, abans que Adam
no es rebel-1és contra Déu.[9] En els
plans del Senyor, I'home havia de
treballar sempre, cooperant aixi en
la immensa tasca de la creacio.

Qui és laborids aprofita el temps, que
no solament és or, sind gloria de Déu!
Fa el que ha de fer i esta pel que fa,
no pas per rutina, ni per esmercar-hi
les hores, sin6 com a fruit d’'una
reflexio atenta i ponderada. Per aixo
és diligent. L'us normal d’aquest mot
—diligent— ens n’evoca ja ’origen
llati. Diligent ve del verb diligo que és
amar, apreciar, escollir com a fruit
d’una atenci6 prou esmerada i
curosa. No és diligent qui es
precipita, sino qui treballa amb
amor, amb exquisitat.



Nostre Senyor, perfecte home, elegi
una feina manual, que va fer
delicadament i entranyablement
durant gairebé la totalitat dels anys
que va estar a la terra. Va fer d’artesa
entre els altres habitants del poble, 1
aquella feina humana i divina ens ha
demostrat clarament que l’activitat
ordinaria no és un detall de poca
importancia, sind la polleguera de la
nostra santificacid, ocasio continua
per trobar-nos amb Déu i lloar-lo i
glorificar-lo mitjancant 'operacio de
la nostra intel-ligencia o la de les
nostres mans.

Veracitat i justicia

Les virtuts humanes exigeixen de
nosaltres un esfor¢ continuat, ja que
no és facil de mantenir molt de
temps un tremp d’honradesa davant
les situacions que semblen
comprometre la seguretat propia.
Fixeu-vos en la limpida faceta de la
veracitat: és cert que ja ha caigut en



desus? ¢Ha triomfat definitivament
la conducta de compromis, el daurar
la pindola i muntar la pedra? Hom
tem la veritat. Per aixo s’acudeix a
un expedient mesqui: afirmar que
ningu no viu ni diu la veritat, que
tothom recorre a la simulacidila
mentida.

Sortosament no és aixi. Hi ha moltes
persones —cristians i no cristians—
decidides a sacrificar la seva honra i
la seva fama per la veritat, que no
s’agiten en un salt continu per a
cercar el sol que més escalfa. Son els
mateixos que, perque els agrada la
sinceritat, saben rectificar quan
veuen que ’han errada. No rectifica
aquell qui comenca mentint, aquell
qui ha convertit la veritat solament
en una paraula sonora per encobrir
les seves claudicacions.

Sisom veracos, serem justos. Mai no
em cansaria de referir-me a la
justicia, pero aqui solament podem



esbossar-ne alguns trets, sense
perdre de vista quina és la finalitat
de totes aquestes reflexions: edificar
una vida interior real i auténtica
sobre els fonaments profunds de les
virtuts humanes. Justicia es donar a
cadascu allo que és seu; pero jo hi
afegiria que no n’hi ha prou. Per
molt que cadascu ho mereixi, cal
donar-li més, per tal com cada anima
és una obra mestra de Déu.

La millor caritat esta a excedir-se
generosament en la justicia; caritat
que sol passar desapercebuda, pero
que és fecunda al cel i a la terra. Es
una equivocacio pensar que les
expressions terme mitja o just mitja,
com a cosa caracteristica de les
virtuts morals, signifiquen
mediocritat: com si diguéssim la
meitat d’allo que és possible de fer.
Aquest punt mitja entre ’excésiel
defecte és un cim, un punt critic: el
millor que la prudencia indica. Per
altra banda, pel que fa a les virtuts



teologals no s’admeten equilibris:
ningu no pot creure, ni esperar, ni
estimar massa. [ aquest amor a Déu,
sense limits, reverteix sobre els qui
ens envolten, en abundor de
generositat, de comprensio, de
caritat.

Els fruits de la tempranca

Tempranca és senyoriu. No tot allo
que experimentem en el cosien
I’anima es resoldra a raig fet. No tot
el que es pot fer s’ha de realitzar.
Resulta més comode deixar-se
arrossegar pels impulsos que hom
diu naturals; pero a la fi d’aquest
cami hom troba la tristesa,
I’aillament en la propia miseria.

N’hi ha alguns que no volen negar
res a I’estomac, als ulls, a les mans; es
neguen a escoltar qui els aconsella de
viure una vida neta. La facultat
d’engendrar —que és una realitat
noble, participacio en el poder
creador de Déu— és utilitzada



desordenadament, talment un
instrument al servei de ’egoisme.

Pero no m’ha agradat mai de parlar
d’impuresa. Jo vull considerar els
fruits de la tempranca, vull veure
I’home veritablement home, que no
esta lligat a les coses que brillen,
sense valor, com la quincalla que
arreplega la garsa. Aquest home sap
prescindir d’allo que li fa mal a
I’anima, i s’adona que el sacrifici
nomes és aparent, ja que vivint aixi
—amb sacrifici— s’allibera de moltes
esclavituds i aconsegueix, en la
intimitat del seu cor, assaborir tot
I’amor de Déu.

La vida recobra aleshores els matisos
que la destempranca esfumina;
estem en condicions de preocupar-
nos dels altres, de compartir amb
tothom el que és nostre, de dedicar-
nos a les tasques grans. La
tempranca cria ’anima sobria,
modesta, comprensiva; li facilita un



pudicia natural que sempre és
atractiva, ja que es nota en la
conducta el senyoriu de la
intel-ligéncia. La tempranca no
suposa limitacio, sino grandesa. Hi
ha molta més privacio en la
intempranca en que el cor abdica de
si mateix, per servir el primer que li
presenti el pobre so d’unes esquelles
de llauna.

La saviesa del cor

L’home savi de cor sera reconegut
prudent,[10] podem llegir en el llibre
dels Proverbis. No entendriem la
prudencia si la concebéssim com
pusil-lanimitat i manca d’audacia. La
prudencia es manifesta en I’habit
que inclina a actuar bé: a aclarir el fi
1 a cercar els mitjans més
convenients per obtenir-lo.

La prudéncia, pero, no és un valor
suprem. Hem de preguntar-nos
sempre: prudencia, per que? Perque
cal tenir en compte que existeix una



falsa prudencia —que més aviat
hauriem de dir-ne astucia— que esta
al servei de I’egoisme, que aprofita
els recursos més aptes per assolir
fins retorgats. Aleshores, I’us de
molta perspicacia no fa més que
agreujar la mala disposicio i ens
emmena a fer-nos mereixedors
d’aquell retret que feia sant Agusti
quan predicava al poble: ;pretens
inclinar el cor de Déu, que sempre és
recte, perque s’acomodi a la
perversitat del teu?[11] Aquesta es la
falsa prudencia de qui creu que li
sobren les propies forces per a
justificar-se. No us cregueu pas savis,
[12] diu sant Pau, perque esta escrit:
destruiré la saviesa dels savis, i la
prudeéncia dels prudents.[13]

Sant Tomas assenyala tres actes
d’aquest bon costum de la
intel-ligéncia: aconsellar-se, jutjar
rectament i decidir.[14] El primer
pas de la prudéncia és el
reconeixement de la propia limitacio:



la virtut de la humilitat. Admetre, en
certes questions, que no ho abastem
tot, que no podem abracar, en tants
casos, circumstancies que cal no
perdre de vista a I’hora de judicar.
Per aix0 acudim a un conseller; pero
no a un de qualsevol, sin6 a un de
capacitat i que estigui mogut pels
nostres mateixos desigs sincers
d’estimar Déu, de seguir-lo fidelment.
No basta demanar un parer; ens hem
de dirigir a qui ens el pugui donar
desinteressat i recte.

Després cal judicar, perque la
prudencia exigeix ordinariament un
determini rapid, oportu. Si a vegades
és prudent retardar la decisio fins
que es completin tots els elements de
judici, en altres ocasions seria una
gran imprudéncia no comencar a
posar en practica, com més aviat
millor, allo que veiem que cal fer;
especialment quan hi va el bé dels
altres.



Aquesta saviesa de cor, aquesta
prudéncia no es convertira mai en la
prudéncia de la carn a que fa
referencia sant Pau:[15] la d’aquells
que tenen intel-ligéncia, pero que
procuren no fer-la servir per
descobrir i estimar el Senyor. La
veritable prudeéncia és la que esta
atenta a les insinuacions de Déu i,
estant aixi a les escoltes, rep en
I’anima promeses i realitats de
salvacio: o us glorifico, Pare, Senyor
del cel i de la terra, perqué heu
amagat aquestes coses a savis i
prudents i les heu revelades als
petitons.[16]

Saviesa de cor que orienta i regeix
moltes altres virtuts. Per la
prudéncia ’home és audag, sense
insensatesa; no excusa, per raons
ocultes de comoditat, I’esforg
necessari per viure plenament
segons els designis de Déu. La
tempranca del prudent no és
insensibilitat ni misantropia; la seva



justicia no és duresa; la seva
paciencia no és servilisme.

No és prudent qui no s’equivoca mai,
sind qui sap rectificar els seus errors.
Es prudent perqueé s’estima més no
encertar vint cops, que no pas
deixar-se endur per un
abstencionisme comode. No obra
amb precipitacio esbojarrada o bé
amb temeritat absurda, sino que
assumeix el risc de les seves
decisions, i no renuncia a aconseguir
el bé per la por de no encertar-la. En
la nostra vida trobem companys
ponderats, que son objectius, que no
s’apassionen decantant la balanca
cap a la banda que els convé.
D’aquesta mena de persones, gairebé
instintivament, ens en refiem;
perque sense presumpcio i sense
escarafalls, procedeixen sempre bé,
amb rectitud.

Aquesta virtut cardinal és
indispensable en el cristia; pero els



ultims objectius de la prudencia no
son la concordia social o la
tranquil-litat de no provocar refrecs.
El motiu fonamental és el
compliment de la Voluntat de Déu,
que ens vol senzills, pero no puerils;
amics de la veritat, pero mai
atabalats ni lleugers. El cor prudent
posseira la ciéncia;[17] 1 aquesta
ciencia és la de I’amor de Déu, el
saber definitiu, el que pot salvar-nos,
portant a totes les criatures fruits de
pau i de comprensio i, per a cada
anima, la vida eterna.

Un cami ordinari

Hem tractat de virtuts humanes. I
potser algu de vosaltres es
demanara: perd comportar-se aixi,
no suposa aillar-se de I’ambient
normal?, no és una cosa aliena al
mon de cada dia? No. Enlloc no és
escrit que el cristia hagi de ser un
personatge estrany al mon. Nostre
Senyor Jesucrist, amb obres i



paraules, ha fet ’elogi d’una altra
virtut humana que jo estimo
particularment: la naturalitat i la
senzillesa.

Recordeu-vos de com ve al mon
Nostre Senyor: com tots els homes.
Passa la seva infantesa i joventut en
un llogarret de Palestina, un més
entre els seus conciutadans. En els
anys de la seva vida publica es
repeteix continuament I’eco de la
seva existéncia corrent, que va
transcorrer a Natzaret. Parla de la
feina, es preocupa perque els seus
deixebles reposin;[18] se’n va a
I’encontre de tothom i no defuig la
conversa amb ningu; diu
expressament, als qui el seguien, que
no impedeixin que els nens s’acostin
a E1l.[19] Evocant, tal vegada, els
temps de la seva infantesa fa la
comparanca dels petits que juguen a
la placa publica.[20]



No és normal tot aixo, natural,
senzill? ;| No es pot viure en la vida
ordinaria? Passa, tanmateix, que els
homes solen acostumar-se al que és
planer i ordinari, i inconscientment
cerquen el que és aparatos, artificial.
Ho deveu haver comprovat, com jo:
encomiem, posem per cas, la
delicadesa d’unes roses fresques,
acabades de collir, de petals fins i
olorosos. I el comentari és: semblen
de roba!

La naturalitat i la senzillesa sén dues
virtuts humanes meravelloses, que
fan I’home capac de rebre el missatge
de Crist. I en canvi, tot allo que és
enredat, complicat, les giragonses al
voltant d’un mateix, alcen un mur
que priva sovint de sentir la veu del
Senyor. Recordeu allo que Crist
reprotxa als fariseus: s’han ficat en
un mon tortuos que exigeix pagar
delmes de la menta, de ’anet i del
comi, mentre abandonen les
obligacions més essencials de la llei,



la justicia i la fe; s’afanyen per colar
tot allo que beuen, perque no hi passi
ni un mosquit, pero s’empassen un
camell.[21]

No. Ni la vida humana noble de qui
—sense culpa— no coneix Jesucrist,
ni la vida del cristia han d’ésser
rares, estranyes. Aquestes virtuts
humanes, que considerem avui,
menen totes a la mateixa conclusio.
Veritablement és home qui s’entesta
a ser verag, lleial, sincer, fort,
temperat, generos, sere, just,
laborids, pacient. Captenir-se aixi pot
resultar dificil, pero mai no es fa
estrany. Si hi ha algu a qui li ve de
nou, sera perque s’ho mira amb els
ulls enterbolits per una secreta
covardia, per una manca de fermesa.

Virtuts humanes i virtuts
sobrenaturals

Quan una anima s’esforca a conrear
les virtuts humanes, el seu cor ja és
molt prop de Crist. I el cristia percep



que les virtuts teologals —la fe,
I’esperanca, la caritat—, i totes les
altres que comporta la gracia de Déu,
I'impulsen a no descurar mai
aquestes qualitats bones que
comparteix amb tants homes.

Les virtuts humanes —insisteixo—
son el fonament de les sobrenaturals;
i aquestes proporcionen sempre una
nova empenta per a desenvolupar-se
amb honestedat. Pero en cap cas, no
n’hi ha prou amb I’afany de posseir
aquestes virtuts: cal aprendre de
practicar-les. Discite benefacere,[22]
apreneu a fer el bé. Cal exercitar-se
habitualment en els actes
corresponents —fets de sinceritat, de
veracitat, d’equanimitat, de serenitat,
de paciéncia—, perque «obres son
amors» i no és possible aixo
d’estimar Déu només de paraula,
sind que cal fer-ho amb obres i de
veritat.[23]



Si el cristia lluita per adquirir
aquestes virtuts, la seva anima es
disposa a rebre eficagcment la gracia
de Esperit Sant: i les bones qualitats
humanes es reforcen per les mocions
que el Paraclit posa en la seva anima.
La Tercera Persona de la Trinitat
Beatissima —dol¢ hoste de
Panima—I[24] regala els seus dons: do
de saviesa, d’enteniment, de consell,
de fortalesa, de ciéncia, de pietat, de
temor de Déu.[25]

Hom nota aleshores el goig i la pau,
la pau joiosa, I’alegria interior amb la
virtut humana de I’alegria. Quan ens
imaginem que tot s’esfondra davant
els nostres ulls, no s’esfondra res,
perque VOs sou, Senyor, la meva
forca.[26] Si Déu habita en la nostra
anima, tota la resta, per important
que sembli, és accidental, transitoria:
en canvi, nosaltres, en Déu, som la
permanencia.



[’Esperit Sant, amb el do de pietat,
ens ajuda a considerar-nos amb
certesa fills de Déu. I els fills de Déu,
per qué hem d’estar tristos? La
tristesa és I’escoria de I’egoisme; si
volem viure per al Senyor, no ens
mancara l’alegria, ni que descobrim
les nostres errades i les nostres
miseries. L’alegria penetra en la vida
d’oracio, fins que no tenim més
remei que prorrompre en cants:
perque estimem, i cantar és cosa
d’enamorats.

Si vivim aixi, realitzarem en el moén
una tasca de pau;[27] sabrem fer
amable als altres el servei al Senyor,
perqué Déu estima el qui dona amb
alegria.[28] El cristia és un més dins
la societat, pero del seu cor
desbordara el goig de qui es proposa
complir, amb I’ajut constant de la
gracia, la Voluntat del Pare: I no se
sent victima, ni disminuit, ni coartat.
Camina amb el cap alt, perque és
home i és fill de Déu.



La nostra fe confereix tot el seu
relleu a aquestes virtuts que ningu
no hauria de deixar de conrear.
Ningu no pot superar el cristia en
humanitat. Per aixo, qui segueix Crist
és capa¢ —no pas per merit propi,
sind per gracia del Senyor— de
comunicar als qui el volten allo que a
vegades pressenten, bé que no
arribin a entendre-ho: que la
veritable felicitat, I’autentic servei al
proisme, depén només del Cor del
Nostre Redemptor, perfectus Deus,
perfectus homo.

Acudim a Maria, Mare nostra, la
criatura més excel-lent que ha sortit
de les mans de Déu. Demanem-li que
ens faci homes de bé i que aquestes
virtuts humanes, encastades en la
vida de la gracia, es converteixin en
la millor ajuda per a aquells qui, com
nosaltres, treballen en el mon per la
pau ila felicitat de tots.




[1] Lc VII, 36.

[2] Lc VII, 39.

[3] Lc VII, 44-47.

[4] Simbol Quicumque.
[5] Cfr. Gen I, 26.

[6] Ioh I, 14.

[7]1 2 Mac VI, 27-28.

[8] St. Gregori el Gran. Homiliae in
Evangelia, XXXV, 4 (PL 76, 1261).

[9] Cfr. Gen II, 15.
[10] Prv XVI, 21.

[11] St. Agusti, Enarrationes in
Psalmos, LXIII, 18 (PL 36, 771).

[12] Rom XII, 16.

[13] 1 Cor 1, 19.



[14] Cfr. St. Tomas d’Aquino, Summa
Theologiae, 1I-11, p. 47, a. 8.

[15] Cfr. Rom VIII, 6.
[16] Mt XI, 25.

[17] Prv XVIIIL, 15.

[18] Cfr. Mc VI, 31.

[19] Cfr. Lc XVIII, 16.
[20] Cfr. Lc VII, 32.

[21] Cfr. Mt XXIII, 23-24.
[22] Is I, 17.

[23] 1 Ioh III, 18.

[24] Sequencia Veni, Sancte Spiritus.
[25] Cfr. Is XI, 2.

[26] Ps XLII, 2.

[27] Cfr. Gal V, 22.



[28] 2 Cor IX, 7.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/virtuts-
humanes-2/ (04/02/2026)


https://opusdei.org/ca-ad/article/virtuts-humanes-2/
https://opusdei.org/ca-ad/article/virtuts-humanes-2/
https://opusdei.org/ca-ad/article/virtuts-humanes-2/

	Virtuts humanes

