
opusdei.org

La Llei de Déu i la
misericòrdia

Qui és el meu proïsme? El
Senyor respon a aquesta
pregunta d’un doctor de la llei
amb la paràbola del bon
samarità. Obre així davant d’ell,
i davant nostre, l’horitzó de les
benaurances, que mostren la
profunditat de la Llei de Déu.
Nou article sobre la
misericòrdia.

09/01/2018

Un doctor de la llei es va acostar una
vegada a preguntar al Senyor què



havia de fer per aconseguir la vida
eterna. En realitat, volia posar a
prova l’ortodòxia d’aquell rabí de
Natzaret, de qui pel que sembla no
sabia què pensar.[1] Però el Senyor
no es molesta; accepta el diàleg i li
retorna la pregunta: «Què hi ha escrit
en la Llei? Què hi llegeixes?».[2] El
doctor respon amb unes paraules del
Shemá Israel, Escolta Israel, que tots
els israelites aprenien de petits:
«Estima el Senyor, el teu Déu, amb
tot el cor, amb tota l’ànima i amb
totes les forces»;[3] i postil·la, amb el
llibre del Levític: «Estima els altres
com a tu mateix».[4] Tots els
manaments de la Llei i dels Profetes
es fonamenten en aquests dos,[5] de
manera que el Senyor diu: «Has
respost bé: fes això i viuràs».[6] El
doctor no esperava que la seva
pregunta es resolgués amb aquesta
senzillesa desarmant. «Però ell, amb
ganes de justificar-se»,[7] insisteix
llavors amb una nova pregunta: «I
qui són els altres que haig



d’estimar?».[8] No es rendeix el
Senyor, que es vol guanyar la
confiança del seu interlocutor. Parla
llavors al cor, i amb ell als homes i
les dones de tots els temps, amb el
seu llenguatge en un temps pla i
solemne: és la paràbola del bon
samarità.

“Fer-se proïsme”

En el pobre home assaltat al camí de
Jerusalem a Jericó, els Pares de
l’Església veien Adam, i amb ell —
perquè Adam significa precisament
“home”— la humanitat maltractada
pel seu propi pecat, pel nostre propi
pecat. En el bon samarità
reconeixien Jesús, que ve amb
paciència a guarir-nos, després que
passessin de llarg els qui en realitat
no eren capaços de portar la salvació
al món. Ell, en canvi, sí que pot, i vol.
Així imagina una antiga i venerable
homilia la seva trobada amb Adam
—que és també la trobada amb



cadascun de nosaltres— en el seu
descens als inferns: «Jo soc el teu
Déu, que per tu i per tots els que han
de néixer de tu m’he fet el teu fill; i
ara et dic que tinc el poder
d’anunciar als que estan encadenats:
“Sortiu”, i als que es troben en les
tenebres: “Il·lumineu-vos”, i als que
dormen: “Aixequeu-vos».[9] Amb
Jesús, són cridats a portar la seva
salvació —a ser bons samaritans—
els seus ungits: els cristians. Com el
seu Senyor, també ells han
d’embenar les ferides dels homes i
tirar-hi oli i vi :[10] han de ser bons
hostalers fins que torni el samarità.
«Aquest hostal, si ho advertiu, és
l’Església. Ara és hostal, perquè la
nostra vida és un lloc de pas; serà
una casa que mai abandonarem, una
vegada que hàgim arribat sans al
regne dels cels. Mentrestant,
acceptem gustosos la cura a l’hostal».
[11]



Aquest és l’horitzó que el Senyor vol
obrir al doctor de la llei, i amb ell a
tots els cristians, i a tots els homes.
No li retreu la seva estretor: el fa
pensar primer, i després, somiar:
«Ves (…), , i tu fes igual».[12] Com
passa sovint en els Evangelis, és bo
no passar massa de pressa sobre la
concisió del relat. La resposta a la
pregunta de Jesús —«qui va ser el
seu proïsme?»— resulta certament
òbvia: «El qui el va tractar amb
amor».[13] l que no és evident, en
canvi, és per què el Senyor fa aquesta
pregunta, que capgira el
plantejament del doctor de la llei:
«Jesús inverteix la perspectiva: no es
tracta de reconèixer l’altre com el
meu semblant, sinó de ser capaç de
fer-me semblant a l’altre».[14]
Davant d’una actitud estreta, que
delimita el camp d’acció per fer el bé
—sospesant per exemple si els altres
pertanyen al meu grup, o em
tornaran després el favor—, el



Senyor respon convidant a aixecar la
vista, a ser ell mateix proïsme.

La paraula proïsme passa així de
qualificar un tipus de persones que
mereixerien la meva atenció, a
convertir-se en una qualitat del cor.
Pedagogia de Déu, que capgira la
pregunta: “a qui s’ha de fer el bé?”, i
així la transfigura: el que era matèria
de discussió i casuística a les escoles
rabíniques —on era el límit, fins on
havia de compadir-me dels altres—
es converteix en un repte audaç. El
cristià, deia sant Joan Pau II, «no es
pregunta a qui ha d’estimar, perquè
preguntar-se “qui és el meu
proïsme?” ja implica posar límits i
condicions (...) La pregunta legítima
no és “qui és el meu proïsme?”, sinó
“¿de qui m’he de fer proïsme?”. I la
resposta és: “qualsevol que pateixi
necessitat, encara que em sigui
desconegut, es converteix per a mi en
proïsme, a qui haig d’ajudar”».[15] És
la proximitat,[16] neologisme del



Papa Francesc que ens recorda la
nostra vocació a ser pròxims al
nostre proïsme, a ser «illes de
misericòrdia al mig del mar de la
indiferència».[17]

El camí cap a la plenitud de la llei

Es podria dir que aquest diàleg amb
el doctor de la llei tractava des del
camí que va dels ensenyaments
morals de l’Antic Testament fins a la
plenitud de la vida moral en Crist. I
és que, com recorda sant Pau, la llei
del poble elegit és bona i santa,[18]
però no definitiva. S’ordenava,
sobretot, preparar els cors per a
l’arribada de Nostre Senyor.

La pregunta del fariseu —«Mestre,
quin és el manament més gran de la
llei?»[19]— sembla que reflecteix
cert aclaparament davant la multitud
de preceptes que, amb una visió
legalista, s’havien anat introduint en
la vida religiosa israelita. En un altre
moment, Jesucrist es queixa dels



doctors de la llei «que feu portar a la
gent càrregues insuportables, però
vosaltres no les toqueu ni amb un sol
dit».[20] Encara més, en ocasions les
tradicions humanes havien acabat
sent una excusa per no subjectar-se a
un mandat diví: així, el Senyor
denuncia l’actitud dels qui
s’escudaven amb les ofrenes del
Temple per no ajudar els seus pares.
[21]

Per això, Jesucrist apunta al que és
fonamental: l’amor a Déu i al
proïsme. D’aquesta manera, es
compleix el que diu d’Ell mateix: que
no ha vingut «a anul·lar-los sinó a
dur-los a la plenitud».[22] L’aliança
que Déu havia celebrat amb el seu
poble incloïa unes prescripcions que
no tenien el sentit original
d’imposar-los càrregues sinó, molt al
contrari, el de portar-los per camins
de llibertat: «Avui et proposo
d’escollir entre la vida i la mort,
entre la felicitat i la desgràcia. Avui



et mano que estimis el Senyor, el teu
Déu (…). Si ho fas així, viuràs, seràs
nombrós, i el Senyor, el teu Déu, et
beneirà en el país on ara entraràs per
prendre’n possessió».[23]

La terra promesa als hebreus és una
figura de la terra interior en què els
homes i les dones de tots els temps
podem entrar, si vivim en el seu
autèntic sentit els manaments del
Senyor. Són una porta per arribar a
la comunió amb Déu, perquè fora,
qualsevol altra terra resulta
inhòspita: «El que cal per aconseguir
la felicitat, no és una vida còmoda,
sinó un cor enamorat».[24]

Si els preceptes rituals i legals del
poble d’Israel van cessar amb la
vinguda de Jesucrist, els Deu
Manaments, coneguts també com el
Decàleg, són perennes: recullen els
principis fonamentals per poder
estimar Déu —posant-lo per damunt
de tot, respectant el seu nom sant,



dedicant-li els dies de festa, com fem
els cristians diumenge— i els altres
—fomentant l’afecte i la reverència
als pares, protegint la vida, la puresa
de cor, etc.—. Quantes generacions
d’israelites van meditar la veritat i la
sol·licitud de Pare que comporten
aquestes deu paraules! «Tindré
sempre per herència el teu pacte: és
l'alegria del meu cor»,[25] una
mostra de la misericòrdia divina, que
no vol que ens extraviem, que vol
que tinguem una vida plena. El món
es pot rebel·lar de vegades contra els
manaments, com si fossin
imposicions passades, pròpies d’un
estadi infantil de la humanitat; però
no falten exemples de com
s’enfonsen les societats i les persones
quan creuen que els poden ignorar.
Les deu paraules del Senyor són les
constants de l’univers interior de
l’home; si s’alteren, el seu cor es
desfigura.

Perquè sigueu fills del vostre Pare



El Decàleg queda com englobat en la
Nova Llei que Jesucrist ha instaurat
en salvar-nos donant la seva vida a la
creu. Aquesta llei nova és la gràcia de
l’Esperit Sant donada mitjançant la fe
en Crist.[26] Ara, per tant, ja no
tenim només un horitzó moral al
qual aspirar: es tracta de viure en
Jesús, d’assemblar-nos-hi cada
vegada més, deixant que l’Esperit
Sant ens transformi, per complir així
els seus manaments.

Com ens podem assemblar més a
Jesucrist? On podem veure la seva
manera de ser? Diu el Catecisme que
«les benaventurances dibuixen el
rostre de Jesucrist i en descriuen la
caritat».[27] En aquests
ensenyaments que recullen els
evangelis, veiem el retrat de Nostre
Senyor, el seu rostre que revela
l’amor compassiu del Pare cap a tots
els homes. Aquestes recullen les
promeses fetes al Poble Elegit, però
les perfeccionen ordenant-les no ja a



la possessió de la terra, sinó al Regne
del Cel.[28]

En l’evangeli de Mateu, les primeres
quatre benaventurances fan
referència a una actitud o forma de
ser que se centra en les paraules de
Jesús:[29] «Benaventurats els pobres
d’esperit», «els que ploren», «els
mansos», els que tenen gana i set de
justícia». Conviden a confiar
totalment en Déu i no en els nostres
recursos humans, a enfrontar amb
sentit cristià els sofriments, a ser
pacients dia a dia. A aquestes
benaventurances se n’afegeixen
d’altres que posen l’accent a l’acció:
«Feliços els compassius», «els nets de
cor», «els qui treballen per la pau», i
d’altres més que adverteixen que per
seguir Jesús hem de patir algunes
contradiccions, [30] sempre amb
l’alegria, ja que «la felicitat del Cel és
per als qui saben ser feliços a la
terra».[31]



Les benaventurances certament
manifesten la misericòrdia de Déu,
que s’entossudeix a donar un goig
sense límits als qui el segueixen:
«Alegreu-vos-en i celebreu-ho,
perquè la vostra recompensa és gran
en el cel».[32] No són, tanmateix, una
col·lecció d’aforismes per imaginar
un món utòpic millor que algú
s’ocuparà de fer possible, o per
consolar-se falsament davant de les
dificultats del moment. Per això, les
benaventurances són també crides
exigents de Déu al cor de cada home,
que empenyen a comprometre’s a
treballar pel bé i la justícia ja en
aquesta terra.

Considerar amb freqüència les
benaventurances, potser en l’oració
personal, ajuda a saber com aplicar-
les en la vida diària. Per exemple, la
mansuetud es concreta tantes
vegades en «el somriure amable a
qui et molesta; aquell silenci davant
l’acusació injusta; la teva conversa



bondadosa amb els pesats i els
inoportuns; no fer cas cada dia d’un
detall i un altre enutjosos i
impertinents dels qui conviuen amb
tu...».[33]

Alhora, qui intenta viure segons
l’esperit de les benaventurances, va
incorporant a la seva personalitat
unes actituds i maneres de jutjar les
coses que li donen més facilitat per
complir els manaments. La puresa de
cor li permet veure la imatge de Déu
en cada persona, considerant-la com
a digna de respecte i no com a
objecte per satisfer uns desitjos
retorçats. Ser pacífics ens porta a
viure com a fills de Déu, i a
reconèixer els altres com a fills seus,
seguint aquest «camí
incomparablement més alt»[34] de la
caritat, que «tot ho excusa, tot ho
creu, tot ho espera, tot ho suporta»,
[35] transformant els greuges en una
ocasió d’estimar i resar pels qui fan
mal. [36] En definitiva, emmotllar el



nostre cor segons els contorns que
tracen les benaventurances fa
realitat l’ideal que Jesucrist ens
proposa de ser «misericordiosos com
ho és el vostre Pare».[37] Ens
transformem en portadors de l’amor
de Déu, aprenem a veure en els
altres aquest proïsme que necessita
la nostra ajuda; som en Crist aquest
bon samarità que sap conduir-se per
la misericòrdia per complir en
plenitud la llei de la caritat. El nostre
cor s’eixampla llavors, com va passar
amb el de la Verge Santíssima.

Carles Ayxelá - Rodolfo Valdés

[1] Cf. Lc 10, 25.

[2] Lc 10, 26.

[3] Dt 6, 5.

[4] Lv 19, 18.



[5] Mt 22, 40.

[6] Lc 10, 28.

[7] Lc 10, 29.

[8] Lc 10, 29.

[9] Homilia sobre el gran dissabte
sant (PG 43, 462).

[10] Lc 10, 34.

[11] Sant Agustí, Sermó 131, 6.

[12] Lc 10, 37.

[13] Lc 10, 37.

[14] Francesc, Missatge, 24-I-2014.

[15] Sant Joan Pau II, Missatge, 2-
II-1999.

[16] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium (24-XI-2013), n. 169.

[17] Francesc, Missatge, 4-X-2014.



[18] Cf. Rm 7, 12.

[19] Mt 22, 36.

[20] Lc 11, 46.

[21] Mt 15, 3-6.

[22] Mt 5, 17.

[23] Dt 30, 15-18.

[24] Sant Josepmaria, Solc, 795.

[25] Sal 119 (118), 111.

[26] Cf. Sant Tomàs d’Aquino, Summa
Theologica, I-II, q. 106, a. 1, c. i ad 2,
cit. en sant Joan Pau II, Enc. Veritatis
Splendor, 6-VIII-1993, n. 24.

[27] Catecisme de l’Església Catòlica,
n. 1717.

[28] Cf. Catecisme de l’Església
Catòlica, n. 1716.

[29] Cf. Mt 5, 3-12.



[30] Cf. Mt 5, 10-12.

[31] Sant Josepmaria, Forja, núm.
1005.

[32] Mt 5, 12.

[33] Sant Josepmaria, Camí, n. 173.

[34] 1 Co 12, 31.

[35] 1 Co 13, 7.

[36] Cf. Mt 5, 44-45.

[37] Lc 6, 36.

Copyright © www.opusdei.org

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/ves-i-tu-fes-
igual-la-llei-de-deu-i-la-misericordia/

(13/02/2026)

https://www.opusdei.org
https://opusdei.org/ca-ad/article/ves-i-tu-fes-igual-la-llei-de-deu-i-la-misericordia/
https://opusdei.org/ca-ad/article/ves-i-tu-fes-igual-la-llei-de-deu-i-la-misericordia/
https://opusdei.org/ca-ad/article/ves-i-tu-fes-igual-la-llei-de-deu-i-la-misericordia/

	La Llei de Déu i la misericòrdia

