
opusdei.org

Un contemplatiu
enmig del món que
estimava l’Església

La novetat que suposa la
traducció al català del llibre
Estimar l’Església, amb tres
homilies de sant Josepmaria
Escrivà de Balaguer, convida a
fer unes quantes reflexions
sobre l’autor i, de manera
especial, sobre els
ensenyaments continguts en
aquest volum.

10/04/2008



La novetat que suposa la traducció al
català del llibre Estimar l’Església,*
amb tres homilies de sant Josepmaria
Escrivà de Balaguer, convida a fer
unes quantes reflexions sobre l’autor
i, de manera especial, sobre els
ensenyaments continguts en aquest
volum. Quan uns textos són densos
per la riquesa doctrinal, com és el cas
d’aquestes homilies, convé precisar-
ne molt bé la personalitat de l’autor,
el gènere literari i el context en què
es van originar. Són regles
hermenèutiques prou conegudes que
no ha de negligir un lector
coneixedor i modern per no
equivocar-se a l’hora de valorar
justament el text. Els tres escrits que
presentem són obra d’un
contemplatiu, pertanyen al “gènere
profètic” i se situen en les
coordenades de la revolució de 1968 i
de les seves conseqüències
immediates. Analitzem, doncs,
aquests tres elements i el marc
eclesial d’aquells anys.



Un contemplatiu enmig del món

Ben encertadament, Mons. Álvaro
del Portillo va emmarcar la vida del
fundador de l’Opus Dei en l’horitzó
de la mística; en el pla en què la
“teologia ascètica i la mística tenen
coneixement d’aquelles llums
íntimes –tocs, il·luminacions,
locucions interiors– que res ni ningú
no podien torbar”. Ho va escriure en
un document in memoriam que va
aparèixer l’any 1985, al cap de deu
anys de la mort de sant Josepmaria
Escrivà. Recomano al lector que
s’adreci a aquest article, que també
es reprodueix en el volum que
comentem, perquè hi trobarà la
millor descripció del tarannà
espiritual d’Escrivà de Balaguer1.

Sant Josepmaria Escrivà va ser un
místic, pel seu carisma fundacional i
per la manera que hi va
correspondre. En la seva biografia, hi
destaquen els trets que caracteritzen



aquests elevats estats de l’ànima. El
místic se situa en un pla superior, des
d’on judica l’experiència quotidiana
a la llum de les seves vivències
espirituals. La radical passivitat (si
més no, en el moment de la unió amb
Déu) suscita en el místic un nou
dinamisme, tant espiritual com
apostòlic. D’aquesta manera,
adquireix, per coneixement
“intuïtiu”, una “veritat” de les coses,
que implica una visió nova de la
realitat i unes noves certeses. És per
això que el místic se sent impulsat a
l’acció, amb una força que li ve del
cel, de la seva proximitat amb Déu2.
En aquest sentit, i tot referint-se a
sant Josepmaria Escrivà, el Decret
sobre les virtuts heroiques, va
encunyar un sintagma afortunat, una
expressió justa i exacta, que després
s’ha repetit sovint, quan el va definir
com a “contemplatiu itinerant”3.

A més, la mística autèntica manté i
reforça els lligams de comunió amb



la jerarquia eclesiàstica, i
particularment amb el Sant Pare. Tot
això ho trobem, en grau excel·lent,
en sant Josepmaria Escrivà, tal com
ho va destacar el Decret sobre les
virtuts. En difondre el seu missatge
sobre la vocació a la santedat de tots
els batejats, va remarcar
especialment “la consciència que
l’Església té d’ella mateixa, com a
misteri de la comunió (mysterium
communionis)”4. No va desenvolupar
en detall una teologia de la comunió
–cosa que la divina providència
havia reservat per a temps
posteriors–, però va viure i va
predicar totes les notes que
distingeixen la genuïna communio.
De fet, des dels començaments de la
seva missió, sempre va mantenir,
com un principi indiscutible, la més
estreta unió moral i afectiva amb la
jerarquia eclesiàstica i amb tots els
fidels, entre ells tots els que treballen
per l’Església, tal com es pot apreciar,
sobretot, en la seva heroica



paciència, a l’hora d’esperar que
s’obrís el carisma fundacional que
havia rebut, sense buscar cap mena
de privilegi ni recórrer a usos contra
legem o praeter legem. Sempre va
mantenir una col·laboració lleial i
estreta amb les autoritats diocesanes
i amb la Santa Seu. Però no va deixar
d’assenyalar ni advertir, amb el més
exquisit respecte filial, els flagells, els
abusos o les injustícies quan els va
percebre en alguns sectors eclesials.
No hi va haver mai càlcul,
complicitat o silenci culpable, tot i
que hauria resultat justificable en
una persona que vol ser escoltada i
que demana un “impossible”
canònic, si més no d’acord amb la
doctrina del moment. 

El gènere profètic

Hi ha un cert acord a l’hora
d’assenyalar que les característiques
principals del gènere profètic són
quatre: el profeta sap que és



portaveu de Déu; jutja la situació del
moment; referma l’esperança, de
cara a un futur de salvació; i manté
les tradicions religioses rebudes i les
fomenta. Si ho entenem així, el
profetisme estricte és el de l’Antic
Testament. 

Podem recordar dos profetes prou
coneguts, que van viure en uns
contextos històrics relativament
similars, tot i que separats per més
d’un segle: ens referim a Osees i a
Jeremies. El primer va interpretar el
seu malaurat matrimoni en clau de
destí d’Israel, inaugurant el tema de
l’Aliança (és a dir, de l’Espòs fidel que
cerca l’Esposa estimada, però
infidel). Eren els anys que seguien a
la caiguda del Regne del Nord o de
Samaria en mans dels assiris.
Jeremies va qualificar el
desterrament dels jueus com un
càstig per la fredor religiosa de la
classe dirigent; al mateix temps,
fomentava l’esperança en una Nova



Aliança, en el context del setge de
Jerusalem per part dels babilonis. 

A l’albada del Nou Testament, sant
Joan Baptista, segurament el darrer
dels profetes de l’Antic Testament, va
contemplar les desgràcies que patien
els jueus (governats per Herodes, que
només era mig jueu, i sotmesos a
l’Imperi Romà) com un càstig pels
pecats de l’aristocràcia religiosa i
política, que havia bandejat les
essències religioses de la llei de
Moisès. El Baptista convidava a
convertir-se, tot assenyalant la
vinguda del Messies. 

En el Crist, plenitud de la Revelació,
el profetisme d’Israel va arribar a la
seva maduresa i a la seva
culminació. Crist és l’analogat
principal del profetisme i constitueix
la seva plenitud. De moltes maneres
–ensenya l’epístola als Hebreus– va
parlar Déu pels pares i pels profetes;
“últimament, en aquests dies, ens ha



parlat pel seu Fill” (Hebr. 1,1-2). Per
tant, “l’economia cristiana, com a
aliança nova i definitiva, no
s’acabarà mai. No s’ha d’esperar ja
cap altra revelació pública abans de
la gloriosa manifestació de Nostre
Senyor Jesucrist” (Dei Verbum, 4).
Crist és el gran Profeta que, pel
testimoni de la seva vida i en virtut
de la seva paraula, ha proclamat el
Regne del Pare (Lumen gentium, 35). 

És per això que, després de Crist, el
profetisme conserva substancialment
les característiques de l’Antic
Testament, tot i que amb un canvi
significatiu: ja no és només una
expectativa de futur, orientada vers
el Redemptor o Messies, sinó que
manté una mena de doble atracció
cristològica: vers la vinguda ja
realitzada (Encarnació, Mort,
Resurrecció i Ascensió) i també en
relació amb l’adveniment encara
esperat (la Parusia, amb el judici i
l’establiment definitiu del Regne).



Tots els “profetes” del temps històric
de l’Església, entre la primera i la
segona vinguda de Crist, participen
d’aquesta tensió bipolar: una mirada
vers els orígens fundacionals i un
entrellucar el futur escatològic.
D’alguna manera, com ha recordat el
Concili Vaticà II, tot “el poble sant de
Déu participa del do profètic de Crist,
escampant el seu testimoniatge viu
sobretot a través de la vida de fe i de
caritat” (Lumen gentium, 12). No
obstant això Nogensmenys, del poble
sant de Déu, en destaquen alguns
testimonis qualificats, d’aquest do
profètic comú i universal. Són els
Pares de l’Església, els Doctors i sants
medievals (sant Francesc, santa
Caterina de Siena, santa Brígida, sant
Vicenç), i els testimonis de la fe del
Barroc i de les èpoques més recents.
L’Esperit Sant distribueix els dons a
cadascú, tal com vol i segons la
utilitat comuna (I Cor. 12,11). Per
tant, els nous profetes tenen la missió
de llegir els signes dels temps i



interpretar-los en funció d’una doble
tensió cristològica: sense deixar de
mirar cap al futur, és a dir, el triomf
final de Crist, han de mantenir en
guàrdia els fidels i els pastors pel que
fa als orígens, perquè no es perdin
les essències cristianes. El do de
profecia s’exerceix com una crida a
la conversió i a l’esperança, i és així
que cal entendre’l. La profecia
s’emmarca entre dos pols i en el
temps intermedi. Mira cap enrere
(però no és un retrocés) i albira
l’horitzó llunyà (però no és, tampoc,
una fugida). 

Per tant, l’autèntic profeta dels nous
temps es caracteritza per tenir una
percepció molt viva del misteri del
Verb encarnat, una peculiaritat que
l’esmentat Decret sobre les virtuts
atribueix de manera explícita a sant
Josepmaria Escrivà. No és pas ara el
moment de recordar la seva devoció
per tots i per cadascun dels misteris
de Crist, des de l’Encarnació fins a la



Resurrecció. Crist és per als sants
realment “ahir i avui, principi i fi,
alfa i omega”, tal com diu la pregària
de la Vigília pasqual. “Seu és el temps
i l’eternitat”. Crist viu, és, com
repetia contínuament sant
Josepmaria Escrivà. 

Aquestes són les coordenades del
gènere profètic en l’hègira de la Nova
Llei; i és sota aquesta llum que cal
llegir les tres homilies de sant
Josepmaria Escrivà. S’hi aprecia un
zel amorós per evitar que es dilueixi
la revelació primitiva, és a dir, per tal
que no s’esmorteeixi el fervor dels
temps apostòlics, i un ànsia viva
perquè es compleixi l’establiment
definitiu del Regne (l’ adveniat
regnum tuum de l’oració dominical).
Els judicis històrics del profeta –
també en el cas que ens ocupa– s’han
d’interpretar en aquesta clau, perquè
la funció profètica empeny cap a la
denúncia i només la fa per motius
religiosos: per raons de fidelitat i de



salvació. La tensió profètica va més
enllà de les qüestions conjunturals,
tot i que de vegades s’hi pugui
referir. El profeta dels nous temps
assumeix aquest aforisme: Ecclesia
semper reformanda, ja que l’Església
és com l’esposa del Càntic: nigra sum,
sed formosa, filiae Jerusalem -“sóc
bruna, però bella, filles de
Jerusalem”- (Ct.1, 5).

Si espigolem entre les tres homilies
del llibre a què ens hem referit al
començament, hi descobrim algunes
expressions de sant Josepmaria que
recorden, com ja s’ha dit, l’estil de les
denúncies profètiques: 

“Què és l’Església?, on és l’Església?
Molts cristians, atordits i
desorientats, no reben resposta
segura a aquestes preguntes […]”5. 

“Una sèrie de fets i d’entrebancs
semblen haver-se reunit per tal
d’enfosquir el rostre nítid de
l’Església”.6 



“La santedat original i constitutiva de
l’Església pot quedar velada […], pot
quedar encoberta als ulls humans
[…] en certs moments de foscor
gairebé col·lectiva”7. 

“Tal vegada en altres èpoques les
agressions [a l’Església]
s’organitzaven obertament; ara, molt
sovint, es tracta d’una persecució
encoberta. Avui, com ahir, se segueix
combatent l’Església”8. 

“Tothora n’hi ha hagut, d’ignorància;
però, en aquests moments la
ignorància més brutal en matèria de
fe i de moral es disfressa, a vegades,
amb noms altisonants aparentment
teològics”9.

Són crítiques valentes que sant
Josepmaria Escrivà, mogut per
l’Esperit, no podia evitar, sentint-se
instrument de Déu, encara que
indigne. Els errors humans dels
fidels li produïen un dolor agudíssim,
tot i que sempre moderat pel goig de



l’esperança cristiana10. Demanava
perdó per tothom, també per ell
mateix, però no callava pas, com el
profeta: “Clama, ne cesses!” (Is. 58,
1). En les seves denúncies, no hi
faltava mai, però, un toc d’esperança:

“Com es pot ser pessimista, si Nostre
Senyor ens ha promès que serà amb
nosaltres fins a la fi dels temps?”11

Un moment històric complex

Per entendre adequadament
aquestes tres homilies, cal que
diguem encara algunes coses sobre el
seu context històric, tant des del punt
de vista cultural com eclesiàstic. 

Van ser anys de violenta protesta. Hi
va haver, al començament, una
legítima reacció contra la guerra del
Vietnam (des del 1965 als EUA i amb
brutals manifestacions a Alemanya, a
començaments del 68). El 3 de maig
de 1968 va esclatar l’agitació a la
Universitat de la Sorbona. Els



estudiants parisencs van envair el
Barri Llatí i els carrers es van omplir
de barricades i d’enfrontaments amb
la policia. El dia 20 de maig, França
es trobava paralitzada, fins al punt
que hi escassejaven els articles de
primera necessitat, la gasolina i el
subministrament elèctric; i, al mateix
temps, es produïa un autèntic buit al
poder. A partir del dia 25, la situació
es va començar a normalitzar. El 16
de juny, els estudiants van tornar a
les aules. El 23 es van celebrar les
eleccions, que es van resoldre amb
una clara derrota de l’esquerra i el
triomf dels gaullistes i els seus aliats. 

Es considera que el moviment del
maig del 68 va fracassar com a
revolució. Però va transformar la
societat francesa, va canviar pautes
de comportament, va introduir nous
valors, va reconèixer els drets de la
dona, la liberalització dels costums,
la democratització de les relacions
socials i generacionals, tot incloent-hi



la disminució de l’autoritarisme a
l’ensenyament. La crisi de l’autoritat,
no només paterna, ha estat,
realment, una de les conseqüències
més importants del maig del 68. 

Contemporàniament al maig francès,
hi va haver un seguit de fenòmens,
que són prou coneguts: les revoltes
de Praga i el seu posterior
esclafament per part dels tancs
soviètics (21 d’agost), la matança
d’estudiants a la Plaza de las Tres
Culturas, de Mèxic (2 d’octubre), el
començament dels moviments
guerrillers a bona part d’Amèrica
Llatina, l’aparició de les Brigades
Roges italianes i de la Fracció de
l’Exèrcit Roig alemany,
l’eurocomunisme (un marxisme de
rostre humà, de caire sobretot
cultural), els grups de cristians pel
socialisme, el moviment hippy, la
generalització del consum de
drogues…



Preparada per teòrics neomarxistes
de la segona Escola de Frankfurt i
per neofreudians del Cercle de Viena,
la revolució sexual va constituir un
element característic dels anys
seixanta (sexualitat polimorfa i
consumisme sexual). Aquesta
revolució ja s’havia posat en marxa
l’agost de 1960, quan va començar la
comercialització de la píndola als
EUA, cosa que va provocar una
progressiva erotització de la dona.
Després va venir la cadena de
legalitzacions de l’avortament a
diversos països europeus, que va
començar a Gran Bretanya l’any
1967.

Els esdeveniments que acabo
d’esbossar, alguns d’una gran
transcendència, van afectar la vida
catòlica i la societat eclesiàstica, i hi
van produir una gran confusió.
L’Església es va trobar davant d’un
greu deteriorament social, que a
alguns països ja venia de lluny. A



d’altres països, però, que se n’havien
mantingut una mica al marge, els
canvis en les idees i comportaments
hi van esclatar amb molta força i van
provocar una notable controvèrsia.

El 30 de juny de 1968, Pau VI va
donar a conèixer el seu magnífic
Credo del Poble de Déu. Els
subratllats d’aquest document,
especialment els que es refereixen a
la Santíssima Eucaristia, ens
recorden els problemes del moment.
El Sant Pare, potser per destacar la
importància d’aquesta professió de
fe, assenyalava, de bon
començament, “la nostra inviolable
voluntat de conservar íntegrament el
dipòsit de la fe”, tramesa pels
apòstols Pere i Pau. Al cap de pocs
dies, el juliol de 1968, Pau VI va
promulgar la seva il·luminadora
encíclica Humanae vitae, que, tot i
això, va causar una notable
contestació en molts sectors.
Contemporàniament, un grup de



teòlegs, entre els quals s’hi
comptaven els més coneguts del
moment, va adreçar al Papa dues
cartes una mica desafiadores, tot
reivindicant la llibertat de recerca i
autonomia per a les tasques
teològiques. El Sant Pare es va fer
ressò de les peticions en un discurs a
la Comissió Teològica Internacional,
l’octubre de 1969, tranquil·litzant els
ànims i assenyalant, al mateix temps,
el caràcter diaconal de l’ofici teològic,
al servei del magisteri de l’Església.
Eren uns anys, doncs, en què “es van
anar succeint reivindicacions d’un
pluralisme [teològic] d’heterogeneïtat
i dislocació”, tal com testificava, l’any
1972, Philippe Delhaye, que aleshores
era secretari de la CTI. 

El marc eclesial

Les homilies de sant Josepmaria
Escrivà que aquí comentem,
pronunciades entre l’abril de 1972 i
l’abril de 1973, s’emmarquen entre la



segona Assemblea ordinària del
Sínode dels Bisbes, sobre “El
sacerdoci i la justícia”, celebrada la
tardor de l’any 1971, i la tercera,
sobre “L’evangelització actual”, que
va tenir lloc la tardor de 1974 12. És
innegable, al meu parer, que els
temes d’aquestes tres homilies, tot i
que universals, van ser triats de cara
a la temàtica de les dues assemblees
sinodals. La primera homilia,
titulada Lleialtat a l’Església, és un
ric comentari de les notes de
l’Església. La segona, La finalitat
sobrenatural de l’Església, tracta els
dos vessants de l’Església:
carismàtica o invisible i visible o
institucional. La tercera medita sobre
el sacerdoci cristià i porta aquest
títol: Sacerdot per a l’eternitat.

A finals de setembre de 1971, va
començar la segona Assemblea del
Sínode dels Bisbes. Durant un mes, es
va debatre (a favor i en contra, amb
llum i taquígrafs) sobre el celibat



sacerdotal i l’ordenació de casats, el
compromís polític dels eclesiàstics, el
projecte de llei fonamental de
l’Església, el desenvolupament polític
i l’alliberament, l’eventual professió
civil dels clergues, l’accés de la dona
als ministeris eclesiàstics (incloent-hi
el diaconat). S’hi van presentar
informes molt crus sobre les
secularitzacions de sacerdots i les
defeccions religioses, i es va demanar
la agilitació dels tràmits de les
dispenses canòniques. 

A la següent assemblea sinodal, del
1974, hi va haver altres temes:
comunitats de base, alliberament i
evangelització, inculturació,
secularisme, relacions de l’Església
amb les religions no cristianes. Va
tenir un gran ressò en els mitjans el
naufragi del document sinodal, que
va provocar la divisió de l’assemblea
en dues posicions irreconciliables, i
el fracàs de la Comissió pontifícia
sobre la dona en la societat i en



l’Església, que s’havia anat reunint
des de l’any 1971, i que no va arribar
a cap conclusió, amb una minoria
femenina molesta pel fet que
s’exclogués la dona dels ministeris
ordenats13.

Per tot el que he anat dient, encara
que només sigui a vol d’ocell, ja
s’entendrà que sant Josepmaria
Escrivà insistís en un seguit de
qüestions bàsiques i fonamentals
(per exemple, les notes de l’Església,
amb un sucós tractament de la
doctrina comuna), i que s’abstingués
de proclamar les seves personals
tesis eclesiològiques, que en tenia, i
moltes, perquè, de fet, ell mateix era
protagonista i promotor d’un canvi
substancial de les nocions de
secularitat cristiana, comunió
eclesial, església particular i doctrina
sobre els caràcters sagramentals.
S’entén també que no desenvolupés
les seves pròpies intuïcions
ecumèniques, ¡ell, que havia



aconseguit, ja en temps de Pius XII,
que la Santa Seu li aprovés el fet de
rebre, a l’Obra, com a associats
cooperadors, persones acatòliques i
fins i tot no cristianes!

La situació era d’emergència. Era
més prudent recordar les veritats
pacífiques i esperar que vinguessin
temps millors. Tot referint-se a
l’ecumenisme, deia, per exemple:
“Hem de ser ecumènics, se sent dir
sovint. Entesos. Però em fa l’efecte
que, darrere d’algunes iniciatives
que s’autoanomenen ecumèniques,
s’hi amaga un frau: perquè són
activitats que no condueixen a
l’amor de Crist, al cep veritable. I és
per això que no donen fruit”. 

La qualitat teològica no demana
només que les tesis siguin brillants,
sinó també que siguin oportunes. Hi
ha una deontologia de la tasca
teològica, i no és pas lícit ni moral
transgredir-la, tal com havia



assenyalat Aquino, feia set segles, en
un dels seus escrits. No tot allò que es
pot dir, s’ha de dir... Les
circumstàncies personals i les del
moment hi tenen un pes decisiu. La
coneguda instrucció romana sobre la
vocació eclesial del teòleg, del 24 de
maig de l’any 1990, ens ho recorda, a
la introducció: “en la fe cristiana,
coneixement i vida, veritat i
existència estan lligades
intrínsecament”.

El lector s’enfronta, doncs, a la
lectura de tres denses homilies de
sant Josepmaria Escrivà: místic,
profeta i home del seu temps. No puc
deixar de recomanar-li que comenci
pels dos treballs de Mons. Àlvaro del
Portillo, que s’hi publiquen com a
epíleg. Són, sense cap mena de dubte,
la millor introducció possible.

Josep-Ignasi Saranyana

Del Pontifici Comitè de Ciències
Històriques i Professor Ordinari



d’Història de la Teologia a la
Universitat de Navarra

NOTES

* Josepmaria Escrivà de Balaguer, 
Estimar l’Església, Editorial Albada,
Col·lecció Papers d’Espiritualitat, 14,
Barcelona 2007. Traducció: Josep
Mora i Campanins. Revisió: Ferran
Blasi i Birbe.

1 Cf. també Andrés Vázquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei, Ed.
Rialp, Madrid 2003, III: Los caminos
divinos de la tierra, pàg. 393-459
(“Rasgos para una semblanza”).

2 Javier Sesé, Teología de la vida
cristiana, Instituto Superior de
Ciencias Religiosas, Universidad de
Navarra, Pamplona 2003.

3 Text llatí original de 9 d’abril de
1990, a: “Romana”, 10 (1990) 22-25,
aquí p. 24 (“peragrans
contemplativus”). Vegeu-ne un bon



comentari de Manuel Belda, 
Contemplativos en medio del mundo,
a “Romana”, 27 (1998) pàg. 326-340.

4 Decret sobre les virtuts, cit., pàg. 22.

5 Josepmaria Escrivà de Balaguer, 
Estimar l’Església, Editorial Albada,
Col·lecció Papers d’Espiritualitat, 14,
Barcelona 2007, homilia Lleialtat a
l’Església, pàg. 14

6 Josepmaria Escrivà de Balaguer, 
Estimar l’Església, Editorial Albada,
Col·lecció Papers d’Espiritualitat, 14,
Barcelona 2007, homilia Lleialtat a
l’Església, pàg. 14.

7 Josepmaria Escrivà de Balaguer, 
Estimar l’Església, Editorial Albada,
Col·lecció Papers d’Espiritualitat, 14,
Barcelona 2007, homiliaLleialtat a
l’Església, pàg. 21.

8 Josepmaria Escrivà de Balaguer, 
Estimar l’Església, Editorial Albada,
Col·lecció Papers d’Espiritualitat, 14,



Barcelona 2007, homiliaEl fi
sobrenatural de l’Església, pàg 47.

9 Josepmaria Escrivà de Balaguer, 
Estimar l’Església, Editorial Albada,
Col·lecció Papers d’Espiritualitat, 14,
Barcelona 2007, a homiliaEl fi
sobrenatural de l’Església, pàg 67.

10 Sobre el dolor sofert per sant
Josepmaria Escrivà en aquests anys,
vegeu Andrés VÁZQUEZ DE PRADA
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, cit., III, pp. 591-660.

11 Josepmaria Escrivà de Balaguer, 
Estimar l’Església, Editorial Albada,
Col·lecció Papers d’Espiritualitat, 14,
Barcelona 2007, homilia El fi
sobrenatural de l’Església, pàg 48.

12 Documentada crònica dels sínodes
a Manuel Alcalá, Historia del Sínodo
de los Obispos, BAC, Madrid 1996.

13 “Celebrada gairebé al cap de deu
anys de la cloenda del Vaticà II,



aquesta nova Assemblea [del Sínode
dels Bisbes] era, de fet, la revàlida del
postconcili. A l’aula, van tornar a
tenir lloc unes tensions similars a les
que hi havia hagut anys enrere […]
Curiosament, aquesta assemblea,
rica i accidentada, havia de provocar,
al cap d’un any, l’exhortació
apostòlica Evangelii nuntiandi.

Josep-Ignasi Saranyana / Temes
d’Avui Núm. 26 • octubre-
desembre 2007

pdf | document generat
automàticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/un-

contemplatiu-enmig-del-mon-que-
estimava-lesglesia/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/un-contemplatiu-enmig-del-mon-que-estimava-lesglesia/
https://opusdei.org/ca-ad/article/un-contemplatiu-enmig-del-mon-que-estimava-lesglesia/
https://opusdei.org/ca-ad/article/un-contemplatiu-enmig-del-mon-que-estimava-lesglesia/
https://opusdei.org/ca-ad/article/un-contemplatiu-enmig-del-mon-que-estimava-lesglesia/

	Un contemplatiu enmig del món que estimava l’Església

