
opusdei.org

Tema 8. El domini
sobre la creació. El
treball. L’ecologia

Déu atorga a l’home la distinció
sobre el món i li mana exercir-
lo. La tutela del medi ambient
és una obligació moral que
incumbeix a cada persona i a
tota la humanitat. L’ecologia és
un dels àmbits en què el diàleg
dels cristians amb els fidels
d’altres religions és
especialment important per
establir una col·laboració.

25/01/2023



Índex

• Déu atorga a l’home la capacitat de
dominar la creació material

• La imatge de Déu en l’home,
fonament de la distinció

• El treball en el pla de Déu

• Ecologia. Distinció de l’home i valor
de la naturalesa

• Bibliografia bàsica

• Lectures recomanades

Déu atorga a l’home la capacitat de
dominar la creació material

Segons el relat del Gènesi, Déu crea
l’home i la dona i els crida a
participar en l’execució del seu pla
sobre la creació. Aquesta crida es
manifesta en el fet que Déu atorga a



l’home la distinció sobre el món i li
mana exercir-lo.

La concessió d’aquesta missió està
expressada especialment en tres
textos del Gènesi:

«Déu digué: “Fem l’home a imatge
nostra, semblant a nosaltres, i que
sotmeti els peixos del mar, els ocells
del cel, el bestiar, i tota la terra amb
les bestioles que s’hi
arrosseguen”» (Gn 1, 26).

«Déu els beneí dient-los: “Sigueu
fecunds i multipliqueu-vos, ompliu la
terra i domineu-la; sotmeteu els
peixos del mar, els ocells del cel i
totes les bestioles que s’arrosseguen
per terra”» (Gn 1, 28).

«El Senyor-Déu va prendre l’home i
el va posar al jardí de l’Edèn perquè
el conreés i el guardés» (Gn 2, 15).

Déu concedeix als homes el poder de
participar intel·ligentment i



lliurement en perfeccionar
l’harmonia de la creació en bé d’un
mateix i del proïsme:[1] els converteix
en els seus col·laboradors.

El pla diví originari consistia que
l’home, vivint en harmonia amb Déu,
amb els altres i amb el món,[2]

orientés al Creador no només la seva
persona, sinó també l’univers sencer,
de manera que la creació fes goig a
Déu a través de l’home.[3]

«La creació és feta amb vista al 
Sàbat, i doncs al culte i a l’adoració
de Déu. El culte està inscrit en l’ordre
de la creació (cf. Gn 1, 14)».[4]

El domini, que abasta tot el món
visible, tots els recursos que la terra
enclou i que l’home pot descobrir
mitjançant la seva activitat,[5] és
atorgat a tots els homes i pobles.
D’aquí es poden extreure les
conseqüències següents:



a) La propietat absoluta de la terra
pertany a Déu: «És del Senyor la
terra i tot el que s’hi mou, el món i
tots els qui l’habiten» (Sl 24, 1).[6]

L’home s’ha de considerar a si mateix
només com a administrador d’un bé.

b) La naturalesa no és una cosa que
no té amo, sinó que és patrimoni de
la humanitat. Per tant, el seu ús ha
de redundar en benefici de tothom.[7]

c) L’home «ha de considerar les coses
exteriors que legítimament posseeix,
no solament com a pròpies seves,
sinó també com a comunes, en el
sentit que puguin ser profitoses, no
sols per a ell sinó també per als
altres».[8]

La imatge de Déu en l’home,
fonament de la distinció

L’home, quant a la seva dimensió
corporal, té certa afinitat amb les
altres criatures. Però, quant a la seva
dimensió espiritual, té una afinitat



veritable amb Déu, ja que ha estat
creat a imatge i semblança seva, i se
li ha promès la immortalitat.

La imatge de Déu en l’home és el
fonament del seu poder sobre la
creació:

«L’home és la imatge de Déu, entre
altres motius pel manament rebut
del seu Creador de sotmetre i
senyorejar la terra. En la realització
d’aquest manament, l’home, tot ésser
humà, reflecteix l’acció mateixa del
Creador de l’univers».[9]

La condició d’imatge de Déu
assenyala també a l’home la manera
d’exercir el seu domini: ha de
subordinar la possessió, el domini i
l’ús de les coses a la semblança
divina i a la seva vocació a la
immortalitat.[10]

«La tasca és “dominar” les altres
criatures, “conrear el jardí”; però cal
fer-ho en el marc de l’obediència a la



llei divina i, per tant, en el respecte
de la imatge rebuda, fonament clar
del poder de domini, concedit en
ordre al seu perfeccionament».[11]

Com a imatge de Déu, l’home
participa de la seva Saviesa i de la
seva Sobirania sobre el món.[12] I,
precisament per això, s’ha d’apropar 
a la terra amb la mateixa actitud del
Creador, que no només és
Omnipotència, sinó també
Providència amorosa. En
conseqüència, l’home ha d’actuar a la
terra «de manera santa i justa» i ha
d’administrar «la justícia amb
rectitud» (Sv 9, 3), amb saviesa i
amor,[13] «com a “amo” i “custodi”
intel·ligent i noble, i no pas com a
“explotador” sense cap mirament”.[14]

D’aquesta manera, a través de
l’home, es fa visible i efectiva la
providència de Déu sobre el món.

L’home rep la missió sobre el món 
per perfeccionar-lo, no per destruir-lo;



per transformar-lo no en un caos,
«sinó en una casa bonica on es
respecti tot».[15] Aquesta capacitat de
l’home no és un poder absolut, que
només correspon a Déu, ni de bon
tros un poder despòtic, d’«utilitzar i
abusar» o de disposar de les coses al
seu aire.[16]

«És cert que l’home ha rebut de Déu
mateix l’encàrrec de “dominar” les
coses creades i de “conrear el jardí”
del món; però aquesta és una tasca
que l’home ha de dur a terme
respectant la imatge divina rebuda, i,
per tant, amb intel·ligència i amor:
s’ha de sentir responsable dels dons
que Déu li ha concedit i que
contínuament li concedeix».[17]

La funció sobre el món troba una
expressió adequada en el concepte
d’administració.[18] L’home rep el do
de la naturalesa visible per
administrar-lo d’acord amb la seva
perfecció i la dels seus semblants.[19]



El treball en el pla de Déu

El manament sobre el món, de
llaurar i cuidar la terra, es fa
mitjançant el treball. Aquest no
s’imposa a l’home, per tant, a
conseqüència del pecat original, sinó
que entra en el pla de Déu des del
principi:

«Des del començament de la seva
creació, l’home —no m’ho invento jo
— ha hagut de treballar. N’hi ha prou
amb obrir la Sagrada Bíblia i a les
primeres planes hi podrem llegir que
—abans que el pecat entrés en la
humanitat i, a conseqüència
d’aquesta ofensa, la mort i les
penalitats i les misèries (cf. Rm 5, 12)
— Déu va formar Adam amb el fang
de la terra, i va crear per a ell i per a
la seva descendència aquest món tan
bell, ut operaretur et custodiret illum
(Gn 2, 15), a fi que el treballés i el
custodiés.



»Ens hem de convèncer, doncs, que
el treball és una estupenda realitat,
que ens és imposat com una llei
inexorable a la qual tots, d’una
manera o d’una altra estem
sotmesos, encara que n’hi hagi
alguns que pretenguin d’eximir-se’n.
Apreneu-ho bé: aquesta obligació no
ha sorgit pas com una seqüela del
pecat original, ni tampoc no es
redueix a una troballa dels temps
moderns. Es tracta d’un mitjà
necessari que Déu ens confia aquí a
la terra, dilatant-nos els dies i fent-
nos partícips del seu poder creador,
perquè ens guanyem el pa i collim
alhora fruits per a la vida eterna (Jn 4,
36): l’home neix per a treballar, com
els ocells neixen per a volar (Jb 5, 7)».
[20]

Quan l’home, «amb l’obra de les
seves mans o amb l’ajut de la tècnica,
conrea la terra a fi que produeixi
fruit i esdevingui digne habitacle de
tota la família humana»,[21] al mateix



temps que proporciona aliment per a
si mateix i per a la seva família,
presta un servei a la societat; coopera
personalment amb Déu perquè es
desenvolupi i completi la seva obra,
perquè es compleixin els seus
designis en la història, i així es
perfecciona també a si mateix.[22]

La dimensió social de la persona fa
que estiguem necessàriament
interconnectats i que, per tant, ens
necessitem els uns als altres. En cert
sentit, aquesta realitat és expressió
de l’ésser imatge de Déu, comunitat
de persones que s’intercanvien el
summe bé. De manera anàloga, amb
el treball i el servei, l’home fa
present la cura de Déu cap a cada
persona i rep igualment la cura de
Déu pel treball i el servei dels altres.

Ecologia. Distinció de l’home i
valor de la naturalesa



El terme «ecologia» (del grec oikía:
casa) s’aplica, sobretot, a les relacions
de l’home amb la naturalesa.

Durant els últims decennis, els
ensenyaments de l’Església sobre la
qüestió ecològica han estat molt
abundants.[23] Sense anar a solucions
concretes, que no són de la seva
competència, ofereix orientacions
importants que constitueixen una
guia imprescindible per a les
relacions de la persona amb el món.

La naturalesa, al servei de la persona
humana

La naturalesa té un valor objectiu,
però no absolut. El do de la terra ha
estat atorgat a l’home perquè
serveixi a l’home, i unida a ell,
glorifiqui Déu.

D’aquesta manera, la naturalesa
participa en la vocació de servei que
també té l’home.[24]



«Tota forma de vida ha de ser
respectada, cuidada i estimada de
veritat com a creació del Senyor Déu
que va crear tot el que era “bo”. Però
és precisament el valor especial de la
vida humana el que ens aconsella, i
de fet ens obliga, a examinar
acuradament la manera com
utilitzem les altres espècies creades».
[25]

Per això, per salvaguardar la
naturalesa, «el problema decisiu —
afirma Benet XVI— és la capacitat
moral global de la societat. Si no es
respecta el dret a la vida i a la mort
natural, si es fa artificial la
concepció, la gestació i el naixement
de l’home, si se sacrifiquen embrions
humans en la investigació, la
consciència comuna acaba perdent el
concepte de l’ecologia humana i amb
això de l’ecologia ambiental. És una
contradicció demanar a les noves
generacions el respecte a l’ambient
natural, quan l’educació i les lleis no



les ajuden a respectar-se a elles
mateixes».[26]

La vida dels altres éssers té també un
gran valor, però no es tracta d’un
valor oposat al de la persona; al
contrari, el valor de la vida animal i
vegetal adquireix el seu sentit ple si
es posa en relació amb la vida de la
persona humana. Francesc crida
l’atenció sobre la incoherència
evident d’oposar tots dos valors:

«A vegades s’adverteix una obsessió
per negar tota preeminència a la
persona humana, i es tira endavant
una lluita per altres espècies que no
despleguem per defensar la igual
dignitat entre els éssers humans».[27]

«No pot ser real un sentiment
d’íntima unió amb els altres éssers de
la natura si al mateix temps en el cor
no hi ha tendresa, compassió i
preocupació pels éssers humans».[28]

El respecte a la naturalesa



«La intervenció humana no és 
creadora; ja troba una naturalesa
material que, com ella, té l’origen en
Déu Creador i de la qual l’home ha
estat constituït noble i savi guardià».
[29]

La naturalesa no és obra de l’home,
sinó de Déu; el seu valor no és el que
l’home li vulgui donar, i convertir-lo
a la seva mida; està al seu servei,
però no al servei dels seus capricis,
sinó de la seva perfecció com a
persona; té una fisonomia pròpia i
una destinació donades prèviament
per Déu.[30]

Això implica que l’acció humana
sobre el món «no ha de fer ús de la
naturalesa contra el seu propi bé, el
bé del seu proïsme i el bé de les
generacions futures. Per això, hi ha
una dimensió moral en el concepte i
en la pràctica del desenvolupament
que ha de ser respectada en
qualsevol cas».[31]



En conseqüència, la llei que ha de
regir la relació de l’home amb el món
no és la llei de la utilitat, la que
estableix la raó moguda
exclusivament per les finalitats
econòmiques, considerant la
naturalesa únicament com a material
disponible.

La necessitat de conversió i la cura de
la naturalesa

L’educació de la responsabilitat
ecològica, és a dir, de la
responsabilitat respecte a un mateix,
als altres i a l’ambient, ha de tenir,
per tant, com a primer objectiu, la
conversió, el canvi interior de la
persona.[32]

El Papa Francesc lamenta que
«alguns cristians compromesos i
orants, sota una excusa de realisme i
pragmatisme, solen burlar-se de les
preocupacions pel medi ambient.
Altres són passius, no es decideixen a
canviar els seus hàbits i esdevenen



incoherents. Els fa falta llavors una 
conversió ecològica, que implica
deixar brotar totes les conseqüències
del seu trobament amb Jesucrist en
les relacions amb el món que ens
envolta. Viure la vocació de ser
protectors de l’obra de Déu és part
essencial d’una existència virtuosa,
no consisteix en quelcom opcional ni
en un aspecte secundari de
l’experiència cristiana».[33]

Això comporta una nova manera
d’actuar en relació amb els altres i
amb la naturalesa, la superació de les
actituds i els estils de vida conduïts
per l’egoisme, que són la causa de
l’esgotament dels recursos naturals.
[34] La tutela del medi ambient serà
considerada eficaçment com una
obligació moral que incumbeix a
cada persona i a tota la humanitat.
No serà apreciada només com una
qüestió d’interès per la naturalesa,
sinó de responsabilitat de cada home



davant del bé comú i els designis de
Déu.[35]

L’obligació de contribuir al
sanejament de l’ambient afecta tots
els homes. «Amb més raó encara, els
que creuen en Déu Creador, i, per
tant, estan convençuts que al món hi
ha un ordre ben definit i orientat a
una finalitat, s’han de sentir cridats a
interessar-se per aquest problema.
Els cristians, en particular,
descobreixen que la seva comesa
dins de la creació, així com els seus
deures amb la naturalesa i el
Creador, formen part de la seva fe».
[36]

En el camp concret de les relacions
de l’home amb el món, els cristians
també han d’exercir el paper de
difondre els valors morals i
contribuir a l’educació en la
consciència ecològica.[37]

Precisament pel seu caràcter global,
l’ecologia és un dels àmbits en què el



diàleg dels cristians amb els fidels
d’altres religions és especialment
important per establir una
col·laboració.[38]

Bibliografia bàsica

— Concili Vaticà II, Lumen Gentium,
21.XI.1964, núm. 36, 41 i 48; Gaudium
et spes, 7.XII.1965, núm. 34, 36, 37, 57
i 69.

— Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 279-314; 337-349; 2415-2418.

— Consell Pontifici de la Justícia i de
la Pau, Compendio de la Doctrina
Social de la Iglesia, Ed. Vaticana, Città
del Vaticano 2005, núm. 451-487.



Lectures recomanades

— Francesc, Laudato si’, 24.V.2015.

— Benet XVI, Caritas in veritate,
29.VI.2009.

— Sant Joan Pau II, Centesimus
annus, 30.XII.1991, núm. 37, 38, 40 i
52; Sollicitudo rei sociales, 30.XII.
1987, núm. 26, 29, 30, 34 i 48; 
Redemptor hominis, 4.III.1979, núm.
8, 15 i 16; Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau de 1990, 8.XII.1989.

— Sant Josepmaria Escrivá, Treball
de Déu, a: Amics de Déu, núm. 55-72,
Rialp, Madrid 2002.

— Tomás Trigo, Cuidar la Creación.
Estudios sobre la encíclica «Laudato
si’», Eunsa, Pamplona, 2016.



[1] Cf. Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 307.

[2] Cf. Sant Joan Pau II, audiència
general, 17.I.2001, núm. 1.

[3] Cf. Gaudium et spes, núm. 34. «La
creació... està cridada a unir-se a
l’home per glorificar Déu (cf. Sl 148 i
96)» (Sant Joan Pau II, Missatge 8.XII.
1989, núm. 16). La glòria que la
naturalesa rendeix al Creador
s’expressa de manera admirable en
el Cant dels tres joves (Dn 3, 52-90).

[4] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 347.

[5] Cf. Sant Joan Pau II, Evangelium
vitae, 25.III.1995, núm. 42.

[6] Vegeu també Jos 22, 19; Os 9, 3; Sl
85, 2; Jr 16, 18; Ez 36, 5.

[7] Cf. Sant Pau VI, Missatge 1.VI.1972.

[8] Gaudium et Spes, núm. 69. Cf. 
Catecisme de l’Església Catòlica, núm.



2402-2404. «El medi ambient és un bé
col·lectiu, patrimoni de tota la
humanitat i responsabilitat de
tothom. Qui s’apropia alguna cosa és
sols per administrar-la en bé de tots.
Si no ho fem, carreguem sobre la
consciència el pes de negar
l’existència dels altres» (Francesc, 
Laudato si’, 24.V.2015, núm. 95).

[9] Sant Joan Pau II, Laborem exercens,
14.IX.1981, núm. 4.

[10] Cf. Sant Joan Pau II, Sollicitudo rei
socialis, 30.XII.1987, núm. 29.

[11] Sollicitudo rei socialis, núm. 30.

[12] Cf. Evangelium vitae, núm. 42.

[13] Cf. Sant Joan Pau II, Missatge 8.XII.
1989, núm. 3.

[14] Sant Joan Pau II, Redemptor
hominis, 4.III.1979, núm. 15.

[15] Sant Pau VI, Missatge 1.VI.1972.



[16] Cf. Sollicitudo rei socialis, núm. 34;
Catecisme de l’Església Catòlica, núm.
2415.

[17] Sant Joan Pau II, Christifideles
laici, 30.X.1988, núm. 43.

[18] Cf. Sant Joan Pau II, audiència
general, 17.I.2001, núm. 1-2.

[19] Cf. Sollicitudo rei socialis, núm. 30;
LS, núm. 68.

[20] Sant Josepmaria Escrivá, Amics de
Déu, Rialp, Madrid 2002, núm. 57; cf. 
Gaudium et Spes, núm. 34.

[21] Gaudium et Spes, núm. 57.

[22] Cf. Gaudium et Spes, núm. 34 i 57.

[23] En continuïtat amb els
ensenyaments de Pau VI, Joan Pau II
i Benet XVI, destaca l’encíclica de
Francesc, Laudato si’, que ja hem
esmentat, per la seva gran
repercussió —no només en l’àmbit
catòlic—, ja que ha despertat



iniciatives interessants a tot el món a
favor de la cura de la persona
humana i del medi ambient.

[24] «La interdependència de les
criatures és volguda per Déu...
Existeixen en dependència les unes
de les altres, per completar-se
mútuament en un servei
mutu» (Catecisme de l’Església
Catòlica, núm. 340).

[25] Sant Joan Pau II, Al·locució 18.V.
1990, núm. 3. Cf. també Sant Joan
Pau II, Declaració de Venècia, 10.VI.
2002, en la qual s’afirma que «el
respecte a la creació deriva del
respecte a la vida i la dignitat
humanes».

[26] Benet XVI, Caritas in veritate,
29.VI.2009, núm. 51.

[27] Laudato si’, núm. 90.

[28] Laudato si’, núm. 91.



[29] Congregació per a la Doctrina de
la Fe, Instrucció Libertatis
conscientia, 22.III.1986, núm. 34.

[30] Cf. Sollicitudo rei socialis, núm. 34;
Sant Joan Pau II, Missatge 8.XII.1989;
Sant Joan Pau II, Centesimus annus,
1.V.1991, núm. 37.

[31] Sant Joan Pau II, Al·locució 18.V.
1990, núm. 4. L’arrel que fa brollar la
reacció moral davant de l’impacte
que provoquen les nostres accions en
els altres i en el medi ambient és —
afirma Francesc— «l’actitud bàsica
d’autotranscendirse, trencant la
consciència aïllada i
l’autoreferencialitat» (Laudato si’,
núm. 208).

[32] Sant Joan Pau II, Missatge 8.XII.
1989, núm. 13.

[33] Laudato si’, núm. 217.

[34] Cf. Sant Joan Pau II, Ecclesia in
America, 22.I.1999, núm. 25.



[35] Cf. Sant Joan Pau II, Al·locució
18.V.1990, núm. 4. Són moltes les
crides del Magisteri a la
responsabilitat moral de l’home
respecte a l’ecologia: cf., entre altres
llocs, Centesimus annus, núm. 40; 
Evangelium vitae, núm. 42; Sant Joan
Pau II, Ecclesia in America, núm. 25;
Al·locució 18.VIII.1985, núm. 2;
Missatge 8.XII.1989, núm. 15.

[36] Sant Joan Pau, Missatge 8.XII.1989,
núm. 15: citat a Laudato si’, núm. 64.

[37] Declaració de Venècia.

[38] Cf. Sant Joan Pau II, Fides et ratio,
14.9.1998, núm. 104; Sant Joan Pau II,
Missatge 8.XII.1989, núm. 15; 
Laudato si’, núm. 7.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/tema-8-el-

https://opusdei.org/ca-ad/article/tema-8-el-domini-sobre-la-creacio-el-treball-lecologia/
https://opusdei.org/ca-ad/article/tema-8-el-domini-sobre-la-creacio-el-treball-lecologia/


domini-sobre-la-creacio-el-treball-
lecologia/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/tema-8-el-domini-sobre-la-creacio-el-treball-lecologia/
https://opusdei.org/ca-ad/article/tema-8-el-domini-sobre-la-creacio-el-treball-lecologia/

	Tema 8. El domini sobre la creació. El treball. L’ecologia

