
opusdei.org

Tema 7. La llibertat
humana

L’Església considera que la
llibertat és signe eminent de la
imatge divina en l’home. La
participació dels homes en la
benaventurança divina és un bé
tan gran i tan desitjat per
l’Amor diví que Déu ha volgut
córrer el risc de la llibertat
humana. En sentit moral, la
llibertat no és tant una
propietat natural de la persona
com una conquesta, fruit de
l’educació, de les virtuts morals
posseïdes i de la gràcia de Déu.



25/01/2023

Índex

• Déu va crear l’home lliure

• Les dimensions de la llibertat
humana

• L’essència de la llibertat

• La llibertat des del punt de vista
historicosalvífic

• La llibertat i el bé moral

• El respecte de la llibertat

• Bibliografia bàsica

• Lectures recomanades



Déu va crear l’home lliure

La Sagrada Escriptura ens diu que
Déu va crear l’home com un ésser
lliure. «Quan al principi Déu va fer
l’home, el va deixar lliure en les
seves decisions. Si vols, pots obeir els
seus manaments i mantenir-te fidel
en el que li plau. Ell t’ha posat al
davant foc i aigua: estén la mà cap on
vulguis. Davant els homes ha posat la
vida i la mort, i darà a cadascú allò
que cadascú escollirà».[1]

L’Església considera que la llibertat
«és signe eximi de la imatge divina
en l’home».[2] I alhora ens ensenya



per què i per a què se’ns va donar la
llibertat: «Déu volgué deixar l’home
en mans de la seva decisió, talment
que cerqui espontàniament el seu
Creador i arribi lliurement, adherint-
se a ell, a la plena i feliç perfecció».[3]

Creant l’home a imatge i semblança
seva, Déu posa per obra el seu
designi de crear éssers que siguin
capaços de participar de la seva vida
divina i d’entrar en comunió amb Ell.

Perquè els homes es puguin adherir
lliurement a Déu, com diu la
constitució Gaudium et spes, cal que
els homes siguin lliures, és a dir,
capaços de conèixer i d’afirmar
autònomament el bé. Això comporta
en l’home, que és un ésser finit i
fal·lible, la trista possibilitat de fer un
mal ús de la llibertat que Déu li ha
donat, negant el bé i afirmant el mal.
Però si no fos veritablement lliure,
l’home no podria participar de la
felicitat divina, que consisteix a
conèixer i estimar el Summe Bé que



és Déu mateix. Els astres segueixen
amb tota exactitud les lleis que Déu
els ha donat, però no poden conèixer
i estimar, i per això no poden
participar de la felicitat de Déu. Com
escriu sant Josepmaria, «només
nosaltres, els homes —no parlo aquí
dels àngels— ens unim al Creador
per l’exercici de la nostra llibertat».[4]

La participació dels homes en la
benaventurança divina és un bé tan
gran i tan desitjat per l’Amor diví que
Déu ha volgut córrer el risc de la
llibertat humana.

Per entendre millor tot això, a
continuació considerarem els
diversos sentits en què es parla de
llibertat, l’essència de la llibertat i
després la llibertat vista des del punt
de vista de la història de la salvació.

Les dimensions de la llibertat
humana

La llibertat humana té diverses
dimensions. La llibertat de coacció és



la que gaudeix la persona que pot
efectuar externament el que ha
decidit fer, sense imposició ni
impediments d’agents externs.
Generalment, s’entén d’aquesta
manera la llibertat en l’àmbit del
dret i de la política: així es parla de
llibertat d’expressió, de llibertat de
reunió, etc., per significar que ningú
no pot impedir legítimament a una
persona que expressi el seu
pensament o que es reuneixi amb
qui vulgui, sempre dins dels límits
que estableixen les lleis. No tenen
aquesta llibertat, per exemple, els
presos i els presoners de guerra.

La llibertat d’elecció o llibertat
psicològica significa l’absència de
necessitat interna de triar una cosa o
una altra; ja no es refereix a la
possibilitat de fer, sinó a la de decidir
autònomament, sense estar subjecte
a un determinisme interior, és a dir,
sense que una força interna diferent
de la voluntat faci que triem



necessàriament una cosa i impedeixi
de triar les altres alternatives
possibles. La llibertat psicològica és
capacitat d’autodeterminació. Certes
malalties mentals agudes, algunes
drogues o un estat de molta agitació
(davant d’un incendi, per exemple)
poden privar totalment o
parcialment de la llibertat
psicològica.

La llibertat moral és la llibertat que
té la persona que no està
esclavitzada per les males passions,
pels vicis o pel pecat. Entesa en
aquest sentit, la llibertat no és tant
una propietat natural de la persona
com una conquesta, fruit de
l’educació, de les virtuts morals
posseïdes i de la gràcia de Déu. La
Sagrada Escriptura i el Magisteri de
l’Església parlen sovint de la llibertat
en aquest sentit, en dir que Crist ens
fa lliures.

L’essència de la llibertat



En les tres dimensions que s’acaben
d’explicar, la llibertat hi apareix com
a negació d’alguna cosa. La llibertat
nega l’existència d’impediments
exteriors per obrar, de
condicionaments interiors per triar i
d’obstacles morals per exercir-la
rectament. L’absència d’aquests
impediments, condicionaments i
obstacles és un requisit perquè
l’home sigui lliure, però no manifesta
l’essència positiva de la llibertat. Déu
és lliure, i la seva llibertat no pot ser
la negació de condicionaments
exteriors ni interiors que ni té ni pot
tenir. La llibertat ha de consistir en
quelcom diferent de la mera
absència de condicionaments
determinants.

En efecte, l’essència de la llibertat (el
que s’ha de donar necessàriament
perquè hi hagi llibertat) i el seu acte
propi és l’adhesió autònoma al bé, és
a dir, l’amor del bé, que és l’acte per
excel·lència de la llibertat. Llibertat i



amor estan units: no hi ha amor
veritable que no sigui lliure, ni
llibertat veritable que no s’exerceixi
com a amor cap a alguna cosa o cap a
algú. La llibertat de Déu, la de Crist i
la dels homes s’expressa com a
reconeixement i amor del bé com a
tal, per l’única raó que és bo.

L’adhesió autònoma al bé, molt més
que la possibilitat de triar entre
diverses alternatives, expressen
l’essència de la llibertat. Per a una
bona mare no estimar el seu fill no es
presenta com una alternativa
possible, però no per això l’amor al
seu fill deixa de ser una elecció
lliure. Tampoc el sacrifici que aquest
amor pot comportar no en
disminueix la llibertat. Així ho
expressa sant Josepmaria: «Mireu:
quan una mare se sacrifica per amor
dels seus fills, ha triat; i, segons la
mesura d’aquest amor, així es
manifestarà la seva llibertat. Si
aquest amor és gran, la llibertat



apareixerà fecunda; el bé dels fills
prové d’aquesta beneïda llibertat,
que suposa donació i prové d’aquesta
beneïda donació, que és justament
llibertat».[5]

El sacrifici i el lliurament al que
s’estima són expressió de la llibertat,
perquè són sacrifici i lliurament que
neixen de l’amor, i l’amor no pot no
ser lliure. En l’oració a l’hort de les
oliveres, a Crist li va costar molt
carregar amb els pecats humans i
afrontar la seva Passió redemptora,
però Crist va entregar lliurement la
seva vida: «El Pare m’estima, perquè
dono la vida i després la recobro. 
Ningú no me la pren, soc jo qui la
dono lliurement».[6] A més, en
nosaltres la inclinació al mal a causa
del pecat original pot fer més costosa
la lliure adhesió al bé. Com deia sant
Josepmaria, «l’oposició entre llibertat
i lliurament és senyal inequívoc que
l’amor és vacil·lant, ja que és en
aquest que resideix la llibertat».[7] Si



no hi hagués una adhesió autònoma
al bé que requereix sacrifici, si no
s’estimés veritablement el bé que
comporta sacrifici, llavors sí que hi
hauria oposició entre la llibertat i el
lliurament que aquest bé comporta.
«Voldria gravar-ho al foc en cadascú:
la llibertat i la donació no es
contradiuen: se sostenen
mútuament. La llibertat només pot
lliurar-se per amor; no concebo cap
altra mena de despreniment. No és
cap joc de paraules, més o menys
encertat. En la donació voluntària, a
cada instant d’aquesta dedicació, la
llibertat renova l’amor, i renovar-se
és ser contínuament jove, generós,
capaç de grans ideals i de grans
sacrificis».[8]

La llibertat des del punt de vista
historicosalvífic

La Sagrada Escriptura considera la
llibertat humana des de la
perspectiva de la història de la



salvació. A causa de la primera
caiguda, la llibertat que l’home havia
rebut de Déu va quedar sotmesa a
l’esclavitud del pecat, tot i que no es
va corrompre per complet.[9] Sant
Pau afirma clarament, sobretot a la 
Carta als Romans, que el pecat que es
va introduir al món arran del pecat
d’Adam és més fort que la
intel·ligència i la voluntat humanes, i
fins i tot que la llei de Moisès, que
ensenyava el que cal fer, però no
donava la força per fer-ho sempre.
Cadascun dels pecats humans són un
acte lliure, altrament no serien
pecats, però la força del pecat es
manifesta en què de fet, i considerant
les coses en conjunt, els homes, sense
la gràcia de Crist, no aconseguiran
evitar el pecat sempre, perquè tenen
la intel·ligència enfosquida i la
voluntat debilitada. Per la seva Creu
gloriosa, anunciada i preparada per
l’economia de l’Antic Testament,
«Crist va obtenir la salvació de tots
els homes. Els va rescatar del pecat



que els feia esclaus».[10] Amb la gràcia
de Crist els homes poden evitar el
pecat, com es veu no només en la
vida dels sants canonitzats, sinó en la
de tants cristians que viuen en gràcia
i eviten els pecats greus i, fins i tot,
gairebé sempre els venials deliberats.
Col·laborant amb la gràcia que Déu
dona per mitjà de Crist, l’home pot
gaudir de la llibertat plena en sentit
moral: «Crist ens ha alliberat perquè
siguem lliures».[11]

La possibilitat que l’home pequés no
va fer que Déu renunciés a crear-lo
lliure. La necessitat que l’home té de
ser lliure per ser feliç fa que Déu es
prengui seriosament la llibertat
humana i les conseqüències que els
nostres actes lliures tenen en el
temps.[12] La manera en què s’ha dut
a terme la redempció mitjançant la
sang de Crist[13] confirma el valor i el
respecte de Déu a la llibertat
humana. La nostra llibertat és
llibertat veritable, el seu exercici té



un gran valor, positiu o negatiu, i
comporta una responsabilitat.

La llibertat i el bé moral

Com s’ha dit, la llibertat està dirigida
al bé moral, de manera que la seva
possessió fa feliç l’home. Per ajudar a
reconèixer i adherir-se aquest bé,
l’home té a la seva disposició la llei
moral, que és la capacitat de
discernir el que és bo i el que és
dolent de la realitat segons els plans
de Déu, que sempre són bons. Les
altres lleis humanes també
condueixen al bé quan estan en
harmonia amb la llei moral.

De tota manera, de vegades, alguns
consideren que la llei ja determina la
seva llibertat, com si la llibertat
comencés on acaba la llei i viceversa.

La realitat és que el comportament
lliure el regula cada persona segons
el coneixement que té del bé i del
mal: lliurement fa el que coneix com



a bo i lliurement evita el que veu
com a dolent. La llei moral és com
una llum per facilitar l’elecció del
que és bo i evitar el que és dolent.

Per això, el que s’oposa a la llei moral
és el pecat, no la llibertat. La llei
certament indica que cal corregir els
desitjos de fer accions pecaminoses
que una persona pot experimentar:
els desitjos de revenja, de violència,
de robar, etc., però aquesta indicació
moral no s’oposa a la llibertat, que
mira sempre l’afirmació lliure del bé
per part de les persones, ni tampoc
suposa una coacció de la llibertat,
que sempre conserva la trista
possibilitat de pecar. «Obrar
malament no és cap alliberament,
sinó una esclavitud [...] Potser
manifestarà que s’ha comportat
d’acord amb les seves preferències,
però no aconseguirà de pronunciar
la veu de la veritable llibertat, per tal
com s’ha fet esclau d’allò que ell
mateix ha decidit, i s’ha decidit per la



cosa pitjor, per l’absència de Déu, i
allí no hi ha llibertat».[14]

Una qüestió diferent és que les lleis i
els reglaments humans, a causa de la
generalitat i la concisió dels termes
amb què s’expressen, puguin no ser
en algun cas particular un indicador
fidel del que una persona
determinada ha de fer. La persona
ben formada sap que en aquests
casos concrets ha de fer el que sap
amb la certesa que és bo.[15] Però no
hi ha cap cas en què sigui bo dur a
terme les accions intrínsecament
dolentes, és a dir, accions prohibides
pels preceptes negatius de la llei
moral natural o de la llei
divinopositiva (adulteri, homicidi
deliberat, etc.).[16]

Com s’ha dit abans, l’home pot fer un
mal ús de la seva llibertat, perquè
tant el seu coneixement com la seva
voluntat són fal·libles. De vegades la
consciència moral s’equivoca, i



considera com a bo el que en realitat
és dolent, o com a dolent el que en
realitat no és dolent. Per això, l’ús
recte de la llibertat i el fet d’obrar
segons la mateixa consciència no són
sempre la mateixa cosa, a causa del
possible error de la consciència.
D’aquí la importància de formar-la
bé, de manera que sigui possible
evitar els errors de judici en què
sovint incorren les persones que
tenen poca formació o, més encara,
les que tenen conviccions
deformades pel vici, la ignorància o
la superficialitat.

El respecte de la llibertat

De tot el que s’ha dit fins ara es
desprèn que la llibertat és un gran do
de Déu, que comporta una enorme
responsabilitat personal, i que els
homes —les autoritats humanes,
civils i eclesiàstiques— no l’han de
limitar més enllà del que exigeix la
justícia i per clars imperatius del bé



comú de la societat civil i de
l’eclesiàstica. Amb aquest propòsit
sant Josepmaria escrivia: «Cal
estimar la llibertat. Eviteu aquest
abús que sembla exasperat en els
nostres temps —és patent i es
continua manifestant de fet en
nacions de tot el món—, que revela el
desig, contrari a la independència
lícita dels homes, d’obligar tothom a
formar un sol grup en allò que és
opinable, a crear com dogmes
doctrinals temporals, i a defensar
aquest fals criteri amb intents i
propaganda de naturalesa i
substància escandaloses, contra els
quals tenen la noblesa de no
subjectar-se […]. Hem de defensar la
llibertat. La llibertat dels membres,
però formant un sol cos místic amb
Crist, que és el cap, i amb el seu
Vicari a la terra».[17]

També les relacions interpersonals,
fora ja de l’àmbit del govern humà,
han d’estar presidides pel respecte de



la llibertat i la comprensió dels punts
de vista diferents. I aquest mateix
estil ha de ser el de l’apostolat cristià.
«Estimem la llibertat, en primer lloc,
de les persones que intentem ajudar
a apropar-se al Senyor, en l’apostolat
d’amistat i confidència, que sant
Josepmaria ens convida a fer amb el
testimoni i la paraula [...] L’amistat
veritable comporta un afecte mutu
sincer, que és protecció veritable de
la llibertat i de la intimitat
recíproques».[18]

El respecte de la llibertat aliena no
significa pensar que és bo tot el que
altres persones fan lliurement.
L’exercici recte de la llibertat
pressuposa el coneixement del que és
bo per a cadascú. Proposar o
ensenyar als altres el que és
veritablement bo no és un atemptat
contra la llibertat aliena. Que una
persona lliure proposi la veritat a
una altra persona igualment lliure,
explicant-li les raons que la sostenen,



és sempre una cosa bona. El que no
s’ha de fer és imposar la veritat
mitjançant la violència física o
psicològica. Només l’autoritat
legítima pot utilitzar la coacció en els
casos i amb les modalitats que
preveuen les lleis justes.

Bibliografia bàsica

— Catecisme de l’Església Catòlica,
1730-1748.

— Sant Josepmaria, homilia La
llibertat, un do de Déu, a: Amics de
Déu, 23-38.

Lectures recomanades

— Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
9.I.2018.



— E. Colom, A. Rodríguez Luño, 
Elegidos en Cristo para ser santos.
Curso de teología moral fundamental,
Palabra, Madrid 2000, p. 269-289. Es
pot trobar una versió més recent
d’aquest text a https://
www.eticaepolitica.net/
corsodimorale/Fundamental04.pdf

[1] Sir15, 14-18. Vegeu també Dt 30,
15-19.

[2] Gaudium et spes, núm. 17; cf. 
Catecisme, núm. 1731.

[3] Gaudium et spes, núm. 17.

[4] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 24.

[5] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 30.

[6] Jn 10, 17-18.

https://www.eticaepolitica.net/
https://www.eticaepolitica.net/
https://www.eticaepolitica.net/corsodimorale/


[7] Sant Josepmaria, juny del 1972,
citat per monsenyor Xavier, Carta
14.II.1997, núm. 15.

[8] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 31.

[9] Catecisme, núm. 1739-1740.

[10] Ibídem, núm. 1741.

[11] Ga 5, 1; cf. Catecisme, núm. 1742.

[12] Com s’ha dit abans, «davant els
homes ha posat la vida i la mort, i
darà a cadascú allò que cadascú
escollirà» (Sir 15, 17).

[13] Cf. Ef 1, 7-8.

[14] Sant Josepmaria, La llibertat, un
do de Déu, a Amics de Déu, núm. 37.

[15] Cf. Sant Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae, I-II, q. 96, a. 6 i II-II, q.
120.



[16] Cf. Joan Pau II, Veritatis splendor,
núm. 76, 80, 81 i 82.

[17] Sant Josepmaria, Carta 9.I.1932,
núm. 1-2, al volum: Josepmaria
Escrivá de Balaguer, Cartas I, ed.
crítica preparada per L. Cano, Rialp,
Madrid 2020.

[18] Fernando Ocáriz, Carta pastoral
9.I.2018, núm. 14.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/tema-7-la-
llibertat-humana/ (30/12/2025)

https://opusdei.org/ca-ad/article/tema-7-la-llibertat-humana/
https://opusdei.org/ca-ad/article/tema-7-la-llibertat-humana/
https://opusdei.org/ca-ad/article/tema-7-la-llibertat-humana/

	Tema 7. La llibertat humana

