
opusdei.org

Tema 6. L’ésser
humà, imatge de Déu

L’home és l’única criatura capaç
de conèixer i d’estimar més
enllà del que és material i finit.
Si Déu ens ha creat amb esperit,
és perquè el coneguem i
l’estimem a Ell: la creació de
l’home a imatge de Déu implica
la possibilitat d’una relació de
comunicació mútua. L’ésser
humà, com que és imatge de
Déu i participa d’Ell, que és
amor, és un ésser capaç d’amor.

25/01/2023



Índex

• L’home creat a imatge de Déu

• L’ésser humà: creat per amor, creat
per estimar

• Dimensions de l’ésser humà:
intel·ligència, voluntat, afectes

• La sociabilitat humana

• Bibliografia bàsica

L’home creat a imatge de Déu

El llibre del Gènesi ens diu que «Déu
va crear l’home a imatge seva, el va
crear a imatge de Déu, creà l’home i
la dona».[1]

Sens dubte es tracta d’una revelació
de la màxima importància. Després
de la creació del món material, del
món vegetal i del món animal, Déu



crea —no considerem aquí el món
dels àngels— la criatura humana. Hi
ha una distinció neta i radical entre
els éssers no humans i els éssers
humans: només els humans són
imatge de Déu; reflecteixen de Déu
molt més que simplement ser creats
per Ell; participen de la divinitat de
Déu d’una manera superior a la
naturalesa no humana, tot i que
lògicament aquesta semblança no
anul·la la distinció entre la
naturalesa humana i la naturalesa
divina. «La persona humana, creada
a imatge de Déu, és un ésser a la
vegada corporal i espiritual. El relat
bíblic expressa aquesta realitat amb
un llenguatge simbòlic, quan afirma
que “Déu formà l’home amb la pols
de la terra, bufant li va fer entrar en
el nas un alè de vida, i l’home
esdevingué un ésser viu” (Gn 2, 7)».[2]

Aquesta posició intermèdia de l’ésser
humà, entre el món material-animal
i la divinitat, es pot negar pels dos



extrems. En el primer cas, l’home
s’erigeix senyor absolut de si mateix i
de tota la creació; en el segon, es
pensa l’ésser humà com un simple
producte de l’evolució animal, per
complexa que es concebi, privat
d’espiritualitat i de llibertat.

Tanmateix, per evitar aquests dos
errors i acceptar més fàcilment
aquesta veritat de fe, n’hi ha prou
amb reflexionar sobre l’experiència
que tenim de la nostra manera de
ser.

D’una banda, són evidents moltes
limitacions que manifesten i
constitueixen la nostra finitud: per
exemple, no aconseguim fer tot el
que volem (bé per obstacles externs,
bé per obstacles interns); ens passen
moltes coses que no controlem, ni
volem ni preveiem; vivim en un flux
de temps i d’esdeveniments que no
podem invertir ni aturar. De manera
que la nostra finitud és evident.



Però, d’altra banda, no són menys
evidents certs trets de la nostra vida
que escapen d’aquesta finitud, que
d’alguna manera la fan porosa o
l’obren a l’infinit. Per començar,
constatem el fet sorprenent que, tot i
que són finits, ho sabem o en tenim
consciència; ja que si sabem que som
finits, és perquè el nostre enteniment
depassa d’alguna manera el límit de
la mateixa finitud. A més, i pel que fa
a les limitacions que s’han indicat
abans, certament no aconseguim
gaires coses que volem, però sí que
les podem concebre i desitjar, encara
que es tracti fins i tot de propòsits
impossibles d’aconseguir;
necessàriament ens sobrevenen
esdeveniments incontrolables, però
sempre ens hi podem resistir o
prendre una actitud interior davant
d’aquests; el temps passa
veritablement per a nosaltres i en
nosaltres d’una manera forçosament
irreversible, però sempre vivim en
un “ara” continu i permanent des del



qual podem contemplar i donar
sentit al passat i, en certa manera, al
futur.

En definitiva, som indubtablement
finits vivint, a més, en un món
material finit; però també advertim
la capacitat de distanciar-nos o de
desenganxar-nos dels
condicionaments de la finitud.
Aquesta capacitat només és possible
perquè som espirituals, i en això
veiem el que ens fa semblants a Déu,
Esperit infinit i absolut.

Certa teoria humanista pretén
sostenir la idea d’un ésser humà amb
esperit, però un esperit finit —més o
menys il·lustrat— que no sigui ni
imatge de Déu ni estigui, per tant,
orientat a Ell. Una concepció
semblant és problemàtica tant
teòricament, ja que la naturalesa
d’un esperit és participar de l’absolut
i tendir cap a aquest; com
pràcticament, ja que l’experiència



personal i històrica mostra que
trencar la relació amb Déu acaba
diluint la dignitat de la persona
humana. «I no hi ha cap altra
alternativa. Només són possibles
dues maneres de viure a la terra: o es
viu una vida sobrenatural, o una
vida animal».[3]

L’ésser humà: creat per amor,
creat per estimar

Que «Déu va crear l’home a la seva
imatge» implica també dues
afirmacions fonamentals: que hem
estat creats per amor i que hem estat
creats per estimar.

En primer lloc, si Déu és perfecte i
absolut, no necessita res ni ningú. De
l’anterior es dedueix que Déu és
absolutament transcendent i lliure;
és a dir, que no ha creat el món ni
l’home per necessitat, sinó
libèrrimament. La creació és un do
gratuït de Déu: amb altres paraules,
tota la creació és obra del seu amor.



Hem de rebutjar la temptació
freqüent de sotmetre Déu, o la
Voluntat de Déu, a la nostra lògica o a
les nostres condicions.

En segon lloc, si Déu ens ha creat a
imatge seva, és per entaular una
possible relació amb l’home. Amb
altres paraules, si Déu ens ha fet
capaços de conèixer i d’estimar més
enllà del que és material i finit, si ens
ha creat amb esperit, és perquè el
coneguem i l’estimem a Ell. «De totes
les criatures visibles, només l’home
és “capaç de conèixer i estimar el seu
Creador” (Gaudium et Spes, 12, 3); és
la “sola criatura que Déu ha volgut
per si mateixa” (Gaudium et Spes, 24,
3); només ell és cridat a participar,
pel coneixement i l’amor, a la vida de
Déu. Per aquest fi ha estat creat i
aquesta és la raó fonamental de la
seva dignitat».[4]

Des d’un altre punt de vista es pot dir
que la creació de l’home a imatge de



Déu implica la possibilitat d’una
relació de comunicació mútua. Però
la iniciativa d’aquesta comunicació,
si fa referència a la intimitat, només
pot provenir de Déu, ja que el
coneixement natural humà no pot
accedir a la intimitat de Déu (en
realitat, ni a cap altra intimitat si
aquesta no se li obre). I això és el que
efectivament Déu ha fet: Déu se’ns ha
revelat, ens ha comunicat la seva
naturalesa més íntima. Doncs bé,
aquesta revelació profunda ens ve de
la manera més explícita per sant
Joan: «Déu és amor».[5]

Això vol dir que l’ésser humà, com
que és imatge de Déu i participa d’Ell,
que és amor, és un ésser capaç
d’amor: aquesta és la seva essència i
definició més profunda, la qual cosa
determina el que és i arriba a ser,
«perquè un és el que és el seu amor»;
[6] i és capaç d’amor perquè, com que
és creat per amor, ja ha rebut aquest
amor, ha estat estimat primer:



«L’amor consisteix en això: no som
nosaltres qui ens hem avançat a
estimar Déu; ell ens ha estimat
primer»;[7] «ja que Déu ens ha estimat
primer, estimem també nosaltres».[8]

Per això tot el dinamisme de la vida
moral, les virtuts, està informat per
l’amor, per la caritat. «La caritat
ordena els actes de les altres virtuts
al fi últim, i per això també dona a
les altres virtuts la forma. Per tant, es
diu que és forma de les virtuts».[9]

Dimensions de l’ésser humà:
intel·ligència, voluntat, afectes

Definir l’home com ésser amant o
capaç d’amor pot ser ambigu en
funció de què s’entengui per amor,
un terme amb un ús actual massa
ampli i divers. En general, es pot dir
que l’amor és, o almenys engloba, un
desig; però l’ésser humà pot desitjar
de diverses maneres (egoistament o
altruistament), en nivells diferents
de la seva naturalesa (sensiblement o



espiritualment) i, a més, en direcció a
objectes molt diferents (per exemple,
inferiors o superiors a l’home
mateix, objectes per si mateix bons o
dolents, etc.) que caracteritzen
diversament aquest desig i, per tant,
al subjecte mateix que desitja. La
llum de la fe ens indica que la
manera d’estimar més pròpia de
l’ésser humà, imatge de Déu, és
estimar com estima Ell.

Estimar com Déu o estimar
espiritualment significa, dit
sintèticament, estimar lliurement en
veritat i amb veritat. Amb altres
paraules, significa elevar l’afectivitat
al nivell en què la raó hi discerneixi
veritat o falsedat, correcció o
incorrecció, i obri o dirigeixi l’amor
cap a l’altre; la qual cosa,
evidentment, només es pot fer de
manera lliure o voluntària. Es tracta,
llavors, de posar en joc les tres
dimensions fonamentals de l’ésser
humà pel que fa a esperit: la



intel·ligència o el logos que
lúcidament i de manera absoluta
discerneix la classe d’amor i l’obre a
altres persones; la voluntat que
decideix lliurement com respon a
aquest requeriment lúcid i amorós
alhora; i l’afectivitat que, en la seva
forma més profunda i suprema,
constitueix pròpiament l’amor.

Evidentment, també constatem en
nosaltres un nivell no espiritual en
què falta lucidesa, llibertat o amor
autèntic. Del que es tracta, llavors, és
d’integrar aquestes tres dimensions
humanes al seu nivell superior o
espiritual; sense cedir, per tant, a
reduccionismes que en el fons
suposen una idea de l’ésser humà
com un ésser només material, animal
o socialment gregari.

En aquest pla espiritual,
intel·ligència i amor van de bracet de
manera harmònica i simultània. “No
hi ha la intel·ligència i després



l’amor: hi ha l’amor ric en
intel·ligència i la intel·ligència plena 
d’amor”.[10]Eros i agapé, que sovint
s’han radicalitzat i oposat entre si
(com a amor de desig i amor de
benevolència, amor ascendent i
amor descendent, amor possessiu i
amor oblatiu, amor a un mateix i
amor a l’altre, etc.) s’integren
elevant-se i purificant-se. «En
realitat, eros i agapé —amor
ascendent i amor descendent— mai
no s’arriben a separar del tot. Com
més troben els dos, encara que en
diversa mesura, la unitat justa en la
realitat única de l’amor, millor es
realitza la veritable essència de
l’amor en general. Si bé l’eros
inicialment és sobretot vehement,
ascendent —fascinació per la gran
promesa de felicitat—, en aproximar-
se la persona a l’altre es plantejarà
cada vegada menys qüestions sobre
si mateixa, per buscar cada vegada
més la felicitat de l’altre, es
preocuparà d’ell, es lliurarà i



desitjarà “ser per a” l’altre. Així, el
moment de l’agapé s’insereix en
l’eros inicial; altrament, es desvirtua i
perd també la seva pròpia
naturalesa. D’altra banda, l’home
tampoc no pot viure exclusivament
de l’amor oblatiu, descendent. No pot
donar únicament i sempre, també ha
de rebre. Qui vol donar amor, al seu
torn l’ha de rebre com a do.»[11]

La sociabilitat humana

En revelar-nos Déu la seva essència
com a amor, també ens ha revelat
alguna cosa de com estima; i no
només de com estima les criatures
humanes, sinó de com estima en si
mateix. Déu estima
interpersonalment; Déu és Tri, una
Trinitat de persones que es coneix i
s’estima mútuament. De manera que,
si nosaltres som imatge de Déu,
estem cridats a estimar així i ja tenim
en nosaltres una empremta o



participació d’aquest amor
interpersonal.

Aquesta dimensió de l’amor, l’amor a
l’altre, es pot entreveure ja en
l’experiència natural tant de l’amor
com de l’experiència de l’altre pel
que fa a una altra persona. D’una
banda, si l’amor és desig, mou, és
moviment; i el més natural és que
tregui el subjecte de si mateix cap al
que és superior, cap a altres
persones. D’altra banda, l’autèntica
experiència que tenim dels altres no
és simplement l’experiència d’altres
“objectes” als quals potser responem
si volem; és més aviat l’experiència
d’altres “subjectes” que ja d’entrada
ens exigeixen resposta, davant dels
quals ens sentim primàriament
interpel·lats. Al seu torn, aquest
descobriment natural apareix
reforçat per la veritat de fe que
estem considerant, l’ésser humà com
a imatge de Déu. En efecte, si l’altre
és imatge de Déu, estimar l’altre és



estimar la imatge de Déu, estimar
algú a qui Déu estima, estimar Déu
mateix.

Per tant, amor és amor
essencialment interpersonal: «Ja que
és plena de veritat, la caritat pot ser
compresa per l’home en tota la seva
riquesa de valors, compartida i
comunicada. En efecte, la veritat és 
logos que crea “diàlegs” i, per tant,
comunicació i comunió. (...) La
veritat obre i uneix l’intel·lecte dels
éssers humans en el logos de l’amor:
aquest és l’anunci i el testimoni
cristià de la caritat».[12] Per això el
Nou Testament presenta units els
manaments de l’amor a Déu i amor
al proïsme,[13] de manera que un
porta l’altre: l’amor a Déu porta a
l’amor al proïsme, i l’amor al
proïsme porta a l’amor Déu. «Si
estimes el teu germà cal que estimis
l’amor mateix. Ara bé, l’‘amor és
Déu’, després cal que el que estima el
seu germà estimi també Déu».[14]



És en aquests pressupostos
antropològics i ètics profunds en què
es funda la sociabilitat humana, i no
només en una qüestió fàctica de
convivència necessària i útil en
comunitat. Per això, també, la
sociabilitat s’alimenta de l’amor i
està formada primerament de les
relacions i les comunitats
pròpiament amoroses: la família i
l’amistat. Només a través de la
socialització, del contacte amb els
altres, l’ésser humà creix i es
desenvolupa en la seva mateixa
naturalesa: «Un ésser humà està fet
de tal manera que no es realitza, no
es desenvolupa ni pot trobar la seva
plenitud ‘si no és en el lliurament
sincer de si mateix als
altres’ (Gaudium et spes, núm. 24). Ni
tan sols arriba a reconèixer a fons la
seva pròpia veritat si no és en el
trobament amb els altres».[15]

Així ho veiem en el mateix Evangeli,
«el qui fa la voluntat del meu Pare



del cel, aquest és el meu germà, la
meva germana, la meva mare»,[16] i
d’això se n’extreuen conseqüències
riques per a la família com a cèl·lula
bàsica de la societat. «Déu és amor i
viu en si mateix un misteri de
comunió personal d’amor. Creant-la
a la seva imatge i conservant-la
contínuament en l’ésser, Déu inscriu
en la humanitat de l’home i de la
dona la vocació i, consegüentment, la
capacitat i la responsabilitat de
l’amor i de la comunió. L’amor és,
per tant, la vocació fonamental i
innata de tot ésser humà».[17]

I respecte a l’amistat —«A vosaltres
us he dit amics»—,[18] passa el mateix:
es nodreix de l’amor de Déu i
construeix comunitat. «Per la gràcia
que Ell ens regala, som enlairats de
tal manera que som realment amics
seus. Amb el mateix amor que Ell
vessa en nosaltres podem estimar-lo,
portant el seu amor als altres, amb
l’esperança que també ells trobaran



el seu lloc en la comunitat d’amistat
fundada per Jesucrist».[19]

Sergio Sánchez-Migallón

Bibliografia

— Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 355-368.

[1] Gn 1, 27.

[2] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 362.

[3] Josepmaria Escrivá de Balaguer, 
Amics de Déu, núm. 200.

[4] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 356.



[5] 1 Jn 4, 8 i 16.

[6] Sant Agustí, Comentario a la
Primera Carta de san Juan, tractat 2,
núm. 14.

[7] 1 Jn 4, 10.

[8] 1 Jn 4, 19.

[9] Sant Tomàs d’Aquino, Suma
teológica, II-II, qüestió 23, article 8.

[10] Benet XVI, Caritas in veritate,
núm. 30.

[11] Benet XVI, Deus caritas est, núm.
7.

[12] Benet XVI, Caritas in veritate,
núm. 4.

[13] Cf. Mt 22, 40; 1 Jn 4, 20 i 21; etc.

[14] Sant Agustí, Comentario a la
Primera Carta de san Juan, tractat 9,
núm. 10.



[15] Francesc, Encíclica Fratelli tutti,
núm. 87.

[16] Mt 12, 50.

[17] Sant Joan Pau II, Familiaris
consortio, núm. 11.

[18] Jn 15, 15.

[19] Francesc, Christus vivit, núm. 153.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/tema-6-lesser-
huma-imatge-de-deu/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/tema-6-lesser-huma-imatge-de-deu/
https://opusdei.org/ca-ad/article/tema-6-lesser-huma-imatge-de-deu/
https://opusdei.org/ca-ad/article/tema-6-lesser-huma-imatge-de-deu/

	Tema 6. L’ésser humà, imatge de Déu

