
opusdei.org

Tema 32. El sisè
manament

La sexualitat afecta el nucli
íntim de la persona humana. La
veritable educació a la castedat
no es conforma a informar
sobre els aspectes biològics,
sinó que ajuda a reflexionar
sobre els valors personals i
morals que entren en joc en les
relacions afectives amb altres
persones. Els pecats contra el
sisè manament són un
succedani que intenta omplir el
buit de veritable amor que
anhela el cor.



25/01/2023

Índex

• La vocació a la castedat

• L’educació a la castedat

• La castedat en el matrimoni

• La castedat en el celibat

• Pecats contra la castedat

• Bibliografia bàsica

La crida de Déu a l’home i a la dona a
«ser fecunds, multiplicar-se» s’ha de
llegir sempre des de la perspectiva de
la creació «a imatge i semblança» de
la Trinitat (Cf. Gn, 1). Això fa que la
generació humana, dins del context
més ampli de la sexualitat, no sigui



quelcom «purament biològic, sinó
que pertany a la persona humana en
allò que ella té de més
íntim» (Catecisme, 2361). Per aquest
motiu, la sexualitat humana és
essencialment diferent de l’animal.

«Déu és amor» (1 Jn 4, 8), i el seu
amor és fecund. D’aquesta fecunditat
ha volgut que participi la criatura
humana, associant la generació de
cada nova persona a un acte d’amor
específic entre un home i una dona.[1]

Per això, «el sexe no és cap realitat
vergonyosa, sinó un present diví que
s’ordena netament a la vida, a
l’amor, a la fecunditat».[2]

Com que l’home és un individu
format per cos i ànima, l’acte amorós
generatiu exigeix la participació de
totes les dimensions de la persona: la
corporeïtat, els afectes, l’esperit.[3]

El pecat original va trencar
l’harmonia de l’home amb si mateix i
amb els altres. Aquesta fractura ha



tingut una repercussió particular en
la capacitat de la persona de viure la
sexualitat. D’una banda, ha enfosquit
en la intel·ligència el nexe
inseparable que hi ha entre les
dimensions afectives i generatives de
la unió conjugal; d’altra banda, ha
dificultat el domini que la voluntat
exerceix sobre els dinamismes
afectius i corporals de la sexualitat.
Això ha produït l’enfosquiment de
l’alt sentit antropològic de la
sexualitat i de la seva dimensió
moral.

En el context actual és important
distingir una reflexió legítima sobre
el gènere de la “ideologia de gènere”
que condemna el Papa Francesc. La
primera intenta superar les
diferències socials entre l’home i la
dona amb una lectura crítica de la
visió massa “naturalista” de la
identitat sexual que redueix a la
dada biològica tota la dimensió
sexual de la persona. Alhora,



propugna una superació de les
discriminacions injustes en relació
amb l’orientació sexual. La segona,
per la seva banda, promou una visió
de la persona humana i de la seva
sexualitat incompatible amb la
Revelació cristiana, ja que no només
distingeix, sinó que separa el sexe
biològic del gènere com a paper
sociocultural del sexe.[4]

La necessitat de purificació i
maduració que exigeix la sexualitat
en la seva condició actual, redimida
per Crist, però encara de camí cap a
la pàtria definitiva, no en suposa de
cap manera el rebuig, o una
consideració negativa d’aquest do
que l’home i la dona han rebut de
Déu. Implica més aviat la necessitat
de «sanejar-lo perquè assoleixi la
seva veritable grandesa».[5] En
aquesta tasca hi té un paper
fonamental la virtut de la castedat.

La vocació a la castedat



El Catecisme parla de vocació a la
castedat, perquè aquesta virtut és
condició i part essencial de la vocació
a l’amor, al do d’un mateix, amb el
qual Déu crida cada persona. La
castedat fa possible l’amor en la
corporeïtat i a través d’aquesta.[6]

D’alguna manera, es pot dir que la
castedat és la virtut que habilita la
persona humana i la condueix en
l’art de viure bé, en la benevolència i
pau interior amb els altres homes i
dones i amb si mateixa. La sexualitat
humana travessa totes les potències,
des de l’aspecte més físic i material
fins al més espiritual, i acoloreix les
diferents facultats segons l’aspecte
masculí i el femení.

La virtut de la castedat no és, per
tant, simplement un remei contra el
desordre que el pecat origina en
l’esfera sexual, sinó una afirmació
joiosa, ja que permet estimar Déu, i a
través d’Ell els altres homes, amb tot
el cor, amb tota l’ànima, amb tota la



ment i amb totes les forces (Cf. Mc 12,
30).[7]

«La virtut de la castedat es troba sota
el vassallatge de la virtut cardinal de
la temprança» (Catecisme, 2341) i
«significa la integració reeixida de la
sexualitat en la persona i, per aquí, la
unitat interior de l’home en el seu
ésser corporal i
espiritual» (Catecisme, 2337).

És important en la formació de les
persones, sobretot dels joves, quan
parlen de la castedat, explicar la
relació profunda i estreta entre la
capacitat d’estimar, la sexualitat i la
procreació. En cas contrari, podria
semblar que es tracta d’una virtut
negativa. Es tracta d’ajudar a
comprendre que el que es busca és
encarrilar l’atracció pels béns
relacionats amb l’àmbit
afectivosexual cap al bé de la
persona considerada com un tot.[8]



En el seu estat actual, a l’home li és
difícil viure sempre, sense l’ajuda de
la gràcia, la llei moral natural i, per
tant, la castedat. Això no implica la
impossibilitat d’una virtut humana
que sigui capaç d’aconseguir certa
integració de les passions en aquest
camp, sinó la constatació de la
magnitud de la ferida produïda pel
pecat, que exigeix l’auxili diví per a
una reintegració de la persona.[9]

L’educació a la castedat

«La caritat és la forma de totes les
virtuts. Sota la seva influència, la
castedat es presenta com una escola
de donació de la persona. El domini
d’un mateix s’ordena al do d’un
mateix» (Catecisme, 2346).

L’educació a la castedat és molt més
que el que alguns reductivament
denominen “educació sexual”, i que
no poques vegades es redueix a
proporcionar informació sobre els
aspectes fisiològics de la reproducció



humana i sobre els mètodes
anticonceptius. La veritable educació
a la castedat no es conforma a
informar sobre els aspectes biològics,
sinó que ajuda a reflexionar sobre els
valors personals i morals que entren
en joc en les relacions afectives amb
les altres persones i, de manera
particular, en aquesta relació única
que uneix el marit i la dona. Alhora,
fomenta grans ideals d’amor a Déu i
als altres, a través de l’exercici de les
virtuts de la generositat, el do d’un
mateix, el pudor que protegeix la
intimitat, etc. Uns hàbits que ajuden
la persona a superar l’egoisme i la
temptació de tancar-se en un mateix.
En efecte, «la nostra dimensió
afectiva és una crida a l’amor, que es
manifesta en la fidelitat, en l’acollida
i en la misericòrdia».[10]

En aquest esforç, els pares tenen una
responsabilitat molt gran, ja que són
els primers mestres, i els principals,
en la formació de la castedat dels



seus fills. En no pocs casos han de
treballar activament, juntament amb
altres famílies, perquè l’educació
sexual i afectiva que s’imparteix als
centres educatius sigui conforme
amb una antropologia adequada que
sigui capaç de superar la tan difosa
banalització de la sexualitat.

En la lluita per viure aquesta virtut
són mitjans importants: la pregària;
demanar a Déu la virtut de la santa
puresa;[11] la freqüència de
sagraments; tenir una vida
equilibrada en què les diferents
dimensions de les persones (feina,
descans, relacions) es viuen en
harmonia; pensar en els altres; la
devoció a Maria santíssima, Mater
pulchrae dilectionis. A més, també hi
ajuda: la moderació en el menjar i la
beguda; la cura dels detalls de pudor
i de modèstia, la manera de vestir,
etc.; evitar lectures, imatges i vídeos
que previsiblement poden presentar



continguts inconvenients; tenir
l’ajuda de la direcció espiritual.

La castedat és una virtut
eminentment personal. Alhora,
«implica també un esforç
cultural» (Catecisme, 2344), ja que «el
perfeccionament de la persona
humana i el desenvolupament de la
mateixa societat són
interdependents».[12] El respecte dels
drets de la persona reclama el
respecte de la castedat; en particular,
el dret de «rebre una informació i
una educació que respectin les
dimensions morals i espirituals de la
vida humana» (Catecisme, 2344). Són
molts els desafiaments als quals
s’enfronta la família avui, i és
important reflexionar-hi atentament
per poder oferir solucions que ajudin
els individus i la societat sencera.[13]

Les manifestacions concretes amb
què es configura i creix aquesta
virtut seran diferents depenent de la



vocació rebuda. «Els casats són
cridats a viure la castedat conjugal;
els altres, a practicar la castedat en la
continència» (Catecisme, 2349).

La castedat en el matrimoni

La unió sexual «s’ordena a l’amor
conjugal de l’home i de la
dona» (Catecisme, 2360): és a dir,
«només es realitza de manera
autènticament humana quan és part
integrant de l’amor amb què l’home i
la dona es comprometen del tot entre
ells fins a la mort».[14]

La grandesa de l’acte pel qual l’home
i la dona cooperen lliurement amb
l’acció creadora de Déu exigeix unes
condicions determinades a causa de
la possibilitat de generar una nova
vida humana. Aquesta és la raó per
la qual l’home no ha de separar
voluntàriament les dimensions
unitiva i procreativa d’aquest acte,
com és el cas de la contracepció.[15]

Els esposos castos sabran descobrir



els moments més adequats per viure
aquesta unió corporal, de manera
que reflecteixi sempre, en cada acte,
el do d’un mateix que significa.[16]

A diferència de la dimensió
procreativa, que es pot actualitzar de
manera veritablement humana
només a través de l’acte conjugal, la
dimensió unitiva i afectiva pròpia
d’aquest acte es pot manifestar —i ho
ha de fer— de moltes altres maneres.
Això explica que si, per determinades
condicions de salut o d’altra mena,
els esposos no poden realitzar la unió
conjugal; o decideixen que és
preferible abstenir-se temporalment
(o definitivament, en situacions
especialment greus) de l’acte propi
del matrimoni, poden continuar i
han de continuar actualitzant aquest
do d’un mateix, que fa créixer l’amor
autènticament personal, del qual la
unió dels cossos és manifestació.[17]

La castedat en el celibat



El Fill de Déu, en venir a aquest món,
ha volgut triar per a ell una vida de
celibat, i en la seva predicació ha
ofert diferents indicacions que
mentre ens ajuden a descobrir la
bellesa del matrimoni, també ens
ajuden a no perdre de vista el seu
caràcter provisional i, per tant,
relatiu, ja que «quan arribi la
resurrecció, ja no prendran muller ni
marit, sinó que seran com els àngels
del cel» (Mt 22, 30).

Déu crida la majoria a trobar la
santedat en el matrimoni, però vol
triar-ne alguns perquè visquin la
seva vocació a l’amor d’una manera
particular, en el celibat apostòlic.[18]

La manera de viure la vocació
cristiana en el celibat apostòlic
implica la continència. Aquesta
exclusió de l’ús de la capacitat
generativa no significa de cap
manera l’exclusió de l’amor o de
l’afectivitat. Al contrari, la donació
d’una possible vida conjugal que es



fa lliurement a Déu capacita la
persona per estimar molts altres
homes i dones, lliurar-s’hi i, alhora,
ajudar-los a trobar Déu, que és la raó
d’aquest celibat.[19] Aquesta forma de
vida s’ha de considerar i viure
sempre com un do.

Les maneres carismàtiques de viure
el celibat com a crida són diferents.
Alguns reben aquesta vocació en el
sacerdoci o en la vida religiosa, molts
d’altres la reben al mig del món
sense cap consagració particular,
però amb la consciència clara de
saber-se instruments de l’amor de
Déu per anar per tot el món i
predicar l’evangeli.

Pecats contra la castedat

Es pot dir que els pecats contra el sisè
manament són un succedani que
intenta omplir el buit d’amor
veritable que anhela el cor.[20] A la
castedat s’oposa la luxúria, que és
«un desig desordenat o una fruïció



il·lícita del plaer veneri. El plaer
sexual és moralment desordenat
quan és recercat per ell mateix, aïllat
de les finalitats de la procreació i la
unió» (Catecisme, 2351).

Atès que la sexualitat ocupa una
dimensió central en la vida humana,
els pecats contra la castedat són
sempre greus per la seva matèria
quan es busca directament el plaer
veneri que és propi de l’acte sexual.
Poden ser lleus, però, quan no es
busca directament aquest plaer o
quan falta l’advertència plena o el
consentiment perfecte.

El vici de la luxúria té moltes
conseqüències greus: la ceguesa de la
ment, per la qual s’enfosqueix el
nostre fi i el nostre bé; la debilitació
de la voluntat; l’afecció als béns
terrenals que fa oblidar els eterns; i,
finalment, es pot arribar a l’odi a
Déu, que per al luxuriós apareix com



l’obstacle més gran per satisfer la
seva sensualitat.

D’entre els pecats contra la castedat
hi ha, en primer lloc, l’adulteri, que
«designa la infidelitat conjugal. Quan
un home i una dona, dels quals
almenys un és casat, estableixen
entre ells una relació sexual, ni que
sigui efímera, cometen un
adulteri» (Catecisme, 2380).[21] Es pot
dir que «la paraula “No cometràs
adulteri”, encara que s’expressi de
manera negativa, ens orienta a la
nostra crida original, és a dir, a
l’amor nupcial ple i fidel, que
Jesucrist ens va revelar i va donar.
(Cf. Rm 12, 1)».[22]

La masturbació és l’«excitació
voluntària dels òrgans genitals, a fi
de treure’n plaer veneri. “En la línia
d’una tradició constant, tant el
magisteri de l’Església com el sentit
moral dels fidels han afirmat sense
vacil·lar que la masturbació és un



acte intrínsecament i greument
desordenat”» (Catecisme, 2352). Per
la seva mateixa naturalesa, la
masturbació contradiu el sentit
cristià de la sexualitat, que està al
servei de l’amor. Com que és un
exercici solitari i egoista de la
sexualitat, privat de la veritat de
l’amor, deixa insatisfet i condueix al
buit i al disgust.

«La fornicació és la unió carnal fora
del matrimoni entre un home i una
dona lliures. És greument contrària a
la dignitat de les persones i a la
sexualitat humana naturalment
ordenada al bé dels esposos i a la
generació i l’educació dels
fills» (Catecisme, 2353). Tant la unió
lliure o la cohabitació sense intenció
de matrimoni, com les relacions
prematrimonials, ofenen en diferents
graus la dignitat de la sexualitat
humana i del matrimoni. «Són
contràries a la llei moral: l’acte
sexual ha de tenir lloc exclusivament



dintre el matrimoni; fora d’ell
constitueix sempre un pecat greu i
exclou de la comunió
sacramental» (Catecisme, 2390). La
persona no es pot «provar», sinó
només donar lliurement, una vegada
i per sempre.[23]

«Els actes d’homosexualitat són
intrínsecament desordenats», com ha
declarat sempre la tradició de
l’Església.[24] Aquesta valoració moral
neta de les accions no ha de prejutjar
mínimament les persones que
presenten tendències homosexuals,
[25] ja que el seu origen no és
voluntari i, no poques vegades, la
seva condició suposa una prova
difícil.[26] També aquestes persones
«són cridades a la castedat. Amb les
virtuts de domini, educadors de la
llibertat interior, de vegades amb el
suport d’una amistat desinteressada,
amb l’oració i la gràcia sacramental,
poden apropar-se gradualment i
resoltament —i així ho han de fer— a



la perfecció cristiana» (Catecisme,
2359). En l’exhortació apostòlica 
Amoris laetitiae s’explica que «en el
curs del debat sobre la dignitat i la
missió de la família, els Pares
sinodals han fet notar que “sobre els
projectes d’equiparació al matrimoni
de les unions entre persones
homosexuals, no hi ha cap fonament
per assimilar o establir analogies, ni
tan sols remotes, entre les unions
homosexuals i el designi de Déu
sobre el matrimoni i la família”».[27]

Així mateix, són contràries a la
castedat les converses, les mirades,
les manifestacions d’afecte cap a una
altra persona, també entre els
promesos, que es fan amb desig
libidinós, o constitueixen una ocasió
pròxima de pecat que es busca, o que
no es rebutja.

La pornografia —exhibició del cos
humà com a simple objecte de
concupiscència— i la prostitució —



transformació del propi cos en
objecte de transacció financera i de
gaudi carnal— són faltes greus de
desordre sexual, que, a més
d’atemptar contra la dignitat de les
persones que les exerceixen,
constitueixen una xacra social (Cf. 
Catecisme, 2355). Desgraciadament,
en el nostre món està molt difós el
consum de pornografia que internet
ha facilitat enormement. El que pot
començar com a certa curiositat,
sobretot en persones joves, no és
infreqüent que arribi a ser un hàbit
que dificulta enormement la
capacitat de la persona d’estimar
“amb tot el seu cor”, que la condueix
per camins que fomenten la
compensació fàcil dels plaers
corporals, i en el fons, l’egoisme. En
alguns casos es pot arribar a una
veritable addicció a la pornografia, la
superació de la qual requereix
moltes vegades una ajuda psicològica
adequada. En qualsevol cas, és un
problema important per a la vida



espiritual, ja que la luxúria afebleix
el cor i li impedeix una vida d’oració
serena, així com l’alegria necessària
per a una labor apostòlica eficaç. Per
això és important saber buscar ajuda
en la direcció espiritual que ens
obrirà ideals elevats pels quals valgui
la pena entregar la vida.

Déu és amor. Ens ha creat per amor i
per estimar. Per estimar també amb
el cos. Aquest ha de ser sempre el
punt de partida quan es tracta la
sexualitat en el context de
l’antropologia cristiana. Alhora, hem
de reconèixer que, després del pecat
original, l’ús adequat d’aquesta
facultat ha quedat debilitat. Per això
és tan necessària l’ajuda de la gràcia i
el cultiu de la virtut de la castedat
per poder estimar realment “amb tot
el cor, amb tota l’ànima, amb tot el
pensament i amb totes les
forces” (Mc 12, 30).

Pablo Requena



Bibliografia bàsica

— Catecisme de l’Església Catòlica,
2331-2400.

— Sant Josepmaria, homilia Perquè
veuran Déu, a: Amics de Déu, 175-189;
El matrimoni, vocació cristiana, a: És
Crist que passa, 22-30.

[1] «Cadascun dels dos sexes, amb una
dignitat igual, bé que d’una manera
diferent, és imatge del poder i la
tendresa de Déu. La unió de l’home i
la dona en el matrimoni és una
manera d’imitar, en la carn, la
generositat i la fecunditat del
Creador: “L’home deixarà el pare i la
mare i s’ajuntarà a la seva dona, i
seran una sola carn” (Gn 2, 24).
D’aquesta unió procedeixen totes les



generacions humanes (Cf. Gn 4,
1-2.25-26; 5, 1)» (Catecisme, 2335).

[2] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, 24.

[3] «Si l’home pretengués ser només
esperit i volgués rebutjar la carn com
si fos una herència merament
animal, esperit i cos perdrien la seva
dignitat. Si, per contra, repudia
l’esperit i, per tant, considera la
matèria, el cos, com una realitat
exclusiva, malmet igualment la seva
grandesa» (Benet XVI, Deus caritas
est, 25.XII.2005, 5).

[4] Cf. Francesc, Amoris laetitiae,
19.III.2016, núm. 56. Sobre aquest
tema és interessant el document de
la Congregació per a l’Educació
Catòlica: Varón y mujer los creó. Para
una vía de diálogo sobre la cuestión
del “gende”r en la educación (2019).

[5] «Certament, l’eros vol remuntar-
nos “en èxtasi” cap al diví, dur-nos



més enllà de nosaltres mateixos, però
precisament per això necessita
seguir un camí d’ascesi, renúncia,
purificació i recuperació» (Benet XVI,
Deus caritas est, 5).

[6] «Déu és amor i viu en si mateix un
misteri de comunió personal d’amor.
Creant-la a imatge seva... Déu inscriu
en la humanitat de l’home i de la
dona la vocació i, consegüentment, la
capacitat i la responsabilitat de
l’amor i de la comunió» (Joan Pau II, 
Familiaris consortio, 22.XI.1981, 11).

[7] «La castedat és l’afirmació joiosa
de qui sap viure el do d’un mateix,
lliure de tot esclavatge
egoista» (Pontifici Consell Per a La
Família, Sexualitat humana: veritat i
significat, 8.XII.1995, 17). «La puresa
és conseqüència de l’amor amb el
qual hem fet donació al Senyor de
l’ànima i el cos, les potències i els
sentits. No és una negació, és una



afirmació joiosa» (sant Josepmaria, 
És Crist que passa, 5).

[8] «La castedat suposa un
aprenentatge del domini d’un
mateix, que és una pedagogia de la
llibertat humana. L’alternativa és
clara: o l’home mana les seves
passions i obté la pau, o es deixa
esclavitzar per elles i es fa desgraciat
(Cf. Si 1, 22). “La dignitat de l’home
exigeix que obri segons una elecció
conscient i lliure, és a dir, mogut i
induït personalment des de dins, i no
pas per un impuls intern cec o sota
una mera coacció externa. L’home
obté una tal dignitat quan,
deslliurant-se de tota captivitat de les
passions, persegueix el seu fi en la
lliure elecció del bé i es procura amb
eficàcia i iniciativa intel·ligent els
ajuts oportuns” (Gaudium et spes,
17)» (Catecisme, 2339).

[9] «La castedat és una virtut moral.
És també un do de Déu, —una gràcia,



un fruit de l’obra espiritual (Cf. Ga 5,
22). L’Esperit Sant concedeix de
poder imitar la puresa del Crist (Cf. 1
Jn 3, 3)» (Catecisme, 2345).

[10] Francesc, Audiència general,
31.10.2018.

[11] «La santa puresa la dona Déu
quan es demana amb
humilitat» (sant Josepmaria, Camí,
118).

[12] Concili Vaticà II, Gaudium et spes,
25.

[13] Francesc, Amoris laetitiae, cap. 2
(Realitat i desafiaments de les
famílies).

[14] Joan Pau II, Familiaris consortio,
11.

[15] També en la fecundació artificial
es produeix una ruptura entre
aquestes dimensions pròpies de la
sexualitat humana, com ensenya



clarament la instruccióDonum vitae
(1987).

[16] Com ensenya el Catecisme, el plaer
que deriva de la unió conjugal és una
cosa bona i volguda per Déu (Cf. 
Catecisme, 2362).

[17] Francesc, Amoris laetitiae, cap. 4
(L’amor en el matrimoni).

[18] Tot i que la santedat es mesura
per l’amor a Déu i no per l’estat de
vida —celibatari o casat–, l’Església
ensenya que el celibat pel Regne del
Cel és un do superior al matrimoni
(Cf. Concili de Trento: DS 1810; 1 Co 7,
38).

[19] Parlant del celibat sacerdotal —
però es pot estendre a qualsevol
celibat pel regne del cel—, Benet XVI
explica que no es pot comprendre en
termes merament funcionals, ja que
en realitat «representa una
configuració especial amb l’estil de



vida del mateix Crist» (Benet XVI, 
Sacramentum caritatis, 24).

[20] Francesc, Audiència general,
24.10.2018.

[21] Crist condemna fins i tot el desig
de l’adulteri (Cf. Mt 5, 27-28). Al Nou
Testament es prohibeix
absolutament l’adulteri (Cf. Mt 5, 32;
19, 6; Mc 10, 11; 1 Co 6, 9-10). El 
Catecisme, parlant de les ofenses
contra el matrimoni, també enumera
el divorci, la poligàmia i
l’anticoncepció.

[22] Francesc, Audiència general, 31.X.
2018.

[23] «Els promesos han de viure la
castedat en la continència. Han de
veure en aquesta situació de prova
una descoberta del respecte mutu, un
aprenentatge de la fidelitat i de
l’esperança de rebre’s l’un i l’altre de
Déu. Reservaran per al temps del
matrimoni les manifestacions de



tendresa específica de l’amor
conjugal. S’ajudaran mútuament a
créixer en la castedat» (Catecisme,
2350).

[24] Congregació per a la doctrina de la
fe, Persona humana, 8. «Són contraris
a la llei natural. Tanquen l’acte
sexual al do de la vida. No
procedeixen d’una complementaritat
afectiva i sexual veritable. No es
poden aprovar en cap
cas» (Catecisme, 2357).

[25] L’homosexualitat es refereix a la
condició que presenten els homes i
les dones que senten una atracció
sexual exclusiva o predominant cap
a les persones del mateix sexe. Les
possibles situacions que es poden
presentar són molt diferents i, per
tant, s’ha d’extremar la prudència a
l’hora de tractar aquests casos.

[26] «Un nombre no negligible
d’homes i dones presenten
tendències homosexuals



pregonament arrelades. Aquesta
inclinació objectivament
desordenada, per a la majoria d’ells
és una prova. Cal acollir-los amb
respecte, compassió i delicadesa. Cal
evitar amb ells tot senyal de
discriminació injusta. Aquestes
persones són cridades a realitzar la
voluntat de Déu en la seva vida i, si
són cristianes, a unir al sacrifici de la
creu del Senyor les dificultats que
poden trobar pel fet de la seva
condició» (Catecisme, 2358).

[27] Francesc, Amoris laetitiae, núm.
251.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/tema-32-el-
sise-manament/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/tema-32-el-sise-manament/
https://opusdei.org/ca-ad/article/tema-32-el-sise-manament/
https://opusdei.org/ca-ad/article/tema-32-el-sise-manament/

	Tema 32. El sisè manament

