
opusdei.org

Tema 16. La
constitució
jeràrquica de
l’Església

L’Església és una societat
estructurada en la qual uns
tenen la missió de guiar els
altres. L’assistència de l’Esperit
Sant a tota l’Església perquè no
s’equivoqui en creure es
produeix també al magisteri
perquè ensenyi fidelment i
autènticament la Paraula de
Déu. Des de sempre l’Església
ha cridat a l’ordre del
presbiterat només als homes
batejats: s’ha sentit vinculada a



la voluntat de Crist, que va triar
només homes com a Apòstols.

25/01/2023

Índex

• El Romà Pontífex

• Els Bisbes, successors dels Apòstols

• La participació del presbiteri en el
ministeri dels bisbes

• Motivació de l’accés al sacerdoci per
part només dels homes

• Bibliografia bàsica

L’Església a la terra és, alhora,
comunió i societat estructurada per
l’Esperit Sant a través de la Paraula



de Déu, dels sagraments i dels
carismes. És comunió dels fills de
Déu, perquè tots són batejats i
combreguen del mateix Pa, que és
Crist. És societat estructurada,
perquè entre els batejats es
produeixen relacions estables per les
quals uns tenen la missió de guiar els
altres. De la mateixa manera que el
pastor guia i té cura del ramat, i el
porta a llocs segurs on es pot
alimentar amb bona herba, segons la
imatge bíblica (cf. Jn 10, 11-18; Sl 22),
així Crist demana als que ha
constituït pastors en l’Església que
facin el mateix.[1] La distinció entre
pastor i ramat i la dedicació vital al
ramat per part del pastor, com Crist
que ha donat la vida per les ovelles,
és una imatge bíblica que —dins de
les seves limitacions lògiques— pot
ajudar a entendre la presència
simultània de la comunió i de
l’estructuració social de l’Església.



Els mateixos sagraments que fa
l’Església són els que l’estructuren
perquè sigui a la terra el sagrament
universal de salvació. Concretament,
pels sagraments del Baptisme,
Confirmació i Ordre, els fidels
participen —de maneres diverses—
de la missió sacerdotal de Crist. De
l’acció de l’Esperit Sant en els
sagraments i en els carismes
provenen les tres grans posicions
històriques que hi ha a l’Església: els
fidels laics, els ministres sagrats (que
han rebut el sagrament de l’Ordre i
formen la jerarquia de l’Església:
diaques, preveres i bisbes) i els
religiosos.

El fet de dir que l’Església té una
estructura jeràrquica no vol dir que
uns són més que d’altres. Tots, pel
Baptisme, estan cridats a la missió de
portar els homes i el món a Déu.
Aquesta missió ve directament de
Déu, sense que ningú necessiti el
permís d’un altre per dur-la a terme.



Tanmateix, per poder-la dur a terme
és necessària la gràcia, perquè sense
Crist no podem fer res (cf. Jn 15, 5).
Per tant, cal que alguns —la
jerarquia— facin Crist
sacramentalment present per als
altres, perquè així tots puguin dur a
terme la missió evangelitzadora. El
servei a la missió de tots és la raó de
l’existència de la funció jeràrquica a
l’Església. La relació entre fidels i
jerarquia té una dinàmica
missionera, i és continuació de la
missió del Fill en la força de l’Esperit
Sant. Per tant, la jerarquia a
l’Església no és fruit de
circumstàncies històriques en què un
grup ha prevalgut sobre un altre
imposant-ne la voluntat.

El Romà Pontífex

El Papa és el bisbe de Roma i
successor de sant Pere, és el principi
perpetu i visible i fonament de la
unitat de l’Església. Crist ha donat a



l’apòstol sant Pere l’encàrrec de
presidir l’escola apostòlica i
confirmar els seus germans en la fe
(Lc 22, 31-32). Totes les Esglésies
particulars estan unides a l’Església
de Roma, i tots els bisbes que
presideixen aquestes esglésies estan
en comunió amb el bisbe de Roma,
que els presideix en la caritat. La
funció d’aquest últim és servir a la
unitat de l’episcopat i, així, servir a la
unitat de l’Església. Per això el Papa
és el cap de l’escola dels bisbes i
pastor de tota l’Església, sobre la qual
té, per institució divina, la potestat
plena, suprema, immediata i
universal. Aquesta potestat del Papa
té un límit intern, perquè el Romà
Pontífex està dins, i no per sobre, de
l’Església de Crist. Per tant, està
subjecte a la llei divina i a la llei
natural, com tots els cristians.

El Senyor ha promès que la seva
Església es mantindrà sempre en la
fe (Mt 16, 19) i garanteix aquesta



fidelitat amb la seva presència, en
virtut de l’Esperit Sant. Aquesta
propietat és tinguda totalment per
l’Església (no en cada membre). Per
això, els fidels en el seu conjunt no
s’equivoquen en adherir
indefectiblement la fe guiats pel
magisteri viu de l’Església sota l’acció
de l’Esperit Sant que guia els uns i els
altres. L’assistència de l’Esperit Sant
a tota l’Església perquè no
s’equivoqui en creure es produeix
també en el magisteri perquè
ensenyi fidelment i autènticament la
Paraula de Déu a l’Església. En
alguns casos específics aquesta
assistència de l’Esperit garanteix que
les intervencions del magisteri no
contenen cap error, per això se sol
dir que en aquests casos el magisteri
participa de la mateixa infal·libilitat
que el Senyor ha promès a la seva
Església. «La infal·libilitat s’exerceix
quan el Romà Pontífex, en virtut de
la seva autoritat de suprem Pastor de
l’Església, o el Col·legi dels Bisbes en



comunió amb el Papa, sobretot
reunit en un Concili Ecumènic,
proclamen amb acte definitiu una
doctrina referent a la fe o a la moral,
i també quan el Papa i els bisbes, en
el seu Magisteri ordinari, concorden
a proposar una doctrina com a
definitiva. Tot fidel s’ha d’adherir a
aquests ensenyaments amb l’obsequi
de la fe».[2]

La convicció sobre la responsabilitat
que comporta la missió del Romà
Pontífex i l’autoritat de què gaudeix
per dur-la a terme porta els catòlics a
conrear una intensa oració
d’intercessió per ell. A més, la unitat
amb el Papa els portarà a evitar
parlar negativament en públic sobre
el Romà Pontífex o a menyscabar la
confiança en ell, també en casos en
què no es comparteixi algun criteri
personal concret. Si això últim arriba
a succeir, el desig de tenir criteri i de
formar-se bé porta el catòlic a
demanar consell sobre els dubtes que



té, a resar i a estudiar amb més
profunditat el tema en què troba
alguna dificultat, i intenta entendre
les motivacions amb obertura
d’esperit, la qual cosa pot exigir
algun temps i paciència. Si la
discrepància es manté, convé
guardar silenci[3] i prestar almenys
un «assentiment religiós de
l’enteniment i de la voluntat»[4] als
seus ensenyaments.

Els Bisbes, successors dels Apòstols

L’Església és Apostòlica perquè Crist
l’ha edificat sobre els Apòstols,
testimonis escollits de la seva
Resurrecció i fonament de la seva
Església; perquè amb l’assistència de
l’Esperit Sant, ensenya, custodia i
transmet fidelment el dipòsit de la fe
rebut dels Apòstols. També és
apostòlica per la seva estructura, ja
que és instruïda, santificada i
governada, fins a la tornada de Crist,
pels Apòstols i els seus successors, els



bisbes, en comunió amb el successor
de Pere. La successió apostòlica és la
transmissió, mitjançant el sagrament
de l’Ordre, de la missió i la potestat
dels Apòstols als seus successors, els
bisbes. Aquests no reben tots els dons
que Déu ha ofert als Apòstols, sinó
només aquells dons que ells han
rebut per transmetre’ls a l’Església.
Gràcies a aquesta transmissió,
l’Església es manté en comunió de fe
i de vida amb el seu origen, mentre
al llarg dels segles ordena tot el seu
apostolat a la difusió del Regne de
Crist sobre la terra.[5]

L’escola dels bisbes, en comunió amb
el Papa i mai sense ell, també
exerceix la potestat suprema i plena
sobre l’Església. Els bisbes han rebut
la missió d’ensenyar com a testimonis
autèntics de fa fe apostòlica; de 
santificar dispensant la gràcia de
Crist amb el ministeri de la paraula i
dels sagraments, en particular de



l’Eucaristia, i governar el poble de
Déu a la terra.[6]

Crist va instituir la jerarquia
eclesiàstica amb la missió de fer-lo
present a tots els fidels per mitjà dels 
sagraments i a través de la predicació
de la Paraula de Déu amb autoritat en
virtut del mandat rebut d’Ell. Els
membres de la jerarquia també van
rebre la missió de guiar el Poble de
Déu (Mt 28, 18-20). La jerarquia està
formada pels ministres sagrats:
bisbes, preveres i diaques. El
ministeri de l’Església té una
dimensió col·legial, és a dir, la unió
dels membres de la jerarquia
eclesiàstica està al servei de la
comunió dels fidels. Cada bisbe
exerceix el seu ministeri com a
membre de l’escola episcopal —la
qual succeeix l’escola apostòlica— i
en unió amb el seu cap, que és el
Papa, fent-se partícip amb ell i els
altres bisbes de la sol·licitud per
l’Església universal. A més, si li ha



estat confiada una església
particular, la governa en nom de
Crist amb l’autoritat que ha rebut,
amb potestat ordinària, pròpia i
immediata, en comunió amb tota
l’Església i sota el sant Pare. El
ministeri també té un caràcter
personal, perquè cadascú és
responsable davant de Crist, que l’ha
cridat personalment i li va conferir la
missió pel sagrament de l’Ordre.

La participació del presbiteri en el
ministeri dels bisbes

El ministeri a l’Església és un, perquè
el ministeri apostòlic és un, però per
institució divina està participat en
tres graus: episcopat, presbiterat i
diaconat. Aquesta unitat del
ministeri es manifesta en la relació
interna entre els seus tres graus, que
són cumulatius. En efecte, no són tres
classes o tipus de ministres, sinó
graus d’un mateix i únic ministeri,
d’un únic sagrament de l’Ordre. Qui



ha rebut el grau de l’episcopat no
deixa de ser també prevere i diaca, el
que ha rebut el presbiterat no deixa
de ser diaca. A més, aquest
sagrament té una unitat eclesial. És
un ministeri de comunió, perquè
s’exerceix a favor de la comunió i
perquè està estructurat internament
com una comunió ministerial amb
els que han rebut el mateix
sagrament en els seus diversos graus.

En la seva missió a l’Església
particular, el bisbe disposa dels
preveres incardinats, que són els
seus col·laboradors principals i
insubstituïbles. Els preveres estan
revestits de l’únic i idèntic sacerdoci
ministerial del qual el bisbe té la
plenitud. El reben a través del
sagrament de l’Ordre, amb la
imposició de les mans del bisbe i
l’oració consecratòria. A partir de
llavors, entren a formar part del
presbiteri, una escola estable
formada per tots els preveres que,



units al bisbe, comparteixen la
mateixa missió pastoral en favor del
poble de Déu.

Per tant, quan el bisbe associa els
preveres a la seva sol·licitud i
responsabilitat, no ho fa com una
cosa opcional o convenient, sinó com
a conseqüència necessària de
compartir la mateixa missió, de la
qual ell és cap i que ve del sagrament
de l’Ordre. Els preveres són els
ajudants més directes del bisbe en la
cura pastoral del poble de Déu que li
ha estat encomanada. Ells fan
present la sol·licitud del bisbe en un
determinat lloc o àmbit, prediquen la
Paraula de Déu i celebren els
sagraments, especialment el
sagrament de l’Eucaristia.

Motivació de l’accés al sacerdoci
per part només dels homes

Des de sempre l’Església ha cridat a
l’ordre del presbiterat només els
homes batejats. En el període



patrístic hi va haver algunes sectes
que van defensar un sacerdoci
femení, però ja llavors van ser
condemnades per sant Ireneu, per
sant Epifani i per Tertulià. Cridar al
sacerdoci només als homes és una
pràctica de l’Església que no ha
conegut canvis al llarg dels seus més
de vint segles de missió. A més, no es
coneix cap ensenyament en contra
d’això per part dels pastors, malgrat
que la missió cristiana s’ha fet sovint
en un entorn en què les religions
coneixien un ordre sacerdotal
femení.

La raó fonamental per a aquesta
decisió prové de la Revelació.
L’Església s’ha sentit sempre
vinculada a la voluntat de Crist, que
va triar com a Apòstols només a
homes. Hauria pogut triar per a
aquesta escola apostòlica la criatura
més excelsa, la seva Mare Santíssima,
però no ho va fer. I també hauria
pogut triar entre les dones que el van



acompanyar en la seva vida pública,
algunes de les quals van ser més
fidels i més fortes que alguns dels
Apòstols, però no ho va fer. Els
Apòstols, al seu torn, van tenir la
col·laboració d’homes i de dones,
però es van sentir vinculats a la
voluntat del Senyor quan es va
tractar de triar successors seus en la
missió pastoral, per a la qual han
triat només homes. Es podria pensar
que això és fruit de la mentalitat
jueva, però en cap cas Crist no va
donar mostres d’actuar condicionat
per categories culturals en el tracte
amb les dones, a les quals va valorar
molt, ensenyant la dignitat igual
d’home i dona. De fet, el seu
comportament va contrastar amb el
que era habitual entre els jueus de
llavors, i el mateix va passar amb els
Apòstols, que en això van seguir el
Mestre.

En diverses èpoques s’ha plantejat la
possibilitat de l’accés de les dones al



sacerdoci. D’una banda, aquesta
opinió adquireix força amb el desig
de correspondre a situacions
culturals que legítimament volen
donar més importància al paper de
la dona en la societat i en la família.
Aquesta atenció més gran és fruit
d’un aprofundiment en el missatge
de l’Evangeli, que proclama la
igualtat de dignitat de tots els éssers
humans. D’altra banda, aquesta
opinió mira a la forma sacramental
de l’Església, amb la seva estructura
jeràrquica, com si fos una manera
merament humana d’organitzar-se.
En substància, afirmen que si els
cristians s’organitzen per a la missió,
traient inspiració de les formes
culturals en què viuen, ara podrien
incorporar les dones a aquesta
estructura social. Així mostrarien
millor l’atenció a la dona, que ja és
present al Nou Testament, i això és
útil a la missió, perquè estaria més
conforme amb la mentalitat de
l’home modern.



Certament, hi ha coses en la manera
d’organitzar-se de l’Església que són
fruit de la creació o l’absorció de
formes socials en què els homes
s’han organitzat, però n’hi ha d’altres
que han estat triades i volgudes així
per Crist. Les primeres són fruit de la
creativitat humana en la seva
resposta a Déu, les segones són
donades per Déu. Les primeres es
poden canviar segons la utilitat que
tinguin per a la missió. Les segones
no estan disponibles per a canvis
substancials, perquè venen d’una
voluntat positiva de Crist. Al llarg de
la història, l’Església discerneix
quines pertanyen al primer grup i les
que corresponen al segon. De
vegades, el discerniment no és una
tasca fàcil, requereix paciència,
estudi, meditació de la Paraula de
Déu i una disposició oberta al seu
designi. Al seu dia, sant Pau VI i sant
Joan Pau II, després d’haver estudiat
el tema, van reconèixer que l’Església
no té el poder per admetre dones al



sacerdoci ministerial. El 1994 el papa
sant Joan Pau II va afirmar que
aquest tema és un ensenyament
definitiu de l’Església, que ja no està
subjecte a revisió.[7] L’any següent,
reconeixent que els pastors sempre
han ensenyat això dispersos pel món
a les seves esglésies respectives al
llarg dels segles, la Congregació per a
la Doctrina de la Fe va afirmar que es
tractava d’un ensenyament que té la
infal·libilitat que Déu ha promès a la
seva Església en el seu magisteri
ordinari i universal.

Miguel de Salis

Bibliografia bàsica

— Catecisme de l’Església Catòlica,
871-896.

— Compendi del Catecisme de
l’Església Catòlica, 177-187, 333.



[1] Evangelii Gaudium, núm. 24: «Els
evangelitzadors fan així “sentor
d’ovella” i aquestes escolten la seva
veu».

[2] Compendi del Catecisme de
l’Església Catòlica, 185.

[3] Cf. Instrucció Donum veritatis,
núm. 31.

[4] Código de Derecho Canónico, 752.
Cf. Catecisme de l’Església Catòlica,
892.

[5] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 861-862.

[6] Compendi del Catecisme de
l’Església Catòlica, 184, 186 s.

[7] Joan Pau II, Carta Apostòlica 
Ordinatio sacerdotalis, 22.V.1994,
núm. 4.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/tema-16-la-
constitucio-jerarquica-de-lesglesia/

(14/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/tema-16-la-constitucio-jerarquica-de-lesglesia/
https://opusdei.org/ca-ad/article/tema-16-la-constitucio-jerarquica-de-lesglesia/
https://opusdei.org/ca-ad/article/tema-16-la-constitucio-jerarquica-de-lesglesia/

	Tema 16. La constitució jeràrquica de l’Església

