
opusdei.org

Tema 11. El
testimoni evangèlic

Jesús va enviar els apòstols per
tot el món a «anunciar la bona
nova de l'evangeli a tota la
humanitat». El contingut
d’aquest Evangeli era el que va
dir i va fer Jesús en la seva vida
terrenal. Els quatre relats de
Mateu, Marc, Lluc i Joan són el
resultat d’un llarg procés de
composició. Els evangelis no
són llibres que presenten Jesús
com una figura del passat: són
paraula actual, en què Jesús és
sempre viu.



25/01/2023

Índex

• Composició i autenticitat dels
evangelis

• Fiabilitat històrica

• Imatge de Crist segons els evangelis

• Bibliografia bàsica

• Lectures recomanades

El testimoni escrit més antic de la
paraula “evangeli” en sentit cristià
prové de sant Pau, tot i que el seu ús
és anterior a ell. L’apòstol la fa servir
20 anys després de la mort del
Senyor sense haver-la d’explicar (1
Te 1, 5; 2, 4; Ga 2, 5.14; 1 Co 4, 15; Rm



10, 16). En boca de Jesús, la paraula
“Evangeli” acostuma a anar
acompanyada d’un complement:
“Evangeli del Regne de Déu”.

En l’antiguitat —en Homer o en
Plutarc— la paraula “evangeli” es
feia servir per designar la
recompensa que es donava al
portador de la notícia d’una victòria,
o el sacrifici d’acció de gràcies als
déus que s’oferia per aquesta bona
notícia. Els romans van anomenar
“evangelis” el conjunt de beneficis
que August va portar a la humanitat,
tal com testifica una inscripció
referida a l’emperador: «El dia del
naixement del déu ha assenyalat el
començament de les bones noves per
al món».

Tanmateix, en la traducció grega de
l’Antic Testament (Septuaginta), el
verb euaggelidso, “donar una bona
notícia”, estava en relació amb
l’anunci de l’arribada dels temps



messiànics, en què Déu salvaria el
seu poble: «Que en són, de bonics,
per les muntanyes, els peus del 
missatger de bones noves que
anuncia la pau i el benestar, que
anuncia la salvació i diu a la ciutat de
Sió: “El teu Déu ja regna!”» (Is 52, 7-8
[LXX]; vegeu també Is 61, 1-2; Sl 96,
2.10).

Al Nou Testament, aquest missatger o
herald que proclama la reialesa de
Senyor i amb la seva paraula
inaugura els temps messiànics és
Jesús.

Composició i autenticitat dels
evangelis

Els evangelis ens informen que
«després que Joan fou empresonat,
Jesús anà a Galilea i anunciava la
bona nova de Déu» (Mc 1, 14).
Aquesta bona notícia consisteix en el
fet que amb Jesús es fa present el
Regne de Déu. Jesús no només és el
missatger d’aquesta bona nova, sinó



que el missatge es refereix a ell
mateix. Després de la resurrecció,
Jesús va enviar els apòstols per tot el
món a «anunciar la bona nova de
l’evangeli a tota la humanitat» (Mc
16, 15). El contingut d’aquest
Evangeli era el que va dir i va fer
Jesús en la seva vida terrenal, així
com la seva passió, mort i
resurrecció, i s’hi mostrava que les
promeses de l’Antic Testament
havien arribat a plenitud.

D’aquesta missió apostòlica neixen
els “evangelis”, que s’anomenen així
perquè contenen per escrit l’Evangeli
predicat. Ens han arribat quatre
testimonis d’un únic Evangeli: els de
Mateu, Marc, Lluc i Joan. Aquests
quatre relats són el resultat d’un
llarg procés de composició, que
s’acostuma a dividir en tres etapes:

1) La vida i els ensenyaments de
Jesús a Palestina durant les tres
primeres dècades de la nostra era. En



aquests anys, els seus deixebles van
ser oients i testimonis dels signes i els
miracles que va fer el seu Mestre. A
més, van ser enviats per ell a
predicar el seu missatge, la qual cosa
implicava aprendre el que havien de
transmetre. És un període en què la
memòria té un paper molt
important.

2) Després de la mort i la resurrecció
de Jesús, es desenvolupa la tradició
oral. En aquest temps, els apòstols
van predicar el que el Senyor havia
dit i fet tenint en compte la
comprensió més profunda dels
esdeveniments de què gaudien i
l’assistència de l’Esperit de la veritat
(Jn 16, 13). És un període d’uns altres
30-40 anys durant el qual la tradició
sobre Jesús s’expandeix de manera
oral des de Palestina fins a molts
altres llocs de l’Imperi romà. En
aquestes dècades, segurament les
tradicions sobre Jesús també anaven
arrelant en algunes formes escrites



(ensenyaments i dites de Jesús,
miracles fets per ell, el relat de la
seva passió i mort, etc.) i s’anaven
adaptant a les necessitats dels oients
gràcies a la predicació, la catequesi i
les celebracions litúrgiques.

3) Des de finals de la dècada dels
seixanta —quan van desapareixent
la majoria dels qui havien estat
testimonis directes de la vida i obra
de Jesús i el temple de Jerusalem és
destruït— fins a finals del segle I, els
evangelistes van posar per escrit en
forma de relat algunes de les moltes
coses que es transmetien de manera
oral o escrita. Per a això van
sintetitzar aquestes tradicions o en
van desenvolupar d’altres segons les
noves circumstàncies en què vivien
les diferents comunitats cristianes.
En la seva tasca, van conservar l’estil
de la proclamació apostòlica.

Els evangelis no indiquen en el text
qui en van ser els autors. Alguns



escrits cristians de finals del segle I
citen frases o passatges presents als
evangelis, tot i que sense referir-se a
qui els va escriure. De tota manera,
al segle II ja hi havia un consens que
aquests escrits eren només quatre i
que les autoritats que hi havia
darrere eren les figures apostòliques
de Mateu, Marc, Lluc i Joan. Així ho
recullen Pàpies de Hieràpolis
(transmès per Eusebio de Cesarea),
sant Ireneu, Climent d’Alexandria i el
Cànon de Muratori, que transmeten
els testimonis més antics sobre
l’autoria dels evangelis. Per exemple,
sant Ireneu escriu:

«Mateu va publicar entre els
hebreus, en la seva pròpia llengua,
una forma escrita d’evangeli, mentre
que Pere i Pau a Roma anunciaven
l’evangeli i fundaven l’Església. Va
ser després de la seva partida quan
Marc, el deixeble i intèrpret de Pere,
ens va transmetre també per escrit
tot allò que havia estat predicat per



Pere. Lluc, company de Pau, va
consignar també en un llibre allò que
havia estat predicat per aquest.
Després Joan, el deixeble del Senyor,
el mateix que havia descansat sobre
el seu pit (Jn 13, 23), va publicar
també l'evangeli mentre residia a
Efes» (Contra les heretgies, 3, 1,1).

Amb aquestes paraules, el bisbe de
Lió està demostrant l’origen apostòlic
dels quatre evangelis canònics. Són
autèntica i veritable tradició dels
apòstols. És important notar que
amb el terme “autèntic” es designa el
caràcter original o de conformitat
amb l’original d’un acte o document.
En aquesta condició rau la seva
autoritat i, per això, pot donar fe o
constituir una prova. Per això, es diu
que un escrit és autèntic per indicar
que té realment com a autora la
persona a qui s’atribueix. Però també
s’utilitza el terme “autèntic” en
plural per designar els representants
de la Tradició revestits d’autoritat,



que han estat acatats universalment
pels Sants Pares. En aquest sentit, els
apòstols (Mateu i Joan) o els homes
apostòlics (Marc, deixeble de Pere, i
Lluc, deixeble de Pau) són
“autèntics”, perquè donen garantia
de l’autenticitat i la veracitat del
testimoni dels evangelis que porten
els seus noms, no perquè ells
necessàriament hagin escrit de
pròpia mà les narracions
evangèliques.

De fet, no coneixem la manera
concreta en què es van crear aquests
relats. Les semblances i les
diferències entre els tres primers —
Mateu, Marc i Lluc—, anomenats
“evangelis sinòptics”, perquè si es
posen en columnes paral·leles se’n
poden observar les coincidències i
discordances al primer cop d’ull
(sinopsi), han donat lloc a diverses
hipòtesis sobre el seu origen.



Durant molt de temps es va pensar,
seguint sant Agustí, que el primer
evangeli que es va crear era el de
Mateu i que, després, Marc el va
abreujar. Més tard, Lluc, coneixent
els dos escrits, hauria elaborat el seu.

També es va proposar, seguint
Climent d’Alexandria, que Mateu
hauria estat el primer d’escriure el
seu evangeli per als judeocristians i
que, després, Lluc l’hauria adaptat
per als cristians d’origen pagà, fins
que, finalment, Marc hauria fet un
compendi dels dos.

Tanmateix, l’explicació que té més
suport avui dia és la que considera
que l’obra de Marc va afavorir la
relació entre evangeli oral i evangeli
escrit i es va convertir en el prototip
d’“evangeli”. Els altres evangelistes
haurien adoptat l’esquema d’aquest
primer relat afegint-hi material
comú a tots dos, que no era present
en Marc, i materials propis. En tot



cas, d’entre les diverses tradicions
vinculades als apòstols, cada
evangelista va haver de seleccionar
el que tenia disponible, emmarcar-ho
en una narració i abreujar-ho o
ampliar-ho, tenint en compte les
circumstàncies de les comunitats a
les quals es dirigien.

Segons aquesta comprensió, sembla
que Mateu i Lluc, potser sense
conèixer-se entre si, van utilitzar
l’evangeli de Marc. En canvi, el que
és comú en Mateu i en Lluc, però que
no es troba en Marc, s’acostuma a
identificar amb una col·lecció de
dites de Jesús (anomenada
habitualment font Q), però de la qual,
si va existir, no ens n’han arribat
testimonis. A més, cadascun dels tres
evangelis presenta tradicions que
són només d’ells i que no apareixen
en els altres. Joan, per la seva part,
coneix les tradicions que recull Marc,
tot i que presenta la narració de la



vida i l’obra de Jesús amb trets
propis.

En qualsevol cas, aquests primers
documents reuneixen tradicions que
es remunten a la predicació
apostòlica. No són biografies de Jesús
en el sentit que actualment es dona
al terme “biografia” —tot i que
relaten la vida terrenal del Senyor—,
sinó el testimoni apostòlic de
Jesucrist. De fet, sant Justí s’hi
refereix com a “Memòries (o records)
dels apòstols”, que “s’anomenen
evangelis” (Apologia, 1, 66,3). Aquest
és el nom que s’imposa i que mostra
tant la seva originalitat com la
connexió amb la predicació
apostòlica, fins i tot en la manera
d’estructurar el relat.

En efecte, l’esquema dels quatre
evangelis és el mateix que el de
l’anunci apostòlic (kérigma),
sintetitzat, per exemple, en el discurs
de Pere a casa del centurió Corneli



(Act 10, 37-43): Jesús és batejat per
Joan, predica i fa miracles a Galilea,
puja a Jerusalem, on després del seu
ministeri a la ciutat santa és portat a
la passió i a la mort. Després de
ressuscitar, s’apareix als apòstols i
ascendeix al cel al costat del Pare,
des d’on vindrà com a jutge. Els que
hi creuen reben el perdó dels pecats.

Sobre aquest esquema cada
evangelista escriu la seva pròpia
narració. Mateu i Lluc fan precedir el
ministeri públic de Jesús amb els
relats de la infantesa i Joan, amb el
pròleg, que mostra la preexistència
de Jesús, el Logos fet carn. Marc
destaca la necessitat de la conversió
per rebre el Messies i el paper de
Pere. Mateu presenta el ministeri de
Jesús entorn de grans discursos. Lluc
subratlla la pujada de Jesús des de
Galilea a Jerusalem. Joan va revelant
la condició messiànica de Jesús
mitjançant signes (miracles) fins a



mostrar la mort de Crist com una
glorificació.

Fiabilitat històrica

Per parlar de la veracitat històrica
dels evangelis se n’ha d’entendre bé
el gènere. No són cròniques
contemporànies de la vida de Jesús
escrites per un testimoni. Són relats
fidels a la tradició apostòlica, que, al
seu torn, és fidel a la predicació i la
vida de Crist; és a dir, els apòstols no
repetien simplement el que Jesús
havia dit o narraven amb detall el
que havia fet, sinó que transmetien
la vida de Jesús atorgant-li un
significat. Això es veu clar en la
confessió més primitiva de fe que
recull sant Pau a 1 Co 15, 3 i que ell
mateix havia rebut per tradició:
«Crist morí pels nostres pecats, com
deien ja les Escriptures»; és a dir, la
predicació apostòlica narra uns fets
històrics indiscutibles —“Crist morí”,
un esdeveniment històric que es va



produir amb Ponç Pilat— amb un
sentit salvífic que afecta directament
els homes i les dones de tots els
temps —“pels nostres pecats”—,
segons estava anunciat en els escrits
sagrats d’Israel — “com deien ja les
Escriptures”.

El que es narra en els evangelis, per
tant, remet a la veritat del que va
passar, allò de què els apòstols van
ser testimonis i van predicar a fi de
comunicar a la gent de tots els temps
que la salvació es troba en Crist mort
i ressuscitat, tal com anunciaven les
Escriptures d’Israel. Per això, en
aquests escrits no s’han de buscar els
fets nus, objectius —una cosa que,
d’altra banda, és impossible
d’aconseguir en un relat antic—,
desproveïts del significat que li van
donar els evangelistes. La realitat
històrica no es pot separar de
l’ensenyament dels apòstols, que
cada evangelista presenta de manera
pròpia.



Això no vol dir que no sigui possible
remuntar-se als fets històrics que
transmeten els evangelis o que la
seva condició de relats
inseparablement units a un
ensenyament impedeixi d’afirmar
que el que s’hi narra és fiable. Al
llarg dels segles, s’ha examinat la
historicitat dels relats evangèlics
segons el concepte d’història que es
tenia a cada moment. En l’època
moderna, amb la concepció de la
història com una narració basada en
la crítica històrica de documents
antics que no es consideraven
objectius, es va plantejar la distinció
entre el “Jesús de la història i el Crist
de la fe”. Amb aquesta se separava la
figura de Jesús reconstruïble pels
historiadors i el que l’Església
ensenya sobre Crist. Tot i que per al
cristià no hi ha dissociació —ja que el
Jesús històric és el mateix Senyor
Jesucrist, la persona i l’ensenyament
del qual l’Església transmet fidelment
—, el problema que planteja és



ineludible. No es pot renunciar a la
qüestió sobre com accedir a Jesús des
del punt de vista històric. Jesucrist, el
Fill de Déu encarnat, va ser i és
veritable home. És un personatge de
la història i la seva obra redemptora
es va fer també amb accions en la
història dels homes. Com ensenya
Benet XVI, si Jesús fos una idea o una
ideologia, el cristianisme seria una
gnosi. Per això, la investigació
històrica sobre el que narren els
relats evangèlics és un requisit
necessari, no només per consolidar
la fe, sinó també per tenir un
coneixement millor de la humanitat
santa del Senyor.

L’accés a Jesús ha de partir dels
evangelis: és la font primordial per
conèixer Jesús. Alhora, ens ha arribat
el testimoni històric d’altres fonts no
bíbliques que avalen el que aquests
quatre relats contenen. Per exemple,
les troballes arqueològiques a la
regió de la Palestina del canvi



d’època han tret a la llum dades
valuoses que donen suport o
contextualitzen el que narren els
evangelis. Els textos que s’han trobat
a Qumran, les traduccions de les
Escriptures jueves a l’arameu, la
tradició oral jueva i les seves formes
de transmissió, les fonts rabíniques
permeten conèixer millor la vitalitat
religiosa de l’època i la manera en
què s’utilitzaven els escrits sagrats. El
testimoni sobre Jesús de l’historiador
judeoromà Flavi Josep i els altres
testimonis de fonts paganes (Tàcit,
Suetoni, Plini), juntament amb la
informació que es desprèn dels
textos retòrics grecoromans, l’estudi
de l’educació hel·lenística o l’influx
de les escoles de pensament gregues,
també ajuden a emmarcar i conèixer
millor aspectes històrics presents en
els evangelis. I davant les acusacions
de subjectivitat d’aquests relats, les
fonts externes esmentades es
complementen amb un conjunt de
criteris que asseguren la fiabilitat



històrica dels relats dels evangelis.
Alguns dels més importants són:

1) El criteri de discontinuïtat. Es
consideren provadament històrics
fets i expressions que no encaixen en
el judaisme del temps ni haurien
estat inventats per la primitiva
Església o pels evangelistes. Per
exemple, “Regne de Déu”, “Fill de
l’Home”, “Abba”, “Amén”, el baptisme
de Jesús per part de Joan, els defectes
dels Apòstols.

2) El criteri de testimoni múltiple. Els
trets de la figura, la predicació i
l’activitat de Jesús que estan
testificats en tots els evangelis i en
altres escrits del Nou Testament o
fora d’aquest són autèntics. Per
exemple, l’actitud de Jesús davant de
la Llei, els pecadors i els pobres; la
resistència a ser reconegut com a rei-
messies de tipus polític; la predicació
del Regne, la seva activitat guaridora
i els seus miracles.



3) El criteri de coherència o
conformitat. Els aspectes que no es
poden establir com a històrics per
altres criteris, però que són
coherents amb el que sabem de
manera fidedigna sobre la predicació
de Jesús i el seu anunci de la vinguda
i la instauració del Regne de Déu, es
consideren autèntics. Per exemple, el
Parenostre, les paràboles o les
benaventurances.

4) El criteri d’explicació necessària.
Els esdeveniments que donen sentit i
il·luminen un conjunt d’elements
que, en cas contrari, no s’entendrien,
també es consideren autèntics. Per
exemple, l’èxit del començament del
ministeri de Jesús, la seva activitat a
Jerusalem, els ensenyaments en
privat als deixebles.

A aquests criteris s’afegeixen els
anomenats “indicis” que una cosa
narrada sigui probablement certa.
Detalls com Jesús dormint al capçal



de la barca o la indicació que alguna
cosa va passar, per exemple, “a prop
de Jericó”, són indicis que darrere
del relat hi ha el testimoniatge d’un
testimoni ocular.

Tot això mostra que els evangelis, tot
i que són testimonis de fe, són fiables
històricament. Proven que la manera
teològica i salvífica que tenen els
evangelis de presentar Jesús no
deforma la realitat històrica
engrandint-ne la figura. Això no vol
dir que la imatge que transmeten els
evangelistes s’esgoti en els seus
relats, ja que, com escriu sant Joan,
hi ha moltes altres coses que no es
van recollir en els evangelis (Jn 20,
30-31; 21, 25). Però, principalment,
perquè Jesús és el Fill etern de Déu,
la imatge del qual supera tot intent
humà de comprensió plena.

Imatge de Crist segons els
evangelis



Fins i tot sent incompleta, la imatge
de Crist que transmeten els evangelis
no només és la que Déu ens ha volgut
revelar, sinó que està a la base de
totes les altres imatges de Crist que
s’han proposat i desenvolupat al llarg
de la història de l’Església,
especialment a través dels seus sants.
Totes aquestes es fonamenten en les
imatges de Jesús que es troben als
evangelis.

Jesús és presentat per sant Mateu
amb tota sa majestat, ja que és el Fill
de Déu (cf. 1, 20; 27, 54). És també el
Messies promès. En ell es compleixen
els anuncis dels profetes de l’Antic
Testament, com ho mostren les
vegades en què es diu que «es va
complir el que Déu havia dit per
mitjà del profeta» o expressions
semblants (1,22-23; 2,5-6.15.17-18.23;
3,3-4; etc.). Però és alhora el Messies
a qui les autoritats d’Israel no acullen
i rebutgen. Per això anuncia que Déu
es formarà un nou poble «que el faci



fructificar» (21, 43). Aquest nou
poble és l’Església. En ella, Jesús és el
Mestre, però, sobretot, l’Emmanuel
—Déu amb nosaltres— des d’abans
de la seva concepció (1, 23), que serà
present al mig dels seus fins a la fi
dels temps (18, 20; 28, 20). És,
finalment, el Servent del Senyor
anunciat per Isaïes, que amb les
seves paraules i els seus miracles
compleix el pla de salvació de Déu
amb els homes (8, 16-17; 12, 15-21).

Per a sant Marc, com no podia ser de
cap altra manera, Jesús és també el
Messies que s’anuncia a l’Antic
Testament, però, més que amb textos
que es compleixen en ell, és
presentat fent les obres del Messies
promès. Però per evitar
interpretacions de caràcter polític,
Jesús demana silenci als qui es
beneficien d’aquestes obres, perquè
el seu messianisme no s’entengui en
sentit temporal, sinó a la llum de la
creu (1, 44; 5, 43; 7, 36; 8, 26). Per



això, també l’evangelista refereix que
el títol amb què Jesús va preferir
denominar-se és “Fill de l’Home” (2,
10.28; 8, 31.38; etc.), un títol que
evoca la visió del llibre de Daniel que
anuncia que un ésser celestial,
«semblant a un fill d’home», vindrà
des de dalt i rebrà el poder sobre
totes les nacions (Dn 7, 13-14), i que
mostra la condició transcendent del
Messies. A més, sant Marc subratlla
que Jesús és el “Fill de Déu”. Se’l
denomina així des de l’inici del relat
(1, 1), ho proclama el Pare en el
baptisme i en la transfiguració (1, 11;
9, 7) i ho confessa el centurió davant
de la creu (15, 39).

Sant Lluc destaca que Jesús és el
Profeta per excel·lència (1, 76; 4, 24;
7, 16.26; 13, 33; 24, 19). Ningú com ell
pot parlar en nom de Déu. A més,
com els profetes de l’Antic Testament
que eren moguts per l’esperit de Déu,
Jesús va ser ungit per l’Esperit en el
Baptisme (3, 22), conduït per ell al



desert per ser temptat (4, 1) i
impulsat a dirigir-se Galilea per
iniciar la seva missió (4, 14.18). Per al
tercer evangelista, Jesús és també el
Salvador, ja que ell salvarà el poble
dels seus pecats. En ell es compleixen
les promeses de salvació fetes per
Déu als patriarques i profetes d’Israel
(1, 47.69.71.77; 2, 11.30; 3, 6; etc.) que
es manifesten en les seves accions
salvadores, especialment en els
gestos de misericòrdia cap als febles i
pecadors (7, 50; 8, 48.50; 18, 42; 19,
9-10). Així mateix, Jesús és el Senyor.
Amb aquest títol es designava Déu
entre els jueus per evitar pronunciar
el seu sant nom. Alhora, era una
forma de respecte per adreçar-se a
una persona. Sant Lluc fa força ús
d’aquest títol referit a Jesús, indicant
així la seva condició divina des del
naixement fins que es manifesta
plenament en la resurrecció (2, 11; 5,
8.12; 7, 6; etc.).



Jesús segons sant Joan és, de nou, el
Messies promès d’Israel i també el
Profeta (4, 19; 6, 14) i Mestre (Rabbí)
que ensenya (1, 38.49; 3, 2; etc.; 6,
3.69; 7, 14.28; 8, 20). Però en el quart
evangeli aquesta revelació adquireix
una fondària teològica més gran.
Com en els altres evangelis, Jesús és
el Fill de Déu, però sant Joan
subratlla que és “el Fill”, l’Unigènit (1,
14.18), l’únic veritablement Fill, de
qui Déu és el seu Pare de manera
diferent a com ho és dels altres
homes (20, 17). De fet, és una sola
cosa amb Ell (10, 30; 5, 19-21.23.26;
14, 11). A més, com a Fill de Déu,
Jesús és preexistent (1, 30; 8.58). Es fa
carn i ha posat la seva casa entre els
homes (1, 1-14). És la Paraula
sempiterna del Pare, el Logos, que ha
creat i sosté el món (1, 1-3), i ha estat
enviada com a Paraula última i
decisiva de Déu a la humanitat per
revelar als homes qui és Déu (17, 25).
És aquell en qui es compleixen
alguns trets que a l’Antic Testament



s’atribuïen a Déu: Jesús és el Pa de
Vida (6, 35.51), la Llum del món (8,
12), la Porta (de les ovelles) (10, 7.9),
el Bon Pastor (10, 11.14), la
Resurrecció i la Vida (11, 25), el Camí,
la Veritat i la Vida (14, 6), el Cep (15,
1.5). És, per això, qui pot utilitzar
l’expressió “Jo soc” en sentit absolut,
sense un predicat (8, 28.58; 18, 5), per
indicar la seva condició divina. Però
és també el “Fill de l’Home”,
veritablement home, que ha baixat
del cel per morir (1, 51; 3, 13; 6, 62),
l’Anyell de Déu que treu els pecats
del món morint en la creu (1, 29.36;
cf. 19,14).

En qualsevol cas, els evangelis no són
llibres que presenten Jesús com una
figura del passat. Són paraula actual,
en què Jesús està sempre viu. Per
això, sant Josepmaria podia
aconsellar: «Viu al costat de Crist!:
has de ser, a l'Evangeli, un
personatge més, que conviu amb
Pere, amb Joan, amb Andreu...,



perquè Crist també viu ara: Iesus
Christus, heri et hodie, ipse et in
sæcula! —Jesucrist viu!, tant avui
com ahir: és el mateix, pels segles
dels segles»[1].

Juan Chapa

Bibliografia bàsica

— Concili Vaticà II, Dei Verbum, núm.
18-19

— Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 124-127.

Lectures recomanades

— Facultat de Teologia de la
Universitat de Navarra,
“Introducción a los Santos



Evangelios” i “Introducciones” a cada
evangeli, a: Sagrada Biblia. Nuevo
Testamento, Pamplona: Eunsa, 2008,
35-45; 58-66; 239-248; 363-374;
557-567. (N’hi ha una traducció a
l’anglès.)

[1] Forja, 8

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/tema-11-el-
testimoni-evangelic/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/tema-11-el-testimoni-evangelic/
https://opusdei.org/ca-ad/article/tema-11-el-testimoni-evangelic/
https://opusdei.org/ca-ad/article/tema-11-el-testimoni-evangelic/

	Tema 11. El testimoni evangèlic

