
opusdei.org

Sobre la personalitat
d'un "Defensor de la
vida"

Com ajudar els qui semblen
menysprear la vida? Com
orientar les persones que,
davant de situacions límit, han
triat una sortida que suposa
una tragèdia perquè han optat
per l'avortament o l'eutanàsia?

26/06/2010

Reflexions introductòries*

Recordo una escriptora alemanya, 
Karin Struck . Vam ser amigues en



l'última època de la seva vida. Si ella
no hagués patit una mort prematura
(2006), segurament avui estaria entre
nosaltres, en aquest gran Congrés per
la vida.

Durant molts anys, Karin va ser una
novel·lista famosa. En els seus temps
d'universitària, va militar en el partit
comunista, després, va propagar
l'amor lliure i l'homosexualitat. Va
decidir viure sola amb els seus
quatre fills, sense marit ni parelles.

Un dia va avortar el seu cinquè fill.
Encara que no practicava cap religió
i vivia aliena als tradicionals codis
ètics, va quedar profundament
espantada de l'acte que havia comès.
Amb la seva sensibilitat d'artista, va
expressar la seva angoixa en un
llibre titulat " Ich seh mein Kind im
Traum " ("Veig el meu fill en els
somnis", 1992).

Arran de la publicació d'aquest llibre,
la seva vida va canviar radicalment.



Les grans editorials li van tancar les
portes, i també les revistes
importants, la ràdio i la televisió van
rebutjar les seves col·laboracions
habituals. Karin va quedar
completament marginada, eliminada
de la mirada del gran públic. I va
prendre consciència, cada vegada
més profunda, del grau de malaltia
de les nostres societats.

Va ser una dona radical i valenta.
Quan es va adonar que estava
finançant –indirectament— milers
d'avortaments, pel simple fet de
pagar la seguretat social, s’hi va
donar de baixa, juntament amb els
quatre fills. Però poques setmanes
més tard, va tenir un accident
gravíssim amb el fill petit al cotxe:
tant ella com el nen van quedar en
coma, necessitaven de diverses
intervencions quirúrgiques i de
llargs períodes a l'hospital. Des del
punt de vista de la seva situació



econòmica, això significava que
Karin havia caigut en la indigència.

No obstant això, ella no estava sola.
Els grups pro vida —d'Alemanya,
Suïssa i Àustria— i moltes persones
singulars que l'havien conegut a
través del seu llibre contra
l'avortament van formar una xarxa
d'ajuda per a Karin. La van socórrer
tant material, com espiritualment; li
van donar força per replantejar la
seva vida des dels fonaments, i ànim
per tirar endavant. En una de les
seves últimes cartes, Karin em va
explicar: " Ara netejo les cases
d'altres famílies i, en algun moment,
espero acabar els meus estudis. Ja no
sóc famosa, ni vull ser-ho. Per fi, estic
en pau ".

M'agradaria que miréssim junts a
aquestes persones que van ajudar a
Karin. Li van donar l'ajuda
econòmica, tan necessària en una
situació precària. Però li van regalar



molt més: li van transmetre una
alegria nova, una esperança nova en
la seva situació dolorosa. Es pot dir
que despertaven i defensaven la seva
vida d'una manera integral.

En el que segueix, no em refereixo,
per tant, al que diguin els "defensors
de la vida" —que som tots nosaltres
— , als grups de pressió o a alguns
polítics. Tampoc em refereixo als
pamflets que escriuen, ni a les
manifestacions que organitzen.
Només vull reflexionar amb vostès
sobre el nostre comportament diari
davant de persones concretes "de
l'altre bàndol": persones que han
avortat o volen fer-ho, que han
demanat l'eutanàsia o volen fer-ho.

Alguns dels "defensors" estan
organitzats en associacions, d'altres
no. Ordinàriament, no cal pertànyer
a un grup per defensar la vida,
encara que moltes vegades sigui
oportú. No obstant, no hem d'oblidar



que la potència d'un grup depèn de
la personalitat de cada un dels
membres. Per això, és tan important
començar per nosaltres mateixos, si
volem defensar la vida amb eficàcia.

I. ALGUNES ACTITUDS
CONVENIENTS

Tots som molt diferents els uns dels
altres, i també les circumstàncies en
què ens trobem. És bo, a més, que les
diferents persones tinguem diferents
maneres d'actuar. No obstant això,
podem destacar alguns trets comuns
que, d'una manera o altra, hauria de
desenvolupar cada "defensor".

1. Fortalesa

Cal una bona dosi de valentia i de
fortalesa per treballar a favor de la
vida en la nostra era de les
dictadures ocultes o manifestes. Els
explicaré uns fets que ho mostren
amb tota claredat.



Quan va caure el Mur de Berlín,
Alemanya Oriental va ser, de sobte,
un Estat lliure, en el que regien lleis
noves. Llavors, es van obrir els
arxius de la policia secreta, i es van
descobrir —entre milers d'altres
assumptes vergonyosos— alguns fets
especialment considerables, que a
penes van ser donats a conèixer als
ciutadans. La policia secreta de
l'Alemanya comunista havia estat
molt pendent de la destrucció de la
moral pública i privada a Alemanya
Occidental. Va emprar mètodes molt
precisos per frenar la defensa de la
dignitat humana, del matrimoni i de
la família. Així, per exemple, cada
vegada que algú es pronunciava a
favor de la vida —a la televisió, a la
ràdio o en algun diari—, rebia
crítiques severes en gairebé tots els
mitjans. Era anomenat "feixista",
intolerant i arrogant, va ser
menyspreat, ridiculitzat i —
finalment— callat. Moltes de les



crítiques van arribar amb un nom
fals d'Alemanya comunista.

Si estem disposats a treballar a favor
de la vida, necessitem un cor lliure i
fort. Hem d'arribar a ser cada vegada
més independents dels judicis dels
altres. Un autèntic "defensor" accepta
serenament ser pres per boig. En
realitat, és més sa que una persona
considerada "normal" en raó de la
seva bona adaptació a la nostra
societat, perquè no renuncia a la
capacitat de pensar per compte
propi, ni a l’espontaneïtat, segueix,
malgrat els obstacles, la pròpia llum
interior, i s'oposa a tot el que
empetiteix l'home, el massifica o
cosifica, el manipula i enganya.

Abans de la despenalització de
l'eutanàsia als Països Baixos (1-
IV-2002), ja era costum, en molts
hospitals, "fer desaparèixer" els
malalts terminals clandestinament,
quan a algú li semblava oportú. En



aquells temps, la mare de Piet , un
conegut meu, estava morint d'una
malaltia dolorosa. En els seus últims
dies patia enormement i, estant tota
la família reunida a la seva habitació,
el metge en cap va entrar, va mirar la
gent, va avisar a Piet i li va dir al
passadís: "Mira, jo donaria ara una
injecció a la teva mare, per provocar-
li una bona mort. Però sé que tu tens
altres conviccions. Per això, necessito
el teu consentiment, no vull tenir
embolics". Piet no va donar el
permís, i el metge no va poder
aplicar l'eutanàsia. La mare va patir
una llarga agonia. " Va ser traumàtic
— em va comentar Piet després —.
Veus morir la teva mare i no pots
ajudar-la. I, per sobre d'això, tota la
família et dóna la culpa pels seus
patiments, i et retreu la duresa del teu
cor ".

Realment, hi ha situacions molt
dures. Hi ha el perill de trontollar, i
és possible que caiguem, si no tenim



conviccions fortes, molt
personalitzades i arrelades a una
visió completa de l'existència.

2. Humilitat

El "defensor de la vida" està disposat
a oposar –anar contra vent i marea—
el mal en el nostre món. Per aquesta
causa, val la pena perdre el prestigi
social i gastar fins les últimes
energies.

No obstant això, hem de reconèixer
que tots som febles i podem cansar-
nos. Tots participem en el mal.
Durant la II Guerra Mundial,
l'escriptor trapenc Thomas Merton
va afirmar amb contrició, des
d'Amèrica: " Que cadascú reconegui la
pròpia gran culpa, ja que tots som,
d'alguna manera, culpables d'aquesta
guerra ... Nosaltres som un arbre del
qual Hitler és un dels fruits, i tots
l’alimentem ".



Segons un dels seus biògrafs, Merton
sabia molt bé "que el pecat, el mal i la
violència que veia en el món, era el
mateix pecat, el mateix mal i la
mateixa violència que havia
descobert en el propi cor ... La
impuresa del món era un mirall de la
impuresa en el propi interior". A la
soledat i en el silenci, Merton va
prendre consciència que en ell vivia
la humanitat sencera, amb tota la
seva misèria, però també amb l’anhel
d'amor: va trobar el món en el propi
territori.

Aquestes experiències ens conviden
a mirar profundament la condició
humana, i a fer menys radicals els
nostres judicis sobre situacions
complexes. No hi ha només dos
colors, el blanc i el negre: el món no
és ple de pecadors, d'una banda, i de
màrtirs que moren cantant, d’una
altra.



Aquest fet el va il·lustrar Joan Pau II
en la seva visita al camp de
concentració, a Auschwitz. Quan el
Papa va entrar en aquest lloc
d'espant, on havien mort molts dels
seus amics i companys de la infància,
no va donar cap sermó, cap
amonestació. Va començar a resar
l'oració del "Jo confesso", demanant
perdó a Déu pels propis pecats.

Tots estem profundament i
personalment involucrats en els
esdeveniments del nostre món. Si
acceptem humilment aquest fet i
mirem al centre més íntim del nostre
ser, podem millorar, almenys, una
porció petita de la societat, de la qual
formem part. I llavors podem veure,
amb ulls més nets, que, a part de tots
els errors, hi ha molt de bo i bell en
els altres.

Es diu que el general Robert Lee va
parlar, en alguna reunió, en els
termes més elogiosos sobre algun



oficial sota el seu comandament. Un
altre militar que era present va
quedar atònit: " General —li va dir— 
no sap que l'home del qui parla amb
tanta admiració és un dels seus pitjors
enemics, que no perd ocasió de
denigrar-lo? " " Sí —va respondre el
general Lee—. Però em van demanar
la meva opinió d'ell, no l'opinió que ell
té de mi ".

Només quan lluitem per ser
sincerament humils, hi ha la
possibilitat que una altra persona ens
obri el cor. De vegades convé parlar
primer de les nostres pròpies faltes,
dels propis errors. El savi xinès
Laotse va dir fa 25 segles: "La raó per
la qual els rius i els mars reben
l'homenatge de cent torrents de la
muntanya és que es mantenen per
sota d'ells. Així són capaços de
regnar sobre tots els torrents de la
muntanya". De manera semblant
hauria d'actuar qui vol transmetre
una veritat: s'ha de col·locar sota dels



homes. Així, els altres no senten el
seu pes, i no prenen les seves
paraules com insult.

A part d'això, cada home és,
realment, superior a nosaltres en
diversos aspectes. En aquest sentit,
podem aprendre de tots.

3. Saber escoltar

Una de les conseqüències
immediates de la humilitat és la
capacitat d'acollir i escoltar l'altre. De
vegades, es necessita molt de
caràcter i domini de si mateix per no
exasperar-se immediatament. No
obstant això, l'enuig i els retrets són
inútils, perquè posen a l'altra
persona a la defensiva i,
normalment, fan que tracti de
justificar-se. Ferir a l'altre amb
crítiques punxants, no només no
corregeix, sinó que agreuja la
situació. Les ferides poden crear
ressentiments que, de vegades,



perduren dècades i segueixen
cremant fins a la mort.

Quan algú s'equivoca, potser ho
admeti per dins. I si el sabem dur,
amb suavitat i amb tacte, potser ho
admeti també davant nostre. Però no
passa així quan, costi el que costi,
tractem de convèncer-lo que no té
raó.

El secret per actuar amb
tranquil·litat consisteix a no
identificar la persona amb la seva
obra. Tot ésser humà és més gran
que la seva culpa. Un exemple
eloqüent ens el dóna Albert Camus ,
quan es dirigeix als nazis en una
carta pública, i parla dels crims
comesos a França: " I a desgrat de
vostès, els seguiré anomenant
homes... Ens esforcem a respectar en
vostès el que vostès no respectaven en
els altres ". Cada persona està per
sobre dels seus pitjors errors.



Gairebé tots parlem massa, quan
tractem d'atreure els altres a la
nostra manera de pensar. Primer ha
de parlar l'altra persona. Ella sap
més que nosaltres sobre els seus
problemes, les seves lluites i els seus
sofriments. Cal crear un clima en el
qual pot parlar sense mesurar les
seves paraules, pot mostrar les seves
debilitats sense por algun que se li
censuri.

Estem cridats a comprometre'ns en el
difícil art d'anar al fons amb els
altres, de no quedar-nos en el que
diuen, sinó arribar a allò que volen
dir, de no sentir només paraules, sinó
missatges. Amb freqüència, convé
assumir la funció de paperera o de
galleda d'escombraries. Potser
l'escassetat d'aquests "oients
paperera" sigui la causa d'una solitud
angoixant de tantes persones: són
plenes de sentiments destructius i
d'experiències horribles, que no
poden compartir amb ningú.



Si ens veiem en desacord amb la
persona que parla, podem
interrompre. Però és millor no fer-
ho, així no l'ajudem. Ella no ens
prestarà atenció, mentre tingui
encara una quantitat d'idees i
vivències pròpies que reclamen
expressió. El primer de tot no és
donar consells, sinó estar al costat de
l'altre.

Hem d'escoltar, tranquil·lament, fins
al final. La paraula que es queda dins
d'una persona pot ser la decisiva. I
justament aquesta paraula ha de
sortir. Per això —adverteix Guardini
—, hem d'exercitar-nos per " veure,
escoltar, sentir com, darrere d'un
sentiment que es mostra, darrere d'un
pensament que s'expressa, hi ha molt
més que roman ocult, i quan allò que
ha estat ocult és finalment conegut,
potser que darrere encara hi hagi més
".



Els millors conversadors no són els
qui parlen bé, sinó les persones que
s'interessen pel que diuen els altres.

4. Comprensió

Recordo una adolescent desesperada
ja que s'havia quedat embarassada i
patia fortes pressions per avortar.
Durant diverses setmanes, havia
buscat ajuda, però no sabia a qui
adreçar-se. Quan vaig parlar amb
ella, li vaig preguntar per què no
havia dit res a la seva amiga que
col·laborava fervorosament en una
associació pro vida. "Impossible —
em va respondre—. No puc parlar
amb ella sobre aquests temes. Seria
un escàndol per a ella. La nostra
amistat acabaria". Però, quan algú ha
caigut en les profunditats del dolor,
no és precisament l'amic, l'amiga, qui
ha de lluitar per ell i amb ell? "Sigues
solidari amb els altres, sobretot quan
siguin culpables", diu un proverbi
francès.



En un moment de desànim, de fracàs
o d'angoixa, és tremendament
important trobar una persona que
comprengui, que no renyi, que no
classifiqui fredament, sinó que sigui
capaç de compartir els sentiments —
tantes vegades contradictoris—, que
es troben al cor humà. Hi ha
moments en què cada home —fins i
tot l’assassí més cruel— necessita
consol i alleujament. El criminal
americà Crowley , condemnat a la
cadira elèctrica per matar molta
gent, va escriure poc abans de morir:
" Tinc sota la roba un cor fatigat, un
cor bo: un cor que a ningú faria mal ".

¿Sabem què ha viscut aquest home?
Coneixem les manipulacions i
pressions a les que era exposat des
de la seva infantesa, el seu buit
interior, el seu avorriment? Què ha
provocat la seva desesperació i el seu
odi? Hi ha una raó oculta per la qual
cada persona pensa i procedeix com
ho fa. Si descobrim aquesta raó,



tindrem la clau de les seves accions, i
potser de la seva personalitat.

Enmig d'un món ple de situacions
terribles, estem cridats a descobrir la
possibilitat d'una compassió. El gran
escriptor britànic Graham Greene
afirma: " Si coneguéssim les coses fins
al fons, tindríem compassió fins i tot
amb les estrelles ".

No em refereixo, per descomptat, a
l'exercici de la justícia pública, no es
tracta de saldar un càstig. Parlo
senzillament de l'actitud d'una
persona concreta enfront d'una altra,
que s'ha fet culpable. A la vida diària,
no ens competeix condemnar els
altres, ni jutjar sobre les seves
intencions. Quan aquests actes es
realitzen "al carrer", sovint no estan
exempts d'una gran dosi de morbo
farisaic. A més, inicien un cicle nou
de violència i d'opressió. L'únic
alliberament veritable és aquell que



toca el cor i el mou a canviar, amb la
gràcia de Déu.

Un comentari mordaç o cínic no
ajuda gens, sinó que enfonsa l'altre
encara més en la misèria. En canvi, si
aquest nota un veritable interès, una
autèntica preocupació per la seva
persona i situació, pot ser que
reaccioni favorablement. La
comprensió té un efecte sanant.

Cal comprendre que cada u necessita
més amor del que "mereix", cada u és
més vulnerable del que sembla. I fins
la persona més violenta pot penedir-
se de les seves faltes, pot canviar i
créixer mentre visqui. " No hi ha
pecador sense futur, ni sant sense
passat ", diu la saviesa popular.

Comprendre és tenir la ferma
convicció que cada persona,
independentment de tot el mal que
hagi fet, és un ésser humà capaç de
fer el bé. Ningú està totalment
corromput, en cada un brilla una



llum. En comprendre, diem a algú: " 
No, tu no ets així. Sigues qui ets! En
realitat ets molt millor ". Volem tot el
bé possible per a l'altre, el seu ple
desenvolupament, la seva felicitat
profunda, i ens esforcem per voler-
ho des del fons del cor, amb gran
sinceritat.

Existeixen, realment, aquestes
persones que saben donar afecte i
esperança als altres. La seva
presència engendra una sensació de
benestar. Els altres saben que estan
en bones mans, quan estan amb
elles, saben que són volguts i
estimats, malgrat tots els seus errors.
Poden deixar les seves càrregues,
descansar i descobrir valors que,
potser, mai no hagin conegut.

II. SER CAPAÇ PER A LA AMISTAT

Si volem que un altre es desprengui,
realment, de l'error, de l'equivocació,
de la lletjor o de la maldat, i que
s'obri a coneixements nous, cal



entrar en una relació amistosa amb
ell. S'accepta un consell quan hi ha
confiança. Se segueix a un amic i a
ningú més.

L'amistat proporciona una brillantor
nova a la nostra existència i fa més
amable la nostra vida. Goethe ho
expressa d'una manera poètica: " El
nostre món sembla molt buit —afirma
—, si l’imaginem només ple de
muntanyes, rius i ciutats. Però sabem
que aquí o allà hi ha algú que està en
sintonia amb nosaltres, algú amb qui
seguim vivint, encara que sigui en
silenci. Això, i només això, fa que la
terra sigui un jardí habitable ".

Precisament davant la massificació i
l'anonimat, tan característics de la
nostra època, necessitem llocs càlids,
espais on puguem sentir-nos com a
casa. On hi ha amics, sorgeix
l'experiència de la confiança,
l'experiència de la llar. Per a molts
contemporanis, l'amistat és la seva



llar i la seva pàtria enmig d'una terra
sense pàtria i sense llar.

Qui té amics d'altres partits polítics,
altres professions, religions i
nacionalitats, és una persona feliç. Se
li obre un mar sense fronteres.
Tractant i estimant la gent més
variada, s'amplia la seva ment i
s'eixampla el seu cor. Rep molt i
entrega molt. És qui millor pot
orientar els qui semblen estar en una
situació sense sortida.

Per descomptat, l'amistat no es pot
forçar. És un do de dalt. Però podem
capacitar-nos per rebre aquest do.

1. Una condició imprescindible

Per a aventurar-me a la vida d’un
altre, he d'estar en pau amb mi
mateix. He de caure’m bé a mi
mateix i arribar a ser, d'alguna
manera, " el meu propi amic ".



Conec una dona que havia avortat
diverses vegades i —després d'un
espectacular canvi de ment—
treballava agressivament a favor de
la vida. En una ocasió, ella em va
confessar: " Francament, m’odio. I
odio totes les dones que avorten. Si
una persona ha realitzat aquest crim,
només li queden dos camins: lluitar
vehementment a favor o en contra de
la vida, per emmudir la veu de la seva
consciència ".

Tanmateix, no defensem la vida, en
primer lloc, per solucionar
problemes personals, sinó per ajudar
els altres. No podrem fer-ho amb
eficàcia, si no transmetem res més
que el nostre caos interior, ofegant
els altres amb els nostres sentiments
amargs i nocius. Fugiran de nosaltres
per protegir-se.

Si no estic a gust amb mi mateix, no
estic a gust enlloc. Si no m'he trobat a
mi mateix, no puc realitzar un



veritable trobada amb cap altra
persona. Si no estic en harmonia
amb mi, no puc sembrar pau al meu
voltant.

Cal també una tercera possibilitat
per als qui han experimentat
l'avortament: poden defensar la vida
serenament, si han arribat a ser " el
seu propi amic ". Però, com és
possible això? L'amistat reclama una
actitud de profunda sinceritat. No es
pot construir sobre una mentida.
Així, per ser " el meu amic ", necessito
comportar-me amb rectitud interior.
No he de reprimir les grans qüestions
que es plantegen, amb més o menys
freqüència, en el meu interior. He
d'ordenar la meva ànima, dirigir-la
vers el bé i cercar el sentit complet
de la meva existència.

Si una persona s'ha reconciliat amb
Déu i amb ella mateixa, té
l'oportunitat de donar al món el
propi testimoni amb especial



convicció. És una tasca bonica, una
ocasió per desagreujar i, per
descomptat, també és un tractament
per curar les pròpies ferides cada cop
més profundament.

2. El valor de l'amabilitat

Hi ha dues formes de mostrar la
nostra força en una conversa: podem
empènyer a l'altre cap avall, o tirar
cap amunt, podem actuar d'una
manera destructiva o d'una manera
constructiva.

Un llenguatge ofensiu, unes paraules
sarcàstiques, certa arrogància,
brusquedat, prepotència i retrets són
exemples per a una conversa
destructiva; produeixen resistències
i, en ocasions, revoltes obertes.

No cal habilitats per trepitjar l'altre.
Qualsevol pot fer-ho. Es fereix, de
vegades, encara més amb la fredor
que amb l'enuig. Però el preu és alt.
Si discutim, ens enfrontem i



contradiem, creem distàncies. Si ens
deixem portar per l'agitació interior,
acabem ofenent. Alguna vegada,
podrem aconseguir algun triomf.
Però serà una victòria buida. Una
persona forçada contra la seva
voluntat no canvia d'opinió. No surt
del cercle viciós en què es troba i,
sovint, tendeix a sabotejar els
esforços de qui la frustra.

És veritat, la coacció pot evitar, de
vegades, un mal. Es pot evitar, per
exemple, la mort d'innocents. Però
no és un mitjà adequat per a conduir
a una persona cap el bé. Un canvi
violent, normalment, no és profund
ni durador. No es pot forçar a ningú
a ser bo.

Els xinesos diuen: " Qui trepitja amb
suavitat, arriba lluny ". El mateix
expressa la famosa faula del sol i del
vent. Tots dos van discutir sobre quin
era més fort, i el vent va dir: " Veus
aquell noi embolicat amb una capa?



T’aposto el que vulguis que li faré
treure la capa més ràpid que tu ". Va
començar a bufar, amb una força
enorme, fins a ser gairebé un cicló.
Però com més bufava, el noi més
s’envoltava a la seva capa. Per fi, el
vent es va calmar i es va declarar
vençut. Llavors va sortir el sol i va
somriure benignament sobre el noi.
No va passar molt temps fins que
aquest, acalorat, es va treure la capa.

Realment, la suavitat és més
poderosa que la fúria. Només a
través del cor podem arribar a la raó
d'una altra persona. Si ella ens
rebutja, no podem fer res. Però si
nota que l’estimem de veritat, que és
especial i important per a nosaltres, i
que desitgem que sigui plenament
feliç, llavors s'obre la possibilitat
d'una relació amistosa, en la qual —
com ja hem vist— cada u escolta a
l'altre i cada u aprèn de l'altre.



L'amistat sorgeix i creix quan
trenquem les imatges que ens hem
fet d'una altra persona. És una
experiència molt íntima, que
necessita temps, calma i molta
sensibilitat.

El qui estima, dóna una mica de si
mateix, de la seva pròpia vida, d’allò
que és viu en ell. Comparteix les
seves alegries i les seves penes, les
seves il·lusions i desil·lusions, les
seves experiències i projectes, les
seves reflexions i, no en últim lloc, la
veritat que ha trobat; amb una
paraula: es dóna a si mateix. En
aquest ambient no és difícil parlar de
tot, també de les pròpies faltes,
encara que siguin molt greus.

3. Transmetre la veritat

Per elevar a l'altre cap a una
comunicació constructiva, convé que
aprofundim en la relació positiva
que ja existeix entre nosaltres. És
important veure allò que és bo en



l'altre, perquè tots tendim a
comportar-nos segons les
expectatives dels altres. En aquest
sentit, aconsella la saviesa popular:
"Si vols que els altres siguin bons,
tracta'ls com si ja ho fossin ".

Hauríem de parlar sempre amb un
segell personal. Quan els altres
senten frases trillades, hi ha qui
deixa d'escoltar. No hauríem
d'oblidar que les paraules —i fins i
tot els millors exemples— es
desgasten amb l'ús excessiu. Atès que
els arguments a favor de la vida es
fan servir amb freqüència i en tants
contextos, pot ser que deixin de
causar impressió. Necessitem una
fidelitat creativa a principis comuns.

Qui vol l'altre de veritat, no pal·lia ni
encobreix el mal que aquest hagi fet.
Intentarà transmetre les exigències
ètiques amb tota claredat, adaptades
a les circumstàncies de cada cas. No
buscarà compromisos falsos, perquè



sap que no poden portar a ningú a
una pau estable. " No és honest eludir
principis ètics elementals —afirmen 
Natalia Horstmann i Enrique
Sueiro —. Hi ha coses bones i coses
dolentes, i la seva bondat o maldat és
independent de consensos. El tabac no
mata perquè ho digui el paquet ..., ni
la violència masclista és aberrant
perquè la condemni el Govern. Són
realitats nocives en si mateixes, ho
digui qui ho digui o encara que no ho
digui ningú ".

L'altre té dret a conèixer tota la
veritat, fins i tot allà on a primera
vista pot resultar-li amargant. Per
això, tenim l'obligació greu de fer-lo
partícip de la llum que tenim,
probablement per la generositat
d'altres.

Així mateix, per guanyar en
sinceritat en qualsevol relació
humana, és convenient i necessari
donar a conèixer la pròpia identitat.



L'altre vol saber qui sóc jo, tal com jo
vull saber qui és ell. Si reprimim les
diferències i ens acostumem a callar
tot, potser puguem gaudir durant
algun temps d'una harmonia
aparent. Però en el fons, no ens
acceptaríem mútuament tal com som
en realitat, i la nostra relació es
tornaria cada vegada més superficial,
més decebedora, fins que, abans o
després, es trencaria.

Si creem un ambient de confusió, no
ajudem ningú. Per això cal exposar la
veritat tan clara i íntegra com sigui
possible. Quan actuem d'aquesta
manera, no obstaculitzem l'amistat
sinó, ben al contrari, la fomentem, si
guardem la delicadesa i el respecte. " 
No accepteu com a veritat res que
estigui mancat d'amor. I no accepteu
com amor res que estigui mancat de
veritat. L'un sense l'altra es converteix
en una mentida destructora ".
Aquestes paraules, inspirades en la
filòsofa Edith Stein, em semblen



especialment aptes per a la defensa
de la vida. Tota veritat barrejada
amb verí es torna, sense més, en
falsa.

4. Ajudar a sortir de les dificultats

Segons Sòcrates , no convé ensenyar
res a ningú. El gran mestre conduïa
als seus contemporanis sàviament a
veritats que ells mateixos trobaven.
El mètode reflecteix un coneixement
profund del cor humà. Moltes
vegades, realment, estem més
convençuts de les veritats que hem
descobert per compte propi, que
d'aquelles que altres ens serveixen
en safata de plata.

A la psicologia es parla —
anàlogament— de la " intenció
robada ": si vull fer alguna cosa —
fins i tot amb molt afany—, i una
altra persona em diu que he de fer
justament això, pot ser que en
disminueixin les ganes. Em sento un
manat, no el protagonista de l'obra. A



ningú no li agrada rebre ordres sobre
coses que ha decidit fer.

Així, convé apel·lar els motius més
nobles de l'altre i ajudar-lo a que ell
mateix vulgui fer el bé o penedir-se
del mal. Ell mateix pot i ha de
decidir-se a sortir del pou en què ha
caigut. Amb la proximitat d'un amic,
això és possible. Al costat de l’amic,
una persona pot entrar en relació
amb l’autèntic jo, pot percebre la
sinceritat i la veritat en el seu propi
cor. Pot sentir-se com embolicat en
l'aire de la muntanya, gràcies al qual
pot respirar de forma diferent a com
ho fa normalment, i aquest aire el
porta a entrar en contacte amb el
més sublim i elevat que hi ha en ell.

La nostra tasca consisteix, sobretot, a
posar l'altre en relació amb els seus
sentiments més íntims i autèntics, i
en incitar-lo a expressar els impulsos
silenciosos del seu cor. Podem
assegurar-li la nostra proximitat,



ajudar-lo i transmetre la creença
ferma de que el camí cap a la
salvació és viable.

Un bon amic dóna ànim, llum i
esperança, encara que la nit sigui
fosca. Ajuda a l'altre a sortir d'una
depressió, després d'una gran
caiguda. Li dóna valor per aixecar-se,
i força per assumir la pròpia culpa —
amb totes les conseqüències—. I —no
en darrer lloc— li desperta la il·lusió
de decidir-se, novament, per la vida.
Un proverbi japonès diu: " Amb un
amic al meu costat no hi ha cap camí
que sigui massa llarg ".

NOTA FINAL

L'amor a la vida s'expressa, moltes
vegades, en la valentia, la fortalesa i
la justícia. I es mostra, al mateix
temps, en la humilitat, en l'escolta i
en la compassió. Sempre defensa la
veritat i, en el millor dels casos,
arriba a construir una autèntica
amistat.



Volem donar la vida a tots, tant als
qui estan en perill material de
perdre-la, com als qui estan en perill
espiritual de robar-la. A tots els cal la
nostra sol·licitud, i no hem d'oblidar
que aquell que fa el mal es fa malbé
encara més que aquell que el pateix.

Per això, hem posat la nostra mirada
en les víctimes potser encara més
destrossades que els nens que no
naixeran, o els ancians que moren
abans d'hora. Volem donar vida
també als responsables de
l'avortament i de l'eutanàsia. Volem
oferir la nostra ajuda per sortir del
seu error i revisar les seves actituds.
Amb això, tenim molt clar que " la
veritat no s'imposa sinó per la força
de la mateixa veritat ".

Si un " defensor " s'acostuma a
descobrir el nucli bo de tots els
homes, i a realitzar una trobada amb
qui ha actuat malament, llavors
augmentarà fins i tot la seva pròpia



vida. En el tracte sincer amb els
altres creix la seva vitalitat. Se li
ocorren més idees, llueixen més
valors. El " defensor " es fa, sobretot,
cada cop més capaç d'estimar, més
apte per orientar. Adquirirà, enmig
d'un món caòtic, saviesa per
comprendre, paciència per lluitar, i
una alegria inexpressable, que és
fruit de l'esforç de conduir a altres
des de la foscor a la llum. El seu estil
de vida es resumeix en el famós lema
d'Antonio Machado: " Pensar alt,
sentir profund, parlar clar ".

*Conferència de la doctora Jutta
Burggraf , pronunciada el 6 de
novembre de 2009 en el IV Congrés
Internacional Provida , celebrat a
Saragossa (Espanya).

Jutta Burggraf és Professora de
Teologia Dogmàtica i d'Ecumenisme
a la Facultat de Teologia de la
Universitat de Navarra



Jutta Burggraf

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/sobre-la-
personalitat-dun-defensor-de-la-vida/

(06/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/sobre-la-personalitat-dun-defensor-de-la-vida/
https://opusdei.org/ca-ad/article/sobre-la-personalitat-dun-defensor-de-la-vida/
https://opusdei.org/ca-ad/article/sobre-la-personalitat-dun-defensor-de-la-vida/

	Sobre la personalitat d'un "Defensor de la vida"

