
opusdei.org

Tema 37. El vuitè
manament del
decàleg

Amb la gràcia de Crist el cristià
pot fer que la veritat governi la
seva vida.

03/12/2010

«El vuitè manament prohibeix que es
tergiversi la veritat en les relacions
amb els altres. [...] Les ofenses a la
veritat expressen amb paraules o
actes un refús a comprometre’s en la
rectitud moral» (Catecisme 2464).

1. Viure en la veritat



«Tots els homes, d’acord amb la seva
dignitat, pel fet de ser persones, [...]
es veuen impulsats per la seva pròpia
natura a cercar la veritat i tenen
l’obligació moral de fer-ho, sobretot
la relativa a la religió. També tenen
l’obligació d’adherir-se a la veritat
una vegada que l’han coneguda i
d’ordenar tota la seva vida segons les
exigències de la veritat».[1]

La inclinació de l’home a conèixer la
veritat i a manifestar-la de paraula i
obra s’ha torçat pel pecat, que ha
ferit la natura amb la ignorància de
l’intel·lecte i la malícia de la voluntat.
Com a conseqüència del pecat, ha
disminuït l’amor a la veritat i els
homes s’enganyen els uns als altres,
moltes vegades per egoisme i interès
propi. Amb la gràcia de Crist el
cristià pot fer que la veritat governi
la seva vida.

La virtut que inclina a dir sempre la
veritat s’anomena veracitat, 



sinceritat o franquesa (cf. Catecisme
2468). Hi ha tres aspectes
fonamentals d’aquesta virtut:

— la sinceritat amb un mateix: és
reconèixer la veritat sobre la pròpia
conducta, externa i interna —
intencions, pensaments, afectes, etc.
—, sense por a esgotar la veritat,
sense tancar els ulls a la realitat;[2]

— la sinceritat amb els altres: la
convivència humana seria
impossible si els homes no tinguessin
confiança recíproca, és a dir, si no es
diguessin la veritat o no es
comportessin, per exemple,
respectant els contractes o, més en
general, els pactes, la paraula
compromesa (cf. Catecisme 2469);

— la sinceritat amb Déu: Déu ho veu
tot, però com som fills seus vol que li
ho manifestem. «Un fill de Déu tracta
el Senyor com a Pare. El seu tracte no
és un obsequi servil, ni una
reverència formal, de mera cortesia,



sinó que és ple de sinceritat i de
confiança. Déu no s’escandalitza dels
homes. Déu no es cansa de les
nostres infidelitats. El nostre Pare del
Cel perdona qualsevol ofensa, quan
el fill hi retorna altra vegada, quan es
penedeix i demana perdó. Nostre
Senyor és tan Pare que preveu els
nostres desigs d’ésser perdonats, i
s’avança, obrint-nos els braços amb
la seva gràcia».[3]

La sinceritat en el sagrament de la
confessió i en la direcció espiritual
són mitjans d’extraordinària eficàcia
per créixer en vida interior: en
senzillesa, humilitat i les altres
virtuts.[4] La sinceritat és essencial
per perseverar en el seguiment de
Crist, perquè Crist és la veritat (cf. Jn
14,6).[5]

2. Veritat i caritat

La Sagrada Escriptura ensenya que
cal dir la veritat amb caritat (cf. Ef
4,15). La sinceritat, com totes les



virtuts, s’ha de viure per amor i amb
amor (a Déu i als homes): amb
delicadesa i comprensió.

La correcció fraterna: és la pràctica
evangèlica (cf. Mt 18,15) que
consisteix a advertir algú d’una falta
que ha comès o d’un defecte, perquè
es corregeixi. És una gran
manifestació d’amor a la veritat i de
caritat. De vegades pot ser un deure
greu.

La senzillesa en el tracte amb els
altres. Hi ha senzillesa quan la
intenció es manifesta amb naturalitat
en la conducta. La senzillesa sorgeix
de l’amor a la veritat i del desig que
la veritat es reflecteixi fidelment en
els propis actes amb naturalitat,
sense afectació: això és el que també
es coneix com a sinceritat de vida.
Com les altres virtuts morals, perquè
la senzillesa i la sinceritat siguin
virtuts veritables han de ser
governades per la prudència.



La sinceritat i la humilitat. La
sinceritat és camí per créixer en la
humilitat («caminar en la veritat»,
deia santa Teresa de Jesús). La
supèrbia, que tan fàcilment veu les
faltes alienes —tot exagerant-les o
fins i tot inventant-les—, no s’adona
de les pròpies. L’amor desordenat a
l’excel·lència personal tracta sempre
d’impedir que ens veiem tal com
som, amb totes les nostres misèries.

3. Retre testimoniatge de la veritat

«El testimoniatge és un acte de
justícia que estableix o fa conèixer la
veritat» (Catecisme 2472). Els
cristians tenen el deure de retre
testimoniatge de la veritat, que és
Crist. Per tant, han de ser testimonis
de l’evangeli, amb claredat i
coherència, sense amagar la fe. El
contrari —la simulació— seria
avergonyir-se de Crist, que ha dit: «El
qui em negui davant els homes,



també jo el negaré davant el meu
Pare del cel» (Mt 10,33).

«El martiri és el testimoniatge
suprem donat a la fe; significa un
testimoniatge que arriba a la mort. El
màrtir dóna testimoni del Crist, mort
i ressuscitat, al qual està unit per la
caritat» (Catecisme 2473). Davant
l’alternativa entre negar la fe (de
paraula o d’obra) o perdre la vida
terrenal, el cristià ha d’estar disposat
a lliurar la vida: «Què en treu l’home
de guanyar tot el món si perd la
vida?» (Mc 8,36). Crist va ser
condemnat a mort per retre
testimoniatge de la veritat (cf. Mt
26,63-66). Una multitud de cristians
han estat màrtirs per mantenir-se
fidels a Crist, i «la sang dels màrtirs
s’ha transformat en llavor de
cristians».[6]

«El martiri és el testimoniatge
culminant de la veritat moral, al qual
relativament pocs són cridats; però



hi ha un testimoniatge de coherència
que tots els cristians han d’estar
disposats a retre cada dia, fins i tot a
costa de sofriments i sacrificis
considerables. En efecte, davant les
múltiples dificultats —que fins i tot
en les circumstàncies més ordinàries
poden exigir la fidelitat a l’ordre
moral— el cristià, tot implorant amb
la pregària la gràcia de Déu, està
cridat a un lliurament de vegades
heroic. El sosté la virtut de la
fortalesa, que —com ensenya sant
Gregori el Gran— el capacita per
“estimar les dificultats d’aquest món
amb vista al premi etern” (Moralia in
Job 7, 21, 24)».[7]

4. Les ofenses a la veritat

«“La mentida consisteix a dir una
cosa falsa amb intenció
d’enganyar” (sant Agustí, De
mendacio 4.5). El Senyor denuncia en
la mentida una obra diabòlica:
“Vosaltres teniu per pare el diable



[...], no hi ha veritat en ell. Quan
profereix la mentida, parla del que és
seu, perquè és mentider i pare de la
mentida” (Jn 8,44)» (Catecisme 2482).

«La gravetat de la mentida es mesura
segons la naturalesa de la veritat que
deforma, segons les circumstàncies,
les intencions del qui la comet i els
perjudicis ocasionats als qui en són
víctimes» (Catecisme 2484). La
mentida pot ser matèria de pecat
mortal «quan lesiona greument les
virtuts de la justícia i de la
caritat» (loc. cit.). Parlar amb
lleugeresa o loquacitat (cf. Mt 12,36)
pot encaminar fàcilment cap a la
mentida (apreciacions inexactes o
injustes, exageracions, de vegades
calúmnies).

El fals testimoni i el perjuri: «Quan es
fa públicament, una afirmació
contrària a la veritat revesteix una
gravetat particular. Davant un
tribunal, és un fals testimoni (cf. Pr



19,9). Si s’afirma amb jurament, és
un perjuri» (Catecisme 2476). Hi ha
obligació de reparar-ne el dany.

«El respecte a la bona fama de les
persones prohibeix tota actitud i tota
paraula susceptibles de causar un
dany injust (cf. CIC 220)» (Catecisme
2477). El dret a l’honor i a la bona
fama —tant el propi com l’aliè— és
un bé més preciós que les riqueses i
és d’especial importància per a la
vida personal, familiar i social. Els 
pecats contra la bona fama del
proïsme són els següents:

— el judici temerari: s’esdevé quan,
sense prou fonament, s’admet com a
veritable una suposada culpa moral
del proïsme (per exemple, jutjar que
algú ha obrat amb mala intenció,
sense que consti així). «No judiqueu,
i no sereu judicats; no condemneu, i
no sereu condemnats» (Lc 6,37) (cf. 
Catecisme 2477);



— la difamació: és qualsevol
atemptat injust contra la fama del
proïsme. Pot ser de dos tipus: la 
detracció o maledicència (‘maldir’),
que consisteix a revelar pecats o
defectes realment existents del
proïsme, sense una raó
proporcionadament greu (s’anomena
murmuració quan es realitza a
l’esquena de l’acusat), i la calúmnia,
que consisteix a atribuir al proïsme
pecats o defectes falsos. La calúmnia
conté una doble malícia: contra la
veracitat i contra la justícia (molt
més greu com més punyent sigui la
calúmnia i com més es difongui).

Actualment, aquestes ofenses a la
veritat o a la bona fama són
freqüents en els mitjans de
comunicació. També per aquest
motiu és necessari exercitar un sa
esperit crític en rebre notícies dels
diaris, revistes, TV, etc. Una actitud
ingènua o «crèdula» mena a la
formació de judicis falsos.[8]



Sempre que s’hagi difamat (ja sigui
amb la detracció o amb la calúmnia),
hi ha obligació de posar els mitjans
possibles per retornar al proïsme la
bona fama que injustament s’ha
lesionat.

Cal evitar la cooperació en aquests
pecats. Cooperen a la difamació,
encara que en un grau diferent, el
qui escolta amb gust el difamador i
es gaudeix del que diu; el superior
que no impedeix la murmuració
sobre el súbdit; qualsevol que —
encara que li desagradi el pecat de
detracció—, per por, negligència o
vergonya, no corregeix o no rebutja
el difamador o el calumniador, i el
qui divulga a la lleugera insinuacions
d’altres persones contra la fama d’un
tercer.[9]

També atempta contra la veritat
«tota paraula o actitud que per 
afalac, adulació o complaença
encoratgi o confirmi un altre en la



malícia dels seus actes i en la
perversitat de la seva conducta.
L’adulació és una falta greu si es fa
còmplice de vicis o de pecats greus.
El desig de fer un servei o l’amistat
no justifiquen una duplicitat de
llenguatge. L’adulació és pecat venial
quan només desitja fer-se agradable,
evitar un mal, remeiar una necessitat
o obtenir avantatges
legítims» (Catecisme 2480).

5. El respecte a la intimitat

«El bé i la seguretat d’altri, el
respecte a la vida privada i el bé
comú són raons suficients per callar
allò que no ha de ser conegut, o per
emprar un llenguatge discret. El
deure d’evitar l’escàndol imposa
sovint una discreció molt estricta.
Ningú no té obligació de revelar la
veritat al qui no té dret a conèixer-la
(cf. Sir 27,16; Pr 25,9-10)» (Catecisme
2489). «El dret a la comunicació de la



veritat no és
incondicional» (Catecisme 2488).

«El secret del sagrament de la
Reconciliació és sagrat, i no es pot
trair per cap pretext. “El sigil
sacramental és inviolable; per això,
al confessor, no li és lícit de delatar el
penitent de paraula o de qualsevol
manera o per qualsevol motiu” (CIC
983.1)» (Catecisme 2490).

S’han de guardar els secrets
professionals i, generalment,
qualsevol secret natural. Revelar
aquests secrets representa una falta
de respecte a la intimitat de les
persones i pot constituir un pecat
contra la justícia.

S’ha de guardar una reserva justa
sobre la vida privada de les persones.
La ingerència en la vida privada de
persones compromeses en una
activitat política o pública, per
divulgar-la en els mitjans
d’informació, és condemnable en la



mesura que atempta contra la seva
intimitat i la seva llibertat (cf. 
Catecisme 2492).

Els mitjans de comunicació social
exerceixen una influència
determinant en l’opinió pública. Són
un camp importantíssim d’apostolat
per defendre la veritat i cristianitzar
la societat.

Juan Ramón Areitio

Bibliografia bàsica

Catecisme de l’Església catòlica
2464-2499.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilia «El respecte
cristià a la persona i a la seva
llibertat», a És Crist que passa 67-72.

T. Trigo, «El bien de la verdad», a A.
Sarmiento - T. Trigo - E. Molina, 
Moral de la persona, EUNSA,



Pamplona 2006, cinquena part, p.
302-391.

[1] Concili II del Vaticà, decl.. 
Dignitatis humanae 2. Cf. Catecisme
2467.

[2] Cf. sant Josepmaria, Camí 33 i 34; 
Solc 148: sinceritat «salvatge» a
l’examen de consciència.

[3] Sant Josepmaria, És Crist que
passa 64.

[4] Cf. sant Josepmaria, Forja
126-128.

«La sinceritat és indispensable per
avançar en la unió amb Déu.

»—Si dintre teu, fill, hi ha un
“gripau”, ¡fes-lo sortir! Digues primer
de tot, com t’aconsello sempre, allò
que no voldries que se sabés. Un cop



s’ha deixat anar el “gripau” en la
Confessió, ¡que bé que s’està!» (sant
Josepmaria, Forja 193).

[5] «Sinceritat: amb Déu, amb el
Director, amb els teus germans els
homes. —Així estic segur de la teva
perseverança» (sant Josepmaria, Solc
325).

[6] «Martyrum sanguis est semen
christianorum» (Tertulià, 
Apologeticus 50. Cf. sant Justí, 
Dialogus cum Tryphone 110: PG
6,729).

[7] Joan Pau II, enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-93, 93. Cf. sant
Josepmaria, Camí 204.

[8] «Els mitjans de comunicació
social (en particular els mass media)
poden engendrar una certa passivitat
entre els usuaris, tot convertint
aquests darrers en consumidors poc
crítics dels missatges o dels
espectacles. Els usuaris han



d’imposar-se moderació i disciplina
amb referència als mass media. Han
de formar-se una consciència
il·lustrada i recta per resistir més
fàcilment les influències poc
honestes» (Catecisme 2496).

Els professionals de l’opinió pública
estan obligats a difondre la
informació, «a servir la veritat i a no
ofendre la caritat. Procuraran
respectar [...] la naturalesa dels fets i
els límits del judici crític sobre les
persones. No han de cedir a la
difamació» (Catecisme 2497).

[9] Cf. sant Josepmaria, Camí 49. La
murmuració és, en particular, un
enemic nefast de la unitat en
l’apostolat: «És una ronya que
ensutja i entrebanca l’apostolat. —Va
en contra de la caritat, pren forces,
arrabassa la pau, i fa perdre la unió
amb Déu» (sant Josepmaria, Camí
445. Cf. ibid. 453).



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/resums-de-fe-
cristiana-37-el-vuite-manament-del-

decaleg/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/resums-de-fe-cristiana-37-el-vuite-manament-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca-ad/article/resums-de-fe-cristiana-37-el-vuite-manament-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca-ad/article/resums-de-fe-cristiana-37-el-vuite-manament-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca-ad/article/resums-de-fe-cristiana-37-el-vuite-manament-del-decaleg/

	Tema 37. El vuitè manament del decàleg

