
opusdei.org

Tema 9. L’encarnació

L’encarnació és la demostració
per excel·lència de l’amor de
Déu als homes, perquè la
segona persona de la
Santíssima Trinitat —Déu— es
fa partícip de la natura humana
en la unitat de la persona.

02/01/2011

1. L’obra de l’encarnació

L’assumpció de la natura humana de
Crist per la persona del Verb és obra
de les tres persones divines.
L’encarnació de Déu és l’encarnació



del Fill, no del Pare, ni de l’Esperit
Sant. No obstant això, l’encarnació va
ser una obra de tota la Trinitat. Per
això, en la Sagrada Escriptura de
vegades se l’atribueix a Déu Pare (Ga
4, 4), o al Fill mateix (Fl 2, 7) o a
l’Esperit Sant (Lc 1, 35; Mt 1, 20). Es
remarca així que l’obra de
l’encarnació va ser un acte únic,
comú a les tres persones divines.
Sant Agustí explicava que «el fet que
Maria concebés i infantés és obra de
la Trinitat, ja que les obres de la
Trinitat són inseparables»[1]. Es
tracta, en efecte, d’una acció divina 
ad extra, els efectes de la qual es
troben fora de Déu, en les criatures.
És una obra de les tres persones
conjuntament, ja que l’ésser diví —
que és el mateix poder infinit de Déu
— és u i únic (cf. Catecisme 258).

L’encarnació del Verb no afecta la
llibertat divina, perquè Déu podia
haver decidit que el Verb no
s’encarnés o que s’encarnés una altra



persona divina. Tanmateix, dir que
Déu és infinitament lliure no
significa que prengui decisions de
forma arbitrària ni que no actuï
mogut per l’amor. Per això els teòlegs
solen cercar les raons de
conveniència que es poden albirar en
les diverses decisions divines, tal
com es manifesten en l’actual
economia de la salvació. Tan sols
cerquen remarcar la saviesa
meravellosa i la coherència que
existeixen en tota l’obra divina, no
una eventual necessitat en Déu.

2. La Verge Maria, Mare de Déu

Des de tota l’eternitat, juntament
amb l’encarnació del Verb, la Verge
Maria va ser predestinada a ser la
Mare de Déu: «Maria és present en el
misteri de Crist ja “abans de la
creació del món” com la dona que el
Pare “ha elegit” per ser la Mare del
seu Fill en l’encarnació, i juntament
amb el Pare l’ha elegida el Fill i l’ha



confiada eternament a l’Esperit de
santedat»[2]. L’elecció divina
respecta la llibertat de santa Maria,
perquè «el Pare de les misericòrdies
volgué que l’acceptació per part de la
Mare predestinada precedís
l’Encarnació, perquè, així com la
dona havia contribuït a la mort,
també contribuís a la vida (LG 56; cf.
61)» (Catecisme 488). Per això, des de
molt antic, els pares de l’Església han
vist en Maria la nova Eva.

«A fi de ser la Mare del Salvador,
Maria “fou enriquida de Déu per
endavant amb aquells privilegis que
esqueien a una funció tan alta” (LG
56)» (Catecisme 490). L’arcàngel sant
Gabriel, en el moment de
l’anunciació, la saluda com a «plena
de gràcia» (Lc 1, 28). Abans que el
Verb s’encarnés, Maria ja era, per la
seva correspondència als dons
divins, plena de gràcia. La gràcia que
Maria va rebre la fa grata a Déu i la
prepara per ser la mare virginal del



Salvador. Totalment posseïda per la
gràcia de Déu, va poder donar el
lliure consentiment a l’anunci de la
seva vocació (cf. Catecisme 490). Així,
«donant el seu consentiment a la
paraula de Déu, Maria esdevé Mare
de Jesús i, acceptant de tot cor, sense
que la retingui cap pecat, la voluntat
divina de salvació, es lliurà ella
mateixa íntegrament a la persona i a
l’obra de Fill, per tal de ser útil en
dependència d’ell i amb ell, per la
gràcia de Déu, al misteri de la
Redempció (cf. LG 56)» (Catecisme
494). Els pares orientals solen
anomenar la Mare de Déu «la Tota
Santa» i «la celebren com “indemne
de tota taca de pecat, plasmada per
l’Esperit Sant i formada com una
nova criatura” (LG 56). Per la gràcia
de Déu Maria es va preservar neta de
tot pecat personal durant tota la
vida» (Catecisme 493).

Maria ha estat redimida des de la
seva concepció: «És això el que



confessa el dogma de la Immaculada
Concepció, proclamat el 1854 pel
Papa Pius IX: “La benaventurada
Verge Maria, des del primer instant
de la seva concepció, per una gràcia i
un favor singular de Déu totpoderós,
en virtut dels mèrits de Jesucrist,
Salvador del llinatge humà, va ser
preservada intacta de tota màcula de
pecat original” (DS 2803)» (Catecisme
491). La Immaculada Concepció
manifesta l’amor gratuït de Déu,
perquè ha estat una iniciativa divina
i no mèrit de Maria, sinó de Crist. En
efecte, «aquesta “santedat excelsa,
absolutament única”, amb què
“Maria fou enriquida des del primer
moment de la seva concepció” (LG
56), li ve tota del Crist: Maria “fou
redimida d’una manera eminent pels
mèrits del seu Fill” (LG
53)» (Catecisme 492).

Santa Maria és la Mare de Déu:
«Aquell que ella va concebre com a
home per obra de l’Esperit Sant i que



va ser de debò el seu Fill segons la
carn, no és altre que el Fill etern del
Pare, la segona Persona de la
Santíssima Trinitat. L’Església
confessa que Maria és verament 
Mare de Déu (Theotokos) (cf. DS
251)» (Catecisme 495). Certament no
ha engendrat la divinitat, sinó el cos
humà del Verb, a què es va unir
immediatament la seva ànima
racional, creada per Déu com totes
les altres: així es va originar la
natura humana que en aquest
mateix instant va ser assumida pel
Verb.

Maria va ser sempre la Mare de Déu.
Des d’antic, l’Església confessa en el
credo i celebra en la litúrgia «Maria
com la Aeiparthenos, “sempre
verge” (cf. LG 52)» (Catecisme 499; cf. 
Catecisme 496-507). Aquesta fe de
l’Església es reflecteix en
l’antiquíssima fórmula de «Mare de
Déu abans del part, en el part i
després del part». Des de l’inici,



«l’Església ha confessat que Jesús va
ser concebut només per obra de
l’Esperit Sant en el si virginal de
Maria, i ha afirmat alhora l’aspecte
corporal d’aquest esdeveniment:
Jesús va ser concebut “de l’Esperit
Sant, sense llavor viril” (Concili
Laterà el 649; DS 503)» (Catecisme
496). Maria va ser també verge en el
part, perquè «va infantar Crist sense
detriment de la seva virginitat, com
l’havia concebut sense perdre la seva
virginitat [...]. Jesucrist va néixer
d’un si matern virginal amb un
naixement admirable»[3]. En efecte,
«el naixement de Crist “no va
disminuir, sinó que va consagrar la
integritat virginal” de la seva mare
(LG 57)» (Catecisme 499). Maria va
romandre perpètuament verge
després del part. Els pares de
l’Església, en les seves explicacions
dels Evangelis i en les respostes a les
diverses objeccions, han afirmat
sempre aquesta realitat, que
manifesta la disponibilitat total i el



lliurament absolut de Maria al
designi salvífic de Déu. Ho resumia
sant Basili quan va escriure que «els
amants de Crist no admeten sentir
que la Mare de Déu hagi deixat de
ser verge en algun moment»[4].

Maria va ser assumpta al cel. «La
Mare de Déu immaculada,
preservada lliure de tota taca de
pecat original, acabat el curs de la
seva vida a la terra, va ser portada a
la glòria del cel i elevada al tron pel
Senyor com a reina de l’univers, per
ser conformada més plenament al
seu Fill, Senyor dels senyors i
vencedor del pecat i de la mort»[5].
L’assumpció de la santíssima Mare de
Déu és una anticipació de la
resurrecció de la resta dels cristians
(cf. Catecisme 966). La reialesa de
Maria es fonamenta en la seva
maternitat divina i en la seva
associació a l’obra de la
redempció[6]. L’1 de novembre de



1954, Pius XII va instituir la festa de
Santa Maria Reina[7].

Maria és la mare del Redemptor. Per
això la seva maternitat divina
implica també la seva cooperació en
la salvació dels homes: «Maria, filla
d’Adam, acceptant la paraula divina
va ser feta mare de Jesús, i abraçant
la voluntat salvífica de Déu amb cor
generós i sense l’impediment de cap
pecat, es va consagrar totalment a si
mateixa, com a esclava del Senyor, a
la persona i a l’obra del seu Fill,
servint al misteri de la redempció
amb ell i sota ell, per la gràcia de Déu
omnipotent. Amb raó, doncs, els
sants pares consideren Maria no com
un mer instrument passiu, sinó com
una cooperadora en la salvació
humana per la fe lliure i
l’obediència»[8]. Aquesta cooperació
es manifesta també en la seva
maternitat espiritual. Maria, nova
Eva, és veritable mare dels homes en
l’ordre de la gràcia, perquè coopera



en el naixement a la vida de la gràcia
i en el desenvolupament espiritual
dels fidels: Maria «va col·laborar de
manera totalment singular en l’obra
del Salvador per la seva fe, esperança
i amor ardent, per tal de restablir la
vida sobrenatural dels homes. Per
aquesta raó és la nostra mare en
l’ordre de la gràcia»[9] (cf. Catecisme
968). Maria és també mitjancera i la
seva mediació materna, subordinada
sempre a l’única mediació de Crist,
va començar amb el fiat de
l’anunciació i perdura al cel, ja que
«amb la seva assumpció als cels, no
va abandonar la seva missió
salvadora, sinó que continua
procurant-nos amb la seva múltiple
intercessió els dons de la salvació
eterna [...]. Per això la santíssima
Mare de Déu és invocada en
l’Església amb els títols d’Advocada,
Auxiliadora, Ajuda i Mitjancera»[10]
(cf. Catecisme 969).



Maria és el tipus i el model de
l’Església: «La Verge Maria és, per a
l’Església, el model de la fe i de la
caritat. Per això Maria “es saludada
com un membre supereminent i
enterament singular de
l’Església” (LG 53), i constitueix, fins i
tot, la “realització exemplar” (el
“typus”) de l’Església (LG
63)» (Catecisme 967). Pau VI, el 21 de
novembre de 1964, va anomenar
solemnement Maria la Mare de
l’Església, per subratllar de manera
explícita la funció maternal que la
Mare de Déu exerceix sobre el poble
cristià[11].

Es comprèn, a la vista del que hem
exposat, que la pietat de l’Església
vers la santíssima Mare de Déu sigui
un element intrínsec del culte
cristià[12]. La santíssima Mare de
Déu «és legítimament honrada per
l’Església amb un culte especial. I, de
fet, des de molt antic, la Verge
santíssima ha estat honorada amb el



títol de “Mare de Déu”; els fidels es
refugien sota la seva protecció, la
imploren en tots els perills i
necessitats [...]. Aquest culte [...] tot i
presentar una caràcter absolutament
únic, és essencialment diferent del
culte d’adoració que es dóna al Verb
encarnat, així com al Pare i a
l’Esperit Sant, i el facilita en gran
manera»[13]. El culte a santa Maria
«troba la seva expressió en les festes
litúrgiques dedicades a la Mare de
Déu (cf. SC 103) i en la pregària
mariana, com el sant
Rosari» (Catecisme 971).

3. Figures i profecies de
l’encarnació

Hem vist en el tema anterior com
després del pecat dels nostres
primers pares, Adam i Eva, Déu no
va abandonar els homes, sinó que els
va prometre un salvador (cf. Gn 3, 15;
Catecisme 410).



Després del pecat original i la
promesa del Redemptor, Déu mateix
torna a prendre la iniciativa i
estableix una aliança amb els homes.
Amb Noè després del diluvi (cf. Gn
9-10) i sobretot amb Abraham (cf. Gn
15-17), a qui va prometre una gran
descendència que esdevindria un
gran poble, a qui va donar una terra
nova i en qui un dia serien beneïdes
totes les nacions. L’aliança es va
renovar després amb Isaac (cf. Gn 26,
2-5) i amb Jacob (cf. Gn 28, 12-15; 35,
9-12). En l’Antic Testament, l’aliança
assoleix l’expressió més completa
amb Moisès (cf. Ex 6, 2-8; Ex 19-34).

La profecia de Natan va ser un
moment important en la història de
les relacions entre Déu i Israel (cf.
2Sa 7, 7-15). El profeta anuncia que el
Messies vindrà de la descendència de
David i que regnarà sobre tots els
pobles, no sols sobre Israel. Del
Messies es dirà en altres textos
profètics que naixeria a Betlem (cf. 



Mi 5,1), que pertanyeria a l’estirp de
David (cf. Is 11, 1; Jr 23,5), que se li
posaria per nom «Emmanuel» —això
és, Déu amb nosaltres (cf. Is 7, 14)—,
que se l’anomenaria «Conseller
prodigiós, Heroi diví, Pare per
sempre, Príncep de la pau» (Is 9, 5),
etc. Al costat d’aquests textos que
descriuen el Messies com a rei i
descendent de David, n’hi ha d’altres
que relaten, també de manera
profètica, la missió redemptora del
Messies, anomenant-lo Servent de
Jahvè, servent de dolors que
assumirà en el seu cos la
reconciliació i la pau (cf. Ef 2, 14-18): 
Is 42, 1-7; 49, 1-9; 50, 4-9; 52, 13-53, 12.
En aquest context és important el
text de Dn 7, 13-14 sobre el Fill de
l’home, que a través de la humilitat i
l’abaixament supera misteriosament
la condició humana i restaura el
regne messiànic en la fase definitiva
(cf. Catecisme 440).



Les figures principals del Redemptor
en l’Antic Testament són l’innocent
Abel, el summe sacerdot
Melquisedec, el sacrifici d’Isaac,
Josep venut pels seus germans,
l’anyell pasqual, la serp de bronze
aixecada per Moisès al desert i el
profeta Jonàs.

4. Els noms de Crist

Són molts els noms i títols atribuïts a
Crist per teòlegs i autors espirituals
al llarg dels segles. Uns es prenen de
l’Antic Testament; d’altres, del Nou.
Alguns són utilitzats o acceptats per
Jesús mateix; d’altres li han estat
aplicats per l’Església al llarg dels
segles. Veurem aquí els noms més
importants i habituals.

Jesús (cf. Catecisme 430-435), que en
hebreu significa «Déu salva»: «En
l’Anunciació, l’àngel Gabriel li donà
com a nom propi el nom de Jesús,
que expressa alhora la seva identitat
i la seva missió» (Catecisme 430), és a



dir, ell és el Fill de Déu fet home per
salvar «el seu poble dels seus
pecats» (Mt 1, 21). El nom de Jesús
«significa que el nom mateix de Déu
és present en la persona del seu Fill
(cf. Ac 5, 41; 3Jn 7) fet home per la
redempció universal i definitiva dels
pecats. Només el nom diví porta la
salvació (cf. Jn 3, 18; Ac 2, 21) i des
d’ara tothom el pot invocar, perquè
el Crist s’ha unit a tots els homes amb
l’Encarnació» (Catecisme 432). El
nom de Jesús és en el cor de la
pregària cristiana (cf. Catecisme 435).

Crist (cf. Catecisme 436-440), nom
que procedeix de la traducció grega
del terme hebreu «Messies» i que vol
dir «ungit». Passa a ser el nom propi
de Jesús perquè «va dur a terme
perfectament la missió divina que
significa. A Israel eren ungits en nom
de Déu els qui li eren consagrats per
a una missió que venia
d’ell» (Catecisme 436). Era el cas dels
sacerdots, els reis i excepcionalment



els profetes. Aquest cas havia de ser
per excel·lència el del Messies que
Déu enviaria per instaurar
definitivament el seu regne. Jesús va
complir l’esperança messiànica
d’Israel en la seva triple funció de
sacerdot, profeta i rei (cf. ibid.).
«Jesús va acceptar el títol de Messies,
al qual tenia dret (cf. Jn 4, 25-26; 11,
27), però no sense reserves, ja que,
per a una part dels seus
contemporanis, aquest títol era entès
segons una concepció massa humana
(cf. Mt 22, 41-46), essencialment
política (cf. Jn 6, 15; Lc 24,
21)» (Catecisme 439).

Jesucrist és l’unigènit de Déu, el Fill
únic de Déu (cf. Catecisme 441-445).
La filiació de Jesús respecte al seu
Pare no és una filiació adoptiva com
la nostra, sinó la filiació divina
natural, és a dir, «la relació única i
eterna de Jesucrist amb Déu, el seu
Pare: és el Fill Unigènit del Pare (cf. 
Jn 1, 14-18; 3, 16-18) i Déu com ell (cf. 



Jn 1, 1). Creure que Jesucrist és el Fill
de Déu és necessari per a ser cristià
(cf. Ac 8, 37; 1Jn 2, 23)» (Catecisme
454). Els Evangelis «recorden en dos
moments solemnes, el baptisme i la
transfiguració del Crist, la veu del
Pare que el designa com el seu “Fill,
l’Estimat” (Mt 3, 17; 17, 5). Jesús es
designa ell mateix com el “Fill
unigènit de Déu” (Jn 3, 16) i afirma
amb aquest títol la seva preexistència
eterna» (Catecisme 444).

Senyor (cf. Catecisme 446-451): «En la
traducció grega dels llibres de l’Antic
Testament, el nom inefable amb què
Déu va revelar-se a Moisès (cf. Ex 3,
14), YHWH, és substituït per Kyrios
(“Senyor”). Des d’aleshores Senyor ha
estat el nom més habitual per a
designar la divinitat del Déu d’Israel.
El Nou Testament utilitza aquest
sentit fort del títol de “Senyor”, tant
amb referència al Pare, com també
—i aquesta és la novetat— amb
referència a Jesús, reconegut així



com a Déu veritable (cf. 1Co 2,
8)» (Catecisme 446). En atribuir a
Jesús el títol diví de Senyor, «les
primeres confessions de fe de
l’Església afirmen, des de l’origen (cf. 
Ac 2, 34-36), que el poder, l’honor i la
glòria deguts a Déu Pare corresponen
també a Jesús (cf. Rm 9, 5; Tt 2, 13; Ap
5, 13), ja que ell és “de condició
divina” (Fl 2, 6) i el Pare ha
manifestat aquesta sobirania de
Jesús ressuscitant-lo entre els morts i
elevant-ho a la seva glòria (cf. Rm 10,
9; 1Co 12, 3; Fl 2, 9-11)» (Catecisme
449). L’oració cristiana, litúrgica o
personal, està marcada pel títol
«Senyor» (cf. Catecisme 451).

5. Crist és l’únic mitjancer perfecte
entre Déu i els homes. És mestre,
sacerdot i rei.

«Jesucrist és veritable Déu i veritable
home, en la unitat de la seva Persona
divina: per això és l’únic Mitjancer
entre Déu i els homes» (Catecisme



480). L’expressió més pregona del
Nou Testament sobre la mediació de
Crist es troba en la primera carta a
Timoteu: «Hi ha un sol Déu, hi ha
també un sol mitjancer entre Déu i
els homes, el Crist Jesús home, el
qual es donà a si mateix en rescat per
a tothom» (1Tm 2, 5). Es presenten
aquí la persona del Mitjancer i l’acció
del Mitjancer. I en la carta als
Hebreus es presenta Crist com el
mitjancer d’una nova aliança (cf. He
8, 6; 9, 15; 12, 24). Jesucrist és
mitjancer perquè és perfecte Déu i
perfecte home, però és mitjancer en
la seva humanitat i per la seva
humanitat. Aquests textos del Nou
Testament presenten Crist com a
profeta i revelador, com a summe
sacerdot i com a senyor de tota la
creació. No es tracta de tres
ministeris diferents, sinó de tres
aspectes diversos de la funció
salvífica de l’únic mitjancer.



Crist és el profeta anunciat en el
Deuteronomi (18, 18). La gent tenia
Jesús per profeta (cf. Mt 16, 14; Mc 6,
14-16; Lc 24, 19). El mateix inici de la
carta als Hebreus en resulta
paradigmàtic. Però Crist és més que
profeta: és el mestre, és a dir, aquell
qui ensenya per pròpia autoritat,
amb una autoritat desconeguda fins
llavors, que deixava sorpresos als qui
l’escoltaven. El caràcter suprem dels
ensenyaments de Jesús es fonamenta
en el fet que és Déu i home. Jesús no
sols ensenya la veritat, sinó que ell és
la veritat feta visible en la carn. Crist,
Verb etern del Pare, «és la paraula
única, perfecta i insuperable del
Pare. En el Crist el Pare ens ho ha
revelat tot, i ja no hi haurà cap més
paraula que aquesta» (Catecisme 65).
L’ensenyament de Crist és definitiu,
també en el sentit que la revelació de
Déu als homes en la història hi ha
tingut l’últim compliment.



Crist és sacerdot. La mediació de
Jesucrist és una mediació sacerdotal.
En la carta als Hebreus, que té com a
tema central el sacerdoci de Crist,
Jesucrist és presentat com el summe
sacerdot de la nova aliança,
«pontífex per sempre segons l’ordre
de Melquisedec» (He 5, 10; 6, 20),
«sant, innocent, immaculat» (He 7,
26), «que, “amb una sola oblació, ha
deixat per sempre més perfectament
acabada la seva obra en aquells qui
són santificats” (He 10, 14), és a dir,
amb l’únic sacrifici de la seva
Creu» (Catecisme 1544). De la
mateixa manera que el sacrifici de
Crist —la seva mort a la Creu— és
únic per la unitat que existeix entre
el sacerdot i la víctima —de valor
infinit—, així també el seu sacerdoci
és únic. Ell és l’única víctima i l’únic
sacerdot. Els sacrificis de l’Antic
Testament eren figura del de Crist i
tenien valor precisament perquè
s’ordenaven al de Crist. El sacerdoci
de Crist, sacerdoci etern, és participat



pel sacerdoci ministerial i pel
sacerdoci dels fidels, que ni se sumen
al de Crist ni el succeeixen (cf. 
Catecisme 1544-1547).

Crist és rei. Ho és no sols en la
mesura que és Déu, sinó també en la
mesura que és home. La sobirania de
Crist és un aspecte fonamental de la
seva mediació salvífica. Crist salva
perquè té el poder efectiu per fer-ho.
La fe de l’Església afirma la reialesa
de Crist i professa en el credo que «el
seu regne no tindrà fi», repetint el
que l’arcàngel Gabriel va dir a Maria
(cf. Lc 1, 32-33). La dignitat reial de
Crist ja havia estat anunciada en
l’Antic Testament (cf. Sl 2, 6; Is 7, 6;
11.1-9; Dn 7, 14). No obstant això,
Crist no va parlar gaire de la seva
reialesa, perquè entre els jueus del
seu temps estava molt difosa una
concepció material i terrestre del
regne messiànic. Sí que ho va
reconèixer en un moment
particularment solemne, quan va



respondre a una pregunta de Pilat:
«Tu mateix ho dius: sóc rei» (Jn 18,
37). La reialesa de Crist no és
metafòrica, és real i implica el poder
de legislar i de jutjar. És una reialesa
que es fonamenta en el fet que és el
Verb encarnat i que és el nostre
Redemptor[14]. El seu regne és
espiritual i etern. És un regne de
santedat i de justícia, d’amor, de
veritat i de pau[15]. Crist exerceix la
reialesa atraient a si tots els homes
per la seva mort i resurrecció (cf. Jn
12, 32). Crist, Rei i Senyor de
l’univers, es va fer el servidor de tots,
«no va venir a ser servit, sinó a servir
i a donar la vida en rescat per una
multitud (Mt 20, 28)» (Catecisme 786).

El poble de Déu «participa d’aquestes
tres funcions del Crist i porta les
responsabilitats de la missió i del
servei que en deriven» (Catecisme
783).



6. Tota la vida de Crist és
redemptora

Pel que fa a la vida de Crist, «el
Símbol de la fe només parla dels
misteris de l’Encarnació (concepció i
naixement) i de la Pasqua (passió,
crucifixió, mort, sepultura, baixada
als inferns, resurrecció, ascensió). No
diu res explícitament dels misteris de
la vida amagada i pública de Jesús;
però els articles de la fe referents a
l’Encarnació i a la Pasqua de Jesús
il·luminen tota la vida terrestre del
Crist» (Catecisme 512).

Tota la vida de Crist és redemptora i
qualsevol acte humà seu posseeix un
valor transcendent de salvació. Fins i
tot en els actes més senzills i
aparentment menys importants de
Jesús hi ha un eficaç exercici de la
seva mediació entre Déu i els homes,
perquè són sempre accions del Verb
encarnat. Aquesta doctrina la va
entendre amb especial profunditat



sant Josepmaria, que ha ensenyat a
transformar tots els camins de la
terra en camins divins de
santificació: «Arriba la plenitud dels
temps i, per complir aquesta missió
[...] neix un Infant a Betlem. És el
Redemptor del món; però, abans de
parlar, estima amb obres. No porta
cap fórmula màgica, perquè sap que
la salvació que ofereix ha de passar
pel cor de l’home. Les seves primeres
accions són rialles, plors de nen, son
inerme d’un Déu encarnat: perquè
ens enamorem d’Ell, perquè el
sapiguem acollir en els nostres
braços»[16].

Els anys de la vida amagada de Crist
no són una simple preparació per al
seu ministeri públic, sinó actes
redemptors autèntics, orientats a la
consumació del misteri pasqual. És
de gran rellevància teològica el fet
que Jesús compartís durant gairebé
tota la vida la condició de la
immensa majoria dels homes: la vida



quotidiana de família i de treball a
Natzaret. Natzaret és així una lliçó de
vida familiar, una lliçó de treball[17].
Crist també realitza la redempció
durant tots els anys de treball de la
seva vida amagada i així dóna tot el
sentit diví a la feina quotidiana del
cristià en la història de la salvació, i
de milions d’homes de bona voluntat:
«Jesús, creixent i vivint com un de
nosaltres, ens revela que l’existència
humana, els quefers corrents i
ordinaris, tenen un sentit diví»[18].

José Antonio Riestra

Bibliografia bàsica

Catecisme de l’Església catòlica
484-570, 720-726 i 963-975.

Benet XVI / Joseph Ratzinger, Jesús de
Nazaret, La Esfera de los Libros,
Madrid 2007, 23-30; 371-410
(«Introducción» i cap. 10).

Lectures recomanades



J. L. Bastero d’Eleizalde, Maria,
Madre del Redentor, 2a ed., Eunsa,
Pamplona 2004.

M. Ponce Cuéllar, Maria, Madre del
Redentor i Madre de la Iglesia, 2a ed.,
Herder, Barcelona 2001.

F. Ocáriz – L. F. Mateo Seco – J. A.
Riestra, El misterio de Jesucristo, 3a
ed., EUNSA, Pamplona 2004.

[1] Sant Agustí, De Trinitate 2, 5, 9; cf.
Concili IV del Laterà: DS 801.

[2] Joan Pau II, enc. Redemptoris
Mater, 25-III-1987, 8; cf. Pio IX, butlla 
Ineffabilis Deus; Pius XII, butlla 
Munificentissimus Deus, AAS
42(1950)9768; Pau VI, exh. ap. 
Marialis cultus, 25; CIC 488.

[3] Sant Lleó Magne, ep. Lectis
dilectionis tuae, DS 291-294.



[4] Sant Basili, In Christi
generationem 5.

[5] Concili II del Vaticà, const. Lumen
Gentium [sigla: LG] 59; cf. la
proclamació del dogma de
l’Assumpció de la benaventurada
Mare de Déu pel papa Pius XII el
1950: DS 3903.

[6] Cf. Pius XII, enc. Ad celi reginam,
11-10-1954: AAS 46(1954)625-640.

[7] Cf. AAS 46(1954)662-666.

[8] Concili II del Vaticà, const. Lumen
Gentium 56.

[9] Ibid., 61.

[10] Ibid., 62.

[11] Cf. AAS 56(1964)1015-1016.

[12] Cf. Pau VI, exh. Marialis cultus
56.



[13] Concili II del Vaticà, const. 
Lumen Gentium 66.

[14] Cf. Pius XI, enc. Quas primas,
11-11-1925, AS 17(195)599.

[15] Cf. Missal romà, prefaci de la
missa de Jesucrist, Rei de l’univers.

[16] Sant Josepmaria, És Crist que
passa 36.

[17] Cf. Pau VI, al·locució a Natzaret,
5-1-1964: Insegnamenti di Paolo VI
2(1964)25.

[18] Sant Josepmaria, És Crist que
passa 14.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/resum-de-fe-
cristiana-9-lencarnacio/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/resum-de-fe-cristiana-9-lencarnacio/
https://opusdei.org/ca-ad/article/resum-de-fe-cristiana-9-lencarnacio/
https://opusdei.org/ca-ad/article/resum-de-fe-cristiana-9-lencarnacio/

	Tema 9. L’encarnació

