opusdei.org

Tema 6. La creacio

La doctrina de la creaci6 és la
primera resposta als
interrogants fonamentals de
I’home sobre el seu origenila
seva fi.

07/01/2011

Introduccio

La importancia de la veritat de la
creacio consisteix en el fet que és «el
fonament de tots els projectes divins
de salvacio; [...] és I’inici de la
historia de la salvacio, que culmina
en Crist» (Compendi 51). Tant la



Biblia (Gn 1,1) com el credo
comencen amb la confessié de fe en
el Déu creador.

A diferencia dels altres grans
misteris de la nostra fe (la Trinitat i
I’encarnacid), la creacio «és una
primera resposta als interrogants
fonamentals de ’home sobre el seu
origen i la seva fi» (Compendi 51),
que l’esperit huma ja es planteja i, en
part, pot també respondre, com ho
mostra la reflexio filosofica. Malgrat
els relats dels origens pertanyents a
la cultura religiosa de tants pobles
(cf. Catecisme 285), I’especificitat de
la nocid de creacié només es va
copsar, de fet, amb la revelacid
judeocristiana.

La creacio és, doncs, un misteri de fe
1, alhora, una veritat accessible a la
rad natural (cf. Catecisme 286).
Aquesta peculiar posicio entre la fe i
la raé6 fa de la creacié un bon punt de
partida en la tasca d’evangelitzacio i



de dialeg que els cristians estan
sempre cridats a realitzar —
particularment en els nostres dies[1]
—, com ja feu sant Pau a ’Areopag
d’Atenes (Ac 17,16-34).

Se sol distingir entre I’acte creador
de Déu (la creacio active sumpta) i la
realitat creada, que és I’efecte de tal
accio divina (la creacio passive
sumpta)[2]. Seguint aquest esquema
s’exposen a continuacio els
principals aspectes dogmatics de la
creacio.

1. ’acte creador

1.1. «La creacio és I’obra comuna
de la Santissima
Trinitat» (Catecisme 292)

La revelacio presenta I’accio
creadora de Déu com a fruit de la
seva omnipotencia, de la seva saviesa
i del seu amor. Se sol atribuir
especialment la creacio al Pare (cf.
Compendi 52), aixi com la redempcio



al Fill i la santificacid a ’Esperit Sant.
Al mateix temps, les obres ad extra
de la Trinitat —la creacio n’és la
primera— s6n comunes a totes les
persones divines i, per aixo, cal
preguntar-se pel paper especific de
cada persona en la creacio, perque
«cada persona divina fa ’obra
comuna segons la seva propietat
personal» (Catecisme 258). Aquest és
el sentit de ’apropiacio dels atributs
essencials (omnipotencia, saviesa i
amor respectivament), que
tradicionalment també s’atribueixen
a l’acci6 creadora del Pare, del Fill i
de I’Esperit Sant.

En el simbol nicenoconstantinopolita
confessem la nostra fe «en un sol
Déu, Pare totpoderds, creador del cel
i de la terra», «en un sol Senyor,
Jesucrist, [...] per ell tota cosa fou
creada» i «en ’Esperit Sant, que és
Senyor i infon la vida» (DH 150). Per
tant, la fe cristiana parla no sols
d’una creacio ex nihilo, del no-res,



que indica ’'omnipoténcia de Déu
Pare, sin6 també d’una creacio feta
amb intel-ligéncia, amb la saviesa de
Déu —el Logos, per mitja del qual tot
va ser fet (Jn 1,3)—, i d’'una creacio ex
amore (cf. GS 19), fruit de la llibertat i
de Pamor que és Déu mateix,
I’Esperit que procedeix del Pare i del
Fill. En consequiéncia, les processions
eternes de les persones divines son a
la base de la seva accid creadora[3].

Aixi, com no hi ha contradiccié entre
la unicitat de Déu i el fet de ser tres
persones, de manera analoga no es
contraposa la unicitat del principi
creador amb la diversitat dels modes
d’obrar de cadascuna de les
persones.

«Creador del cel i de la terra»

«“Al principi, Déu crea el celila
terra”. Tres coses s’afirmen en
aquestes primeres paraules de
I’Escriptura: el Déu etern va posar un
comencament a tot el que existeix



fora d’ell. Només ell és creador (el
verb “crear” —en hebreu bara—
sempre porta Déu per subjecte). La
totalitat del que existeix (expressada
amb la férmula “el cel i la terra”)
depéen d’aquell que 1i ha donat
I’ésser» (Catecisme 290).

Només Déu pot crear en sentit
propi[4], la qual cosa implica
originar les coses del no-res (ex
nihilo) i no a partir de quelcom
preexistent; per a aixo es requereix
una poténcia activa infinita, que
només correspon a Déu (cf.
Catecisme 296-298). Es congruent, per
tant, assignar ’omnipoténcia
creadora al Pare, ja que ell és en la
Trinitat fons et origo —segons una
expressio classica—, és a dir, la
persona de qui procedeixen les altres
dues, principi sense principi.

La fe cristiana afirma que la distincio
fonamental en la realitat és la que es
dona entre Déu i les criatures. Aixo



va suposar una novetat en els
primers segles, en els quals la
polaritat entre la materia i I’esperit
donava peu a visions inconciliables
entre si (materialisme i
espiritualisme, dualisme i monisme).
El cristianisme va trencar aquests
motlles, sobretot amb I’afirmacio que
també la materia (igual que I’esperit)
és creacio de I'anic Déu
transcendent. Més endavant, sant
Tomas va desenvolupar una
metafisica de la creacio que descriu
Déu com el mateix ésser subsistent
(Ipsum Esse Subsistens). Com a causa
primera, és absolutament
transcendent al moén i, alhora, en
virtut de la participacio del seu ésser
en les criatures, és present
intimament en elles, les quals
depenen en tot de qui és la font de
I’ésser. Déu és superior summo meo i,
al mateix temps, intimior intimo meo
(cf. sant Agusti, Confessions 3,6,11; cf.
Catecisme 300).



«Per ell tota cosa fou creada»

La literatura sapiencial de I’Antic
Testament presenta el mon com a
fruit de la saviesa de Déu (cf. Sv 9,9).
«No és el producte d’'una necessitat
qualsevol, d’'un desti cec o de
I’atzar» (Catecisme 295), sind que és
intel-ligible. La rad humana, que
participa de la llum de ’enteniment
divi, pot copsar-ne el sentit, encara
que amb esfor¢ i amb esperit
d’humilitat i de respecte davant el
Creador il’obra seva (cf. Jb 42,3; cf.
Catecisme 299). Aquesta realitat
s’expressa plenament en el Nou
Testament: en identificar el Fill,
Jesucrist, amb el Logos (cf. Jn 1,1ss),
afirma que la saviesa de Déu és una
persona, el Verb encarnat, per qui tot
va ser fet (Jn 1,3). Sant Pau formula
aquesta relacio de tot el que s’ha
creat amb Crist aclarint que totes les
coses han estat creades en ell, per
mitja d’ell i destinades a ell (cf. Col
1,16-17).



Hi ha, doncs, una ra6 creadora en
I’origen del cosmos (cf. Catecisme
284)[5]. El cristianisme té, des del
comenc¢ament, una confianca gran
en la capacitat de conéixer de la rao
humana: esta segur que la rad
(cientifica, filosofica, etc.) no podra
arribar mai a conclusions contraries
a la fe, perque totes dues provenen
d’un mateix origen.

No és infrequent trobar-se amb
alguns que plantegen disjuntives
falses com, per exemple, entre la
creacio i ’evolucid. En realitat, una
adequada epistemologia no sols
distingeix els ambits propis de les
ciencies naturals i de la fe, sin6 que
també reconeix en la filosofia un
element de mediacio necessari.
D’una banda les ciéncies, amb el
metode i ’objecte propis, no
cobreixen tot ’'ambit de la raé
humana; d’altra banda la fe, que es
refereix al mateix mon de que parlen
les ciéncies, necessita les categories



filosofiques per formular-se i entrar
en dialeg amb la racionalitat
humana[6].

Es logic, doncs, que des de I’inici
I’Església cerqueés el dialeg amb la
rad: una rad conscient del seu
caracter creat, perqué no s’ha donat
a si mateixa l’existéncia ni disposa
completament del seu futur; una rao
oberta al que la transcendeix, en
definitiva, a la Rao originaria.
Paradoxalment, una rad tancada
sobre si, que creu poder trobar dins
seu la resposta als interrogants més
profunds, acaba afirmant el sense
sentit de I’existencia i no reconeixent
la intel-ligibilitat de la realitat
(nihilisme, irracionalisme, etc.).

«Que és Senyor i infon la vida»

«Creiem que [el moOn] procedeix de la
voluntat lliure de Déu, que ha volgut
fer participar les criatures en el seu
ésser, la seva saviesa, la seva bonesa:
“Vos heu creat totes les coses, i pel



vostre voler totes, que no existien,
foren creades” (Ap 4,11). [...] “El
Senyor és bo per a tothom, estima
entranyablement tot allo que ha
creat” (Sl 145,9)» (Catecisme 295). En
consequencia, «sortida de la bondat
divina, la creacio participa d’aquesta
bondat (“I Déu veié que era bo [...]
molt bo”: Gn 1,4.10.12.18.21.31). Déu
ha volgut la creacio com un
present» (Catecisme 299).

Aquest caracter de bondat i de do
lliure permet descobrir en la creacio
I’actuacio de ’Esperit —que «batia
les ales sobre 'aigua» (Gn 1,2)—, la
persona que és do en la Trinitat,
amor subsistent entre el Pare i el Fill.
I’Església confessa la fe en I'obra
creadora de I’Esperit Sant, que infon
la vida i que és font de tot bé[7].

L’afirmacio cristiana de la divina
llibertat creadora permet superar les
estretors d’altres visions que, posant
una necessitat en Déu, acaben per



sostenir un fatalisme o un
determinisme. No hi ha res, ni «dins»
ni «fora» de Déu, que I’obligui a
crear. Aleshores, quin és el fi que el
mou? Que s’ha proposat en crear-
nos?

1.2. «<E mon ha estat creat per a la
gloria de Déu» (Concili I del Vatica)

Déu ho ha creat tot «no per
augmentar la seva gloria sino per
manifestar-la i comunicar-la» (sant
Bonaventura, Sent., 2,1,2,2,1). El
Concili I del Vatica (1870) ensenya
que «per la seva bondat i la seva
forca totpoderosa, no per augmentar
la propia benaventuranca ni per
adquirir la perfeccio, sino per
manifestar-la pels béns que atorga a
les criatures, el Déu veritable, amb
designi libérrim, en el comencament
del temps va crear alhora del no-res
les dues criatures, I’espiritual i la
corporal» (DS 3002; cf. Catecisme
293).



«La gloria de Déu és que es realitzi
aquesta manifestacio i aquesta
comunicacio de la seva bondat. Per
aixo va crear el mon. “Ens ha
predestinat a esdevenir fills seus per
Jesucrist, segons el beneplacit de la
seva voluntat, per a lloancga de gloria
de la seva gracia” (Ef 1,5-6). “La
gloria de Déu és que ’home visqui, i
la vida de ’home és la visio de

Déu” (sant Ireneu, Adversus haereses
4,20,7)» (Catecisme 294).

A diferéncia d’'una dialéctica de
principis contraposats (com s’esdevé
en el dualisme maniqueu i també en
I'idealisme monista hegelia), afirmar
la gloria de Déu com a fi de la creacio
no implica una negacio de ’home,
sind un pressupost indispensable
perque es realitzi. ’optimisme
cristia arrela en I’exaltacio conjunta
de Déu i de 'home: «[’home és gran
només si Déu és gran»[8]. Es tracta
d’un optimisme i una logica que
afirmen I’absoluta prioritat del bé,



pero aixo no significa que els homes
siguin cecs davant la preséncia del
mal en el mon i en la historia.

1.3. La conservacioila
provideéncia. El mal

La creacid no es redueix als inicis. Un
cop «feta la creacio, Déu no
abandona la seva criatura a ella
mateixa. No s’acontenta amb donar-li
I’ésser i I’existencia: la conserva a
cada moment en I’ésser, li dona la
forca d’actuar i la condueix al seu
terme» (Catecisme 301). La Sagrada
Escriptura compara aquesta actuacio
de Déu en I’historia amb I’accié
creadora (cf. Is 44,24; 45,8; 51,13). La
literatura sapiencial explicita I’accid
de Déu que manté les criatures en
I'existéncia. «¢Com subsistiria res, si
vOs no volguéssiu, o que seguiria
existint, si vos no ho cridéssiu?» (Sv
11,25). Sant Pau va més lluny encara
1 atribueix aquesta accio
conservadora a Crist: «Ell és abans de



totes les coses, 1 totes subsisteixen en
ell» (Col 1,17).

El Déu cristia no és un rellotger o
arquitecte que després d’haver
realitzat la seva obra se’n desentén.
Aquestes imatges sOn propies d’'una
concepcio deista, segons la qual Déu
no s’immisceix en els afers d’aquest
mon. Pero aixo suposa una distorsio
de ’autentic Déu creador, perque
separen drasticament la creacio de la
conservacio i el govern divi del
mon[9].

La nocio de conservacio «fa de pont»
entre ’accio creadora de Déuiel
govern divi del mon (providencia).
Déu no sols crea el mon i el manté en
I’existéncia, siné que a més a més
«condueix les seves criatures cap a la
perfeccio darrera, a la qual les ha
cridades» (Compendi 55). La Sagrada
Escriptura presenta la sobirania
absoluta de Déu i en testimonia
constantment la cura paterna, tant



en les coses més petites com en els
grans esdeveniments de la historia
(cf. Catecisme 303). En aquest
context, Jesus es revela com la
providencia «encarnada» de Déu,
que atén com a bon pastor les
necessitats materials i espirituals
dels homes (Jjn 10,11.14-15; Mt
14,13-14, etc.) i els ensenya a
abandonar-se en la seva atencio (Mt
6,31-33).

Si Déu crea, sosté i dirigeix tot amb
bondat, d’on prové el mal? «A
aquesta pregunta tan punyent com
inevitable, tan dolorosa com
misteriosa, no hi podem donar una
resposta rapida. Només el conjunt de
la fe cristiana pot oferir la resposta
[...]1. No hi ha una sola ratlla del
missatge cristia que no sigui, en part,
una resposta a la qiiestio del

mal» (Catecisme 309).

La creacid no esta acabada des del
principi, siné que Déu la va fer in



statu viae, és a dir, vers una meta
ultima encara per assolir. Per
realitzar els seus designis, Déu se
serveix del concurs de les criatures i
concedeix als homes una participacid
en la providencia, tot respectant-los
la llibertat encara que obrin
malament (cf. Catecisme 302, 307,
311). El fet realment sorprenent és
que «Déu, amb la seva providencia
omnipotent, pot treure un bé de les
consequeéncies d’'un mal» (Catecisme
312). Es una misteriosa pero
grandissima veritat que «Déu
col-labora en tot per al bé d’aquells
qui 'estimen» (Rm 8,28)[10].

L’experiéncia del mal sembla
manifestar una tensio entre
I’omnipoténcia i la bondat divines
que actuen en l’historia.
[’omnipoténcia rep una resposta,
certament misteriosa, en
I’esdeveniment de la creu de Crist,
que revela el «mode de ser» de Déu i



és, per tant, font de saviesa per a
I’home (sapientia crucis).

1.4. La creacio i la salvacio

La creacio «és el primer pas vers
I’Alianca de I'inic Déu amb el seu
poble» (Compendi 51). En la Biblia la
creacio és oberta a I’actuacio
salvifica de Déu en I’historia, que té
la plenitud en el misteri pasqual de
Crist i que assolira la perfeccio
definitiva al final del temps. La
creacio esta feta pensant en el
dissabte, el dia seté, quan Déu
culmina la primera creacio i
descansa. El dissabte s’obre al dia
vuite, quan comenca una obra
encara més meravellosa: la
redempcio, la nova creacié en Crist
(cf. Catecisme 345-349).

Aixi es mostra la continuitat i la
unitat del designi divi de creacid i
redempcio. Entre totes dues no hi ha
cap hiat, perque el pecat dels homes
no ha corromput totalment ’obra



divina, sin6é només un vincle. La
relacid entre totes dues —la creacid i
la salvacio— pot expressar-se dient,
per una banda, que la creacio és el
primer esdeveniment salvific i, per
una altra, que la salvacio redemptora
té les caracteristiques d’una creacio
nova. Aquesta relacio il-lumina
importants aspectes de la fe
cristiana, com ’ordenacié de la
natura a la gracia o I’existéncia d’'un
unic fi sobrenatural de ’home.

2. La realitat creada

L’efecte de I’accid creadora de Déu és
la totalitat del mon creat, «el celila
terra» (Gn 1,1). Déu és «creador de
totes les coses —de les visibles i les
invisibles, de les espirituals i les
corporals—, que per la virtut
omnipotent des del principi del
temps va crear alhora del no-res les
dues criatures, I’espiritual i la
corporal, és a dir, ’angeélica i la
mundana. Després va crear la



humana, com a comuna, composta
d’esperit i de cos»[11].

El cristianisme supera tant el
monisme (que afirma que la materia
i l’esperit es confonen, que la realitat
de Déu i del mon s’identifiquen), com
el dualisme (segons el qual la
materia i I’esperit son principis
originaris oposats).

[’accio creadora pertany a I’eternitat
de Déu, pero I’efecte d’aquesta accio
esta marcat per la temporalitat. La
revelacié afirma que el mon ha estat
creat com a mon amb un inici
temporal[12], és a dir, que el mo6n ha
estat creat juntament amb el temps,
la qual cosa és forca congruent amb
la unitat del designi divi de revelar-
se en 'historia de la salvacid.

2.1. E1 mon espiritual: els angels

«’existencia dels éssers espirituals,
no corporals, que la Sagrada
Escriptura correntment anomena



angels, és una veritat de fe. E1
testimoni de ’Escriptura és tan clar
com la unanimitat de la

Tradicio» (Catecisme 328). Totes dues
els mostren amb la doble funcio de
lloar Déu i ser missatgers del seu
designi salvador. El Nou Testament
presenta els angels relacionats amb
Crist: creats per mitja d’ell i destinats
a ell (cf. Col 1,16). Envolten la vida de
Jesus des que neix fins a ’ascensio i
son els anunciadors de la seva
segona vinguda gloriosa (cf.
Catecisme 333).

El angels també son presents des de
I'inici en la vida de ’Església, la qual
se’n beneficia de ’ajuda poderosa i
en la liturgia s’hi uneix per adorar
Déu. La vida de cada home és
acompanyada des del naixement per
un angel que el protegeix i el
condueix a la vida (cf. Catecisme
334-336).



La teologia (especialment sant Tomas
d’Aquino, el Doctor Angeélic) i el
magisteri de ’Església han
aprofundit en la natura d’aquests
éssers purament espirituals, dotats
d’intel-ligencia i voluntat: afirma que
son criatures personals i immortals,
que superen en perfeccio totes les
criatures visibles (cf. Catecisme 330).

Els angels van ser creats en un estat
de prova. Alguns es van rebel-lar
irrevocablement contra Déu. Caiguts
en el pecat, Satan i els altres dimonis
—(que havien estat creats bons, pero
per si mateixos es van fer dolents—
van instigar els nostres primers
pares perqueée pequessin (cf.
Catecisme 391-395).

2.2. El mon material

«Déu mateix va crear el moén visible,
amb tota la seva riquesa, la seva
diversitat i el seu ordre. L’Escriptura
presenta ’obra del Creador
simbolicament com un conjunt de sis



dies de “treball” divi que s’acaben
amb el “repos” del dia sete (Gn
1,1-2,4)» (Catecisme 337). «I’Església
ha hagut de defensar molt sovint la
bondat de la creacio, adhuc del mon
material (cf. DS 286; 455-463; 800;
1333; 3002)» (Catecisme 299).

«Per la condicio mateixa de la
creacio, totes les coses son dotades de
fermesa, veritat i bondat propies i
d’un ordre» (GS 36, 2). La veritatila
bondat de tot el que s’ha creat
procedeixen de I'tinic Déu creador,
que és alhora tri. Aixi, el mon creat
és un reflex aproximat de ’actuacio
de les persones divines: «en totes les
criatures hi ha una representacio de
la Trinitat a manera de vestigi»[13].

El cosmos té una bellesa i una
dignitat, en la mesura que és obra de
Déu. Hi ha una solidaritat i una
jerarquia entre els éssers, la qual
cosa ha de menar-nos cap a una
actitud contemplativa de respecte



vers les coses creades i les lleis
naturals que les regeixen (cf.
Catecisme 339, 340, 342, 354).
Certament el cosmos ha estat creat
per a ’home, que ha rebut de Déu el
mandat de dominar la terra (cf. Gn
1,28). Tal mandat no és una invitacio
a I’explotacio despotica de la natura,
sind a participar en el poder creador
de Déu: mitjancant el treball, I’'home
col-labora en el perfeccionament de
la creacio.

El cristia comparteix les exigéncies
justes que la sensibilitat ecologica ha
manifestat en les ultimes decades,
sense caure en una vaga divinitzacio
del moén i afirmant la superioritat de
I’home sobre la resta dels éssers com
«el cimal de I’obra de la

creacio» (Catecisme 343).

2.3. ’home

Les persones humanes tenen una
posicio peculiar en I’obra creadora
de Déu, perque participen alhora de



la realitat material i espiritual.
L’Escriptura ens diu que Déu només
va crear ’home a imatge i semblanca
seva (cf. Gn 1,26). Déu I’ha posat al
capdavant de la realitat visible i li
dona una dignitat especial, perque
«de totes les criatures visibles, només
I’home “és capac de coneixer i
d’estimar el seu creador” (GS 12, 3);
és “I'tinica criatura d’aquest mon que
Déu ha volgut per si mateixa” (GS 24,
3); només ell és cridat a participar,
pel coneixement i 'amor, de la vida
de Déu. Per aquest fi ha estat creat i
aquesta és la rao fonamental de la
seva dignitat» (Catecisme 356; cf.
ibidem, 1701-1703).

Home i dona, en la seva diversitat i
complementarietat volgudes per Déu,
tenen la mateixa dignitat de persones
(cf. Catecisme 357, 369, 372). En tots
dos es déna una uni6 substancial del
cosil’anima: ’anima és la forma del
cos. Com que és espiritual, 'anima
humana és creada immediatament



per Déu (no és «produida» pels pares,
ni tampoc és preexistent) i és
immortal (cf. Catecisme 366). Aquests
dos punts (I'espiritualitat i la
immortalitat) es poden mostrar
filosoficament. Per tant, és un
reduccionisme afirmar que I’home
procedeix exclusivament de
I’evolucio biologica (evolucionisme
absolut). En la realitat hi ha salts
ontologics que no poden explicar-se
només amb I’evolucio. La
consciencia moral i la llibertat de
I’home, per exemple, manifesten la
seva superioritat sobre el mon
material i son una mostra de la seva
dignitat especial.

La veritat de la creaci6 ajuda a
superar dues posicions
antagoniques: negar la llibertat
(determinisme) i, a I’extrem contrari,
exaltar-la indegudament. La llibertat
humana és creada, no absoluta, i
existeix en mutua dependéencia amb
la veritat i el bé. El somni d’una



llibertat com a poder absolut i
arbitrarietat respon a una imatge
deformada no sols de ’home, siné
també de Déu.

Mitjangant ’activitat i el treball,
I’home participa del poder creador
de Déu[14]. A més a més, la seva
intel-ligéncia i voluntat son una
participacio, una espurna, de la
saviesa i ’'amor divins. Mentre que la
resta del mon visible és un mer
vestigi de la Trinitat, ’ésser huma
constitueix una auténtica imago
Trinitatis.

3. Algunes conseqiiéncies
practiques de la veritat sobre la
creacio

La radicalitat de ’accio6 creadora i
salvadora de Déu exigeix de I’home
una resposta que tingui aquest
mateix caracter de totalitat: «<Estima
Jahve, el teu Déu, amb tot el cor, amb
tota ’anima i amb totes les

forces» (Dt 6,5; cf. Mt 22,37; Mc 12,30;



Lc 10,27). En aquesta
correspondencia es troba la felicitat
autentica, I'inica actitud que orienta
plenament la llibertat humana.

Alhora, la universalitat de I’accio
divina té un sentit intensiu i
extensiu: Déu crea i salva tot ’home i
tots els homes. Correspondre a la
crida de Déu a estimar-lo amb tot el
nostre ésser esta intrinsecament unit
a portar el seu amor arreu del
moén[15].

El coneixement i ’admiracio del
poder, la saviesa i ’amor divins
condueixen ’home a una actitud de
reverencia, adoracio i humilitat, a
viure en la preséncia de Déu sabent-
se fill seu. Al mateix temps, la fe en la
providencia dona al cristia una
actitud de confianca filial en Déu en
totes les circumstancies: amb
agraiment davant els béns rebuts i
amb senzill abando davant el que



pugui semblar dolent, perque Déu
treu dels mals uns béns més grans.

Conscient que tot ha estat creat per a
la gloria de Déu, el cristia procura
conduir-se en totes les accions
cercant el fi veritable que omple la
vida de felicitat: la gloria de Déu, no
la propia vanagloria. S’esforca per
rectificar la intencid en les accions,
de manera que pugui dir-se que
I'tnic fi de la seva vida és aquest: Deo
omnis gloria![16].

Déu ha volgut posar ’home al
capdavant de la creacio atorgant-li el
domini sobre el mon, de manera que
el perfeccioni amb el treball. Per
tant, ’activitat humana pot ser
considerada com una participacio en
la divina obra creadora.

La grandesa i la bellesa de les
criatures suscita en les persones
admiracio, hi desperta la pregunta
sobre l’origen i el desti del mon i de
I’home: els fa entreveure la realitat



del seu creador. En el dialeg amb els
no creients, el cristia pot suscitar
aquestes preguntes, perque les
intel-ligéncies i els cors s’obrin a la
Ilum del Creador. Aixi mateix, en el
dialeg amb els creients de les
diverses religions, el cristia troba en
la veritat de la creacié un excel-lent
punt de partida, perqué es tracta
d’una veritat en part compartida,
que constitueix la base per afirmar
alguns valors morals fonamentals de
la persona.

Santiago Sanz
Bibliografia basica

Catecisme de Església catolica
279-374. Catecisme de Església
catolica. Compendi 51-72. DH, n. 125,
150, 800, 806, 1333, 3000-3007,
3021-3026, 4319, 4336, 4341. Concili I
del Vatica, Gaudium et spes 10-18,
19-21, 36-39 [sigla: GS]. Joan Pau IJ,
Creo en Dios Padre. Catequesis sobre
el Credo (1), Palabra, Madrid 1996,



181-218.
Lectures recomanades
Sant Agusti, Confessions, llibre XII.

Sant Tomas d’Aquino, Summa
Theologiae 1 q.44-46.

Sant Josepmaria, homilia «Estimar el
mon apassionadament», a Converses
amb Mons. Escriva de Balaguer
113-123.

Joseph Ratzinger, Creacion y pecado,
Eunsa, Pamplona 1992.

Joan Pau II, Memoria e identidad, La
esfera de los libros, Madrid 2005.

[1] Entre altres moltes intervencions,
cf. Benet XVI, Discurs als membres de
la Curia romana, 22-X11-2005; Fe, rad i
universitat (Discurs a Regensburg),
12-1X-2006;Angelus, 28-1-2007.



[2] Cf. sant Tomas, De Potentia 4.3 a.
3, co.; el Catecisme segueix el mateix
esquema.

[3] Cf. sant Tomas, Super Sent., lib. 1,
d. 14, q.1 a.1, co.: «<son la causaila
raod de la processio de las criatures».

[4] Per aix0 es diu que Déu no
necessita instruments per crear, ja
que cap instrument no posseeix la
poténcia infinita necessaria per
crear. Per tant, quan parlem, per
exemple, de I'home com a creador o
fins i tot com a capac de participar en
el poder creador de Déu, no utilitzem
I’adjectiu creador de forma
analogica, sino metaforica.

[5] Aquest punt apareix amb
frequiéncia en els ensenyaments de
Benet XVI, per exemple, Homilia a
Regensburg, 12-1X-2006; Discurs a
Verona, 19-X-2006; Trobada amb el
clergat de la diocesis de Roma, 22-
I1-2007; etc.



[6] Tant el racionalisme cientificista
com el fideisme acientific necessiten
una correccio des de la filosofia. A
més, s’ha d’evitar I’apologetica falsa
de qui veu concordances forcades
que cerquen en les dades cientifiques
una verificacio empirica o una
demostracio de les veritats de fe: com
ja hem dit, es tracta de dades que
pertanyen a metodes i disciplines
diferents.

[7] Cf. Joan Pau II, carta enciclica
Dominum et vivificantem, 18-V-1986,
10.

[8] Benet XVI, Homilia, 15-VIII-2005.

[9] El deisme suposa un error en la
nocio metafisica de creacio perque,
en la mesura que és donacio de
I’ésser, implica que la criatura en
depén ontologicament, que no es
separable de la seva continuacio en
el temps. Totes dues, la creacid ila
conservacio, constitueixen un mateix
acte, encara que puguem distingir-les



conceptualment: «la conservaci6 de
les coses per Déu no es dona per
alguna acci6 nova, sino per la
continuacio de I’accié que dona
I’ésser, que és certament una accio
sense moviment i sense temps» (sant
Tomas, Summa Theologiae 1 q.104 a.1
ad 3).

[10] En continuitat amb I’experiéncia
de tants sants de la historia de
I’Església, aquesta expressio paulina
es trobava sovint en els llavis de sant
Josepmaria, que vivia 1 animava aixi
a viure en una joiosa acceptacio de la
voluntat divina (cf. sant Josepmaria,
Solc 127; Via Crucis, IX, 4; Amics de
Déu 119). D’altra banda, I’ultim llibre
de Joan Pau II, Memoria i identitat, és
una pregona reflexio sobre l’actuacio
de la providéncia divina en I’historia
dels homes, segons aquella altra
assercio de sant Pau: «No et deixis
vencer pel mal; sind veng el mal amb
el bé» (Rm 12, 21).



[11] Concili IV del Latera (1215), DH
800.

[12] Aixi ho ensenya el Concili IV del
Latera i, referint-s’hi, el Concili I del
Vatica (cf. respectivament DH 800 i
3002). Es tracta d’una veritat
revelada que la ra6 no pot
demostrar, com ho va ensenyar sant
Tomas en la famosa disputa medieval
sobre I'eternitat del mon: cf. Contra
Gentils, lib. 2, cap. 31-38, i ’'opuscle
filosofic D’aeternitate mundi.

[13] Sant Tomas, Summa Theologiae 1
q.45 a.7, co.; cf. Catecisme 237.

[14] Cf. sant Josepmaria, Amics de
Déu 57.

[15] Que el apostolat és un
sobreeiximent de la vida interior (cf.
sant Josepmaria, Cami 961) es
manifesta com el correlat de la
dinamica ad intra — ad extra de
I’accié divina, és a dir, de la intensitat
de I’ésser, de la saviesa i de ’amor



trinitari que es desborda vers les
criatures.

[16] Cf. sant Josepmaria, Cami 780;
Solc 647; Forja 611, 639, 1051.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/resum-de-fe-
cristiana-6-la-creacio/ (08/02/2026)


https://opusdei.org/ca-ad/article/resum-de-fe-cristiana-6-la-creacio/
https://opusdei.org/ca-ad/article/resum-de-fe-cristiana-6-la-creacio/
https://opusdei.org/ca-ad/article/resum-de-fe-cristiana-6-la-creacio/

	Tema 6. La creació

