
opusdei.org

Tema 18. El baptisme
i la confirmació

El baptisme atorga al cristià la
justificació. Amb la confirmació
es completa el patrimoni
baptismal amb els dons
sobrenaturals de la maduresa
cristiana.

24/12/2010

Baptisme

1. Fonaments bíblics i institució

Entre les nombroses prefiguracions
veterotestamentàries del baptisme,



destaquen el diluvi universal, el pas
de la mar Roja i la circumcisió, per
trobar-se explícitament esmentades
en el Nou Testament al·ludint aquest
sagrament (cf. 1Pe 3,20-21; 1Co 10,1;
Col 2,11-12). Amb el Baptista el ritu
de l’aigua, fins i tot sense eficàcia
salvadora, s’uneix a la preparació
doctrinal, a la conversió i al desig de
la gràcia, pilars del futur
catecumenat.

Jesús és batejat a les aigües del Jordà
a l’inici del seu ministeri públic (cf.
Mt 3,13-17), no per necessitat, sinó
per solidaritat redemptora. En
aquesta ocasió, queda definitivament
indicada l’aigua com l’element
material del signe sacramental. A
més a més, el cel s’obre, en davalla
l’Esperit en forma de colom i la veu
de Déu Pare confirma la filiació
divina de Crist: esdeveniments que
revelen en el cap de la futura
Església el que es realitzarà després



sacramentalment en els seus
membres.

Més endavant s’esdevé la trobada
amb Nicodem, durant la qual Jesús
afirma el vincle pneumatològic que
existeix entre l’aigua baptismal i la
salvació, fet que indica la necessitat
del baptisme: «Qui no neix de l’aigua
i de l’Esperit no pot entrar al Regne
del cel» (Jn 3,5).

El misteri pasqual confereix valor
salvífic al baptisme; Jesús, en efecte,
«ja havia parlat de la seva passió que
sofriria a Jerusalem com d’un
“Baptisme” en el qual havia de ser
batejat (Mc 10,38; cf. Lc 12,50). La
Sang i l’aigua que brollaren del costat
traspassat de Jesús crucificat (Jn
19,34) són tipus del Baptisme i de
l’Eucaristia, sagraments de la vida
nova (cf. 1Jn 5,6-8)» (Catecisme 1225).

Abans de pujar al cel, el Senyor dóna
una missió als apòstols: «Aneu,
doncs, convertiu tots els pobles



batejant-los en el nom del Pare i del
Fill i de l’Esperit Sant, ensenyant-los
a observar tot allò que us he
manat» (Mt 28,19-20). Aquest mandat
és fidelment seguit a partir de la
Pentecosta i assenyala l’objectiu
primari de l’evangelització, que
continua sent actual.

Comentant aquests textos, sant
Tomàs d’Aquino diu que la institució
del baptisme va ser múltiple: en el
baptisme de Crist, pel que fa a la
matèria; a Jn 3,5 se n’afirma la
necessitat; quan Jesús envia els
deixebles a predicar i batejar
comença a usar-se; de la passió en
prové l’eficàcia; a Mt 28, 19 se
n’imposa la difusió[1].

2. La justificació i els efectes del
baptisme

A Rm 6,3-4 llegim el següent: «¿O bé
ignoreu que tots els qui hem estat
batejats en el Crist Jesús hem estat
batejats en la seva mort? Hem estat,



doncs, sepultats amb ell pel baptisme
en la mort per tal que, així com el
Crist va ressuscitar d’entre els morts
per la glòria del Pare, així també
nosaltres portem una vida nova». El
baptisme, que reprodueix en el fidel
el pas de Jesucrist per la terra i la
seva acció salvadora, atorga al cristià
la justificació. Col 2,12 apunta això
mateix: «Sepultats juntament amb ell
en el baptisme, amb ell també
ressuscitàreu per la fe en el poder del
Déu que el va ressuscitar d’entre els
morts». S’afegeix ara la incidència de
la fe, amb la qual, al costat del ritu de
l’aigua, ens «revestim del Crist», com
ho confirma Ga 3,26-27: «Tots,
efectivament, sou fills de Déu per la
fe en el Crist Jesús, ja que tots els qui
heu estat batejats en el Crist heu
estat revestits del Crist.»

Aquesta realitat de justificació pel
baptisme es tradueix en efectes
concrets en l’ànima del cristià, que la
teologia presenta com a efectes



sanants i elevants. Els primers es
refereixen al perdó dels pecats, com
remarca la predicació petrina: «Pere
els respongué: “Penediu-vos i feu-vos
batejar cada un de vosaltres en el
nom de Jesucrist, el Crist, perquè us
siguin perdonats els pecats, i rebreu
el do de l’Esperit Sant”» (Ac 2,38).
Això inclou el pecat original i, en els
adults, tots els pecats personals. Es
remet també la totalitat de la pena
temporal i eterna. No obstant això,
romanen en el batejat «algunes
conseqüències temporals del pecat
[...], com els sofriments, la malaltia,
la mort, o les fragilitats inherents a la
vida com les febleses de caràcter,
etc., i també una inclinació al pecat
que la Tradició anomena la 
concupiscència, o, metafòricament,
“l’esca del pecat” (fomes
peccati)» (Catecisme 1264).

L’aspecte elevant consisteix en
l’efusió de l’Esperit Sant. En efecte,
«tots nosaltres hem estat batejats en



un sol Esperit» (1Co 12,13). Perquè es
tracta del mateix «Esperit del
Crist» (Rm 8,9), rebem «un esperit de
filiació» (Rm 8,15), com a fills en el
Fill. Déu confereix al batejat la gràcia
santificant, les virtuts teologals i
morals i els dons de l’Esperit Sant.

Juntament amb aquesta realitat de
gràcia «el Baptisme segella el cristià
amb una marca espiritual
inesborrable (character) de la seva
pertinença al Crist. Aquesta marca
no és esborrada per cap pecat, per bé
que el pecat impedeix que el
Baptisme produeixi fruits de
salvació» (Catecisme 1272).

Ja que vam ser batejats en un sol
Esperit «per formar un sol cos» (1Co
12,13), la incorporació a Crist és
alhora incorporació a l’Església, i hi
quedem vinculats amb tots els
cristians, també amb aquells que no
estan en comunió plena amb
l’Església catòlica.



Cal recordar, finalment, que els
batejats són «un llinatge escollit, un
sacerdoci reial, una nació santa, un
poble adquirit per anunciar les
meravelles d’aquell qui us ha cridat
de les tenebres a la seva llum
admirable» (1Pe 2,9): per tant,
participen del sacerdoci comú dels
fidels i «“tenen el deure de professar
davant els homes la fe que van rebre
de Déu per mitjà de
l’Església” (Lumen gentium 11) i de
participar en l’activitat apostòlica i
missionera del Poble de Déu (cf. 
Lumen gentium 17; Ad gentes 7,
23)» (Catecisme 1270).

3. Necessitat

La catequesi neotestamentària
afirma categòricament de Crist que
«no hi ha cap altre nom sota el cel,
donat als homes, en el qual hàgim de
salvar-nos» (Ac 4,12). I ja que ser
«batejats en el Crist» equival a ser
«revestits del Crist» (Ga 3,27), s’han



d’entendre amb tota la força aquelles
paraules de Jesús segons les quals «el
qui creurà i serà batejat, se salvarà;
però el qui no creurà es
condemnarà» (Mc 16,16). D’aquí
deriva la fe de l’Església sobre la
necessitat del baptisme per salvar-se.

Cal entendre aquesta última
afirmació segons l’acurada
formulació del magisteri: «El
Baptisme és necessari per a la
salvació per a aquells als quals
l’Evangeli ha estat anunciat i que han
tingut la possibilitat de demanar
aquest sagrament (cf. Mc 16,16).
L’Església no coneix un altre mitjà
que el Baptisme per tal d’assegurar
l’entrada en la benaurança eterna;
per això es guarda prou de negligir la
missió que ha rebut del Senyor de fer
“renéixer de l’aigua i de l’Esperit”
tots aquells que poden ser batejats. 
Déu ha vinculat la salvació al
sagrament del Baptisme, però Ell



mateix no està lligat als seus
sagraments» (Catecisme 1257).

En efecte, hi ha situacions especials
en les quals els fruits principals del
baptisme es poden adquirir sense la
mediació sacramental. Però,
justament, com que no hi ha signe
sacramental no hi ha certesa de la
gràcia conferida. El que la tradició
eclesial ha anomenat baptisme de
sang i baptisme de desig no són
«actes rebuts», sinó un conjunt de
circumstàncies que concorren en un
subjecte i hi determinen les
condicions perquè pugui parlar-se de
salvació. S’entén així «la ferma
convicció que aquells que sofreixen
la mort per raó de la fe, sense haver
rebut el Baptisme, són batejats per la
seva pròpia mort, pel Crist i amb el
Crist» (Catecisme 1258). De manera
anàloga, l’Església afirma que
«qualsevol persona que, ignorant
l’Evangeli del Crist i la seva Església,
cerca la veritat i compleix la voluntat



de Déu tal com la coneix, pot salvar-
se. Podem suposar que aquestes
persones haurien desitjat
explícitament el Baptisme si
n’haguessin conegut la
necessitat» (Catecisme 1260).

Les situacions del baptisme de sang i
de desig no inclouen la dels infants
morts sense batejar. «L’Església no
pot fer altra cosa que encomanar-los
a la misericòrdia de Déu, tal com ho
fa en el ritu de les exèquies per a
ells»; però és justament la fe en la
misericòrdia de Déu, que vol que tots
els homes se salvin (cf. 1Tm 2,4), el
que ens permet confiar que hi hagi
un camí de salvació per als infants
que moren sense el baptisme (cf. 
Catecisme 1261).

4. La celebració litúrgica

Els «ritus d’acollida» intenten
discernir degudament la voluntat
dels candidats, o dels seus pares, de
rebre el sagrament i d’assumir-ne les



conseqüències. Els segueixen les
lectures bíbliques, que il·lustren el
misteri baptismal i són comentades
en l’homilia. Després s’invoca la
intercessió dels sants, en la comunió
dels quals s’integrarà el candidat;
amb l’oració de l’exorcisme i la unció
dels catecúmens amb l’oli se significa
la protecció divina contra les insídies
del maligne. A continuació es
beneeix l’aigua amb fórmules d’un
elevat contingut catequètic, que
donen forma litúrgica al nexe entre
l’aigua i l’Esperit. La fe i la conversió
es fan presents mitjançant la
professió trinitària i la renúncia a
Satanàs i al pecat.

S’entra ara en la fase sacramental del
ritu, «amb el bany d’aigua,
acompanyat de la paraula» (Ef 5,26).
L’ablució, ja sigui per infusió o per
immersió, s’ha de realitzar de
manera que l’aigua corri pel cap, la
qual cosa significa el veritable rentat
de l’ànima. La matèria vàlida del



sagrament és l’aigua, considerada
com a tal segons el judici comú dels
homes. Mentre el ministre vessa tres
vegades l’aigua sobre el cap del
candidat, o la hi submergeix,
pronuncia les paraules següents: «N.,
jo et batejo en el nom del Pare, i del
Fill i de l’Esperit Sant.»

Els ritus postbaptismals (o
explicatius) il·lustren el misteri que
s’ha realitzat. S’ungeix el cap del
candidat (si immediatament no
s’imparteix la confirmació), per
significar que participa en el
sacerdoci comú i evocar la crismació
futura. Es lliura una vestidura blanca
com a exhortació a conservar la
innocència baptismal i com a símbol
de la nova vida conferida. La candela
encesa en el ciri pasqual simbolitza
la llum de Crist, lliurada per viure
com a fills de la llum. El ritu de
l’effeta, fet a les orelles i a la boca del
candidat, vol significar l’actitud
d’escolta i de proclamació de la



paraula de Déu. Finalment, la
recitació del parenostre davant
l’altar —en els adults, dins la litúrgia
eucarística— posa de manifest la
nova condició de fill de Déu.

5. El ministre i el subjecte

El ministre ordinari del baptisme és
el bisbe i el prevere i, a l’Església
llatina, també el diaca. En cas de
necessitat, pot batejar qualsevol
home o dona, fins i tot no cristià,
sempre que quan ho faci tingui la
intenció de realitzar el que l’Església
creu.

El baptisme s’adreça a tots els homes
i dones que encara no l’hagin rebut.
Les qualitats necessàries del candidat
depenen de la condició d’infant o
d’adult. Els primers, que no han
arribat encara a l’ús de raó, han de
rebre el sagrament durant els
primers dies de vida, tot just quan ho
permeti la seva salut i la de la mare:
procedir d’una altra manera és, amb



expressió forta de sant Josepmaria,
«un greu atemptat contra la justícia i
contra la caritat»[2]. En efecte, com a
porta a la vida de la gràcia, el
baptisme és un esdeveniment
absolutament gratuït, per a la
validesa del qual es suficient que no
sigui rebutjat; d’altra banda, la fe del
candidat, que és necessàriament fe
eclesial, es fa present en la fe de
l’Església. No obstant això, hi ha
determinats límits a la praxi del
baptisme dels infants: és il·lícita si hi
manca el consens dels pares o no hi
ha prou garantia de l’educació futura
en la fe catòlica. Tenint en compte
això últim es designen els padrins,
elegits entre persones de vida
exemplar.

Els candidats adults es preparen a
través del catecumenat, estructurat
segons les diverses praxis locals, amb
vista a rebre també la confirmació i
la primera comunió en la mateixa
cerimònia. Durant aquest període es



busca excitar el desig de la gràcia,
cosa que inclou la intenció de rebre
el sagrament, que és condició de
validesa. Això va unit a la instrucció
doctrinal, que impartida
progressivament cerca suscitar en el
candidat la virtut sobrenatural de la
fe i la veritable conversió del cor, la
qual cosa pot demanar canvis
radicals en la vida del candidat.

Confirmació

1. Fonaments bíblics i històrics

Les profecies sobre el Messies havien
anunciat que «l’esperit de Jahvè
reposarà sobre ell» (Is 11,2) i que
això estaria unit a la seva elecció
com a enviat: «Aquí teniu el meu
Servent, que tant estimo, el meu
elegit, en qui em complac
íntimament. He posat sobre ell el
meu esperit, portarà lluny el dret a
les nacions» (Is 42,1). El text profètic
és encara més explícit en llavis del



Messies: «L’esperit del Senyor Jahvè
és sobre meu, perquè Jahvè m’ha
ungit. M’ha enviat a portar la bona
nova als pobres» (Is 61,1).

Quelcom similar s’anuncia també per
a tot el poble de Déu, als membres
del qual Déu adreça aquestes
paraules: «Posaré el meu esperit en
vosaltres i faré que camineu segons
les meves lleis» (Ez 36,27). A Jl 3,2
s’accentua la universalitat d’aquesta
difusió: «fins sobre els esclaus,
homes i dones, aquells dies, abocaré
el meu esperit.»

En el misteri de l’encarnació es
realitza la profecia messiànica (cf. Lc
1,35), confirmada, completada i
públicament manifestada en la unció
del Jordà (cf. Lc 3,21-22), quan
l’Esperit en forma de colom davalla
sobre Crist i la veu del Pare
actualitza la profecia de l’elecció. El
mateix Senyor es presenta al
començament del seu ministeri com



l’ungit de Jahvè en qui es compleixen
les profecies (cf. Lc 4,18-19) i es deixa
guiar per l’Esperit (cf. Lc 4,1; 4,14;
10,21) fins al mateix moment de la
seva mort (cf. He 9,14).

Abans d’oferir la vida per nosaltres,
Jesús promet que enviarà l’Esperit
(cf. Jn 14,16; 15,26; 16,13), com
efectivament s’esdevé en la
Pentecosta (cf. Ac 2,1-4), en
referència explícita a la profecia de
Joel (cf. Ac 2,17-18): així s’inicia la
missió universal de l’Església.

Els apòstols comuniquen als batejats
—mitjançant la imposició de les
mans i l’oració— el mateix Esperit
que van rebre a Jerusalem (cf. Ac
8,14-17; 19,6). Aquesta praxi arriba a
ser tan coneguda en l’Església
primitiva que la carta als Hebreus la
testifica com a part de
l’«ensenyament elemental» i dels
«principis fonamentals» (He 6,1-2).
Aquest quadre bíblic es completa



amb la tradició paulina i joànica, que
vinculen els conceptes d’«unció» i
«segell» amb l’Esperit infós sobre els
cristians (cf. 2Co 1,21-22; Ef 1,13; 1Jn
2,20.27). Això últim ja va trobar una
expressió litúrgica en els documents
més antics: la unció del candidat amb
oli perfumat.

Aquests mateixos documents
testifiquen la primitiva unitat ritual
dels tres sagraments d’iniciació,
conferits durant la celebració
pasqual, presidida pel bisbe a la
catedral. Quan el cristianisme es
difon fora de les ciutats i el baptisme
dels infants passa a ser massiu, ja no
és possible de seguir la praxi
primitiva. Mentre que a l’Occident es
reserva la confirmació al bisbe, tot
separant-la del baptisme, a l’Orient
es conserva la unitat dels sagraments
d’iniciació, que el prevere confereix
conjuntament al nounat. A més, a
l’Orient es dóna una importància
creixent a la unció amb el myron,



que s’estén per diverses parts del cos.
A l’Occident la imposició de les mans
passa a ser una imposició general
sobre tots els confirmands, mentre
que cadascú rep la unció al front.

2. Significació litúrgica i efectes
sacramentals

El bisbe o el patriarca, i només ell,
consagra el crisma —compost d’oli
d’oliva i bàlsam— durant la missa
crismal. La unció del confirmand
amb el sant crisma és signe de la
seva consagració. «Per la
Confirmació, els cristians, és a dir, els
ungits, participen més en la missió de
Jesucrist i en la plenitud de l’Esperit
Sant de la qual Ell és ple, a fi que tota
la seva vida desprengui “la bona olor
del Crist” (cf. 2Co 2,15). Per aquesta
unció, el confirmand rep “la marca”,
el segell de l’Esperit Sant» (Catecisme
1294-1295).

Aquesta unció va litúrgicament
precedida, quan es realitza



separadament del baptisme, de la
renovació de les promeses del
baptisme i la professió de fe dels
confirmands. «Així apareix
clarament que la Confirmació es
col·loca a continuació del
baptisme» (Catecisme 1298). En la
litúrgia romana, ve a continuació
l’extensio manuum sobre tots els qui
el bisbe confirma, mentre pronuncia
una oració d’un elevat contingut
epiclètic (és a dir, d’invocació i
súplica). S’arriba així al ritu
específicament sacramental, que es
realitza «mitjançant la unció del
crisma sobre el front, feta tot
imposant la mà, i mitjançant les
paraules: “Rep el signe del do de
l’Esperit Sant”». A les esglésies
orientals, la unció es fa «sobre les
parts més significatives del cos [...], i
cada unció va acompanyada de la
fórmula: “Segell del do de l’Esperit
Sant”» (Catecisme 1300). El ritu es
conclou amb el bes de pau, com a



manifestació de la comunió eclesial
amb el bisbe (cf. Catecisme 1301).

Així doncs, la confirmació està
intrínsecament unida al baptisme,
encara que no s’expressi
necessàriament en el mateix ritu.
Amb aquest sagrament, el patrimoni
baptismal del candidat es completa
amb els dons sobrenaturals
característics de la maduresa
cristiana. La confirmació es
confereix una única vegada, perquè
«imprimeix en l’ànima una marca
espiritual inesborrable, el “caràcter”,
que és el signe que Jesucrist ha
marcat un cristià amb el segell del
seu Esperit i l’ha revestit amb la
força que ve de dalt perquè sigui el
seu testimoni» (Catecisme 1304). Per
la confirmació, els cristians reben
amb particular abundància els dons
de l’Esperit Sant, queden més
estretament vinculats a l’Església, «i
d’aquesta manera són més obligats,
com a autèntics testimonis de Crist, a



difondre i a defensar la fe, de
paraula i d’obra»[3].

3. El ministre i el subjecte

Com a successors dels apòstols,
només els bisbes són «els ministres
originaris de la confirmació»[4]. En
el ritu llatí, el ministre ordinari és
exclusivament el bisbe; un prevere
pot confirmar vàlidament només en
els casos previstos per la legislació
general (el baptisme d’adults,
l’acollida en la comunió catòlica,
l’equiparació episcopal, en perill de
mort), o quan en rep la facultat
específica, o quan hi és associat
momentàniament a aquest efecte pel
bisbe. En les esglésies orientals el
prevere n’és també el ministre
ordinari, el qual ha d’usar sempre el
crisma consagrat pel patriarca o el
bisbe.

Com a sagrament d’iniciació, la
confirmació està destinada a tots els
cristians, no sols a uns quants



d’escollits. En el ritu llatí es confereix
una vegada que el candidat ha
arribat a l’ús de raó: l’edat concreta
depèn de les praxis locals, les quals
han de respectar el caràcter
d’iniciació. Es requereix la instrucció
prèvia, una intenció sincera i l’estat
de gràcia.

Philip Goyret

Bibliografia bàsica

Catecisme de l’Església catòlica
1212-1321.

Catecisme de l’Església catòlica.
Compendi 251-270.

[1] Cf. sant Tomàs, In IV Sent. d.3 q.1
a.5 sol.2.

[2] Sant Josepmaria, És Crist que
passa 78.



[3] Concili II del Vaticà, const. Lumen
gentium 11.

[4] Ibid., 26.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/resum-de-fe-
cristiana-18-el-baptisme-i-la-

confirmacio/ (14/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/resum-de-fe-cristiana-18-el-baptisme-i-la-confirmacio/
https://opusdei.org/ca-ad/article/resum-de-fe-cristiana-18-el-baptisme-i-la-confirmacio/
https://opusdei.org/ca-ad/article/resum-de-fe-cristiana-18-el-baptisme-i-la-confirmacio/
https://opusdei.org/ca-ad/article/resum-de-fe-cristiana-18-el-baptisme-i-la-confirmacio/

	Tema 18. El baptisme i la confirmació
	Baptisme
	Confirmació


