
opusdei.org

Tema 14. Història de
l’Església

L’Església continua i realitza en
la història la missió de Crist,
impulsada per l’Esperit Sant. En
la història de l’Església hi ha un
entrellaçament entre el que és
diví i el que és humà.

28/12/2010

1. L’Església en la història

L’Església continua mantenint la
presència de Crist en la història
humana. Obeeix al mandat apostòlic,
pronunciat per Jesús abans



d’ascendir al cel: «Aneu, doncs,
convertiu tots els pobles batejant-los
en el nom del Pare i del Fill i de
l’Esperit Sant, ensenyant-los a
observar tot allò que us he manat. I
jo seré amb vosaltres dia rere dia fins
a la fi del món» (Mt 28,19-20). Per
tant, en la història de l’Església
s’entrellacen, sovint d’una manera
difícilment separable, el que és diví i
el que és humà.

En efecte, si estudiem la història de
l’Església, hi trobem aspectes que
sorprenen l’observador, fins i tot el
no creient:

a) La unitat en el temps i en l’espai
(catolicitat). L’Església catòlica, al
llarg de dos mil·lennis, ha estat
sempre el mateix subjecte, amb la
mateixa doctrina i els mateixos
elements fonamentals: la unitat de la
fe, dels sagraments, de la jerarquia
(per la successió apostòlica). A més a
més, en totes les generacions ha



reunit homes i dones dels pobles i
cultures més diversos i de zones
geogràfiques de tots els indrets de la
terra.

b) L’acció missionera. L’Església,
sempre i pertot arreu, ha aprofitat
qualsevol esdeveniment i fenomen
històric per predicar l’evangeli,
també en les situacions més
adverses.

c) La capacitat, en cada generació, de
produir fruits de santedat en
persones de qualsevol poble i
condició.

d) Un sorprenent poder de
recuperació davant les crisis, que de
vegades han estat especialment
greus.

2. L’antiguitat cristiana (fins al 476,
any de la caiguda de l’Imperi romà
d’Occident)



Des del segle I, el cristianisme va
començar a propagar-se guiat per
sant Pere i els apòstols, i després pels
successors seus. Per tant, hi ha un
progressiu augment dels seguidors
de Crist, sobretot dins els confins de
l’Imperi romà: a l’inici del segle IV
eren aproximadament el 15% de la
població de l’Imperi i estaven
concentrats a les ciutats i a la part
oriental de l’Estat romà. La nova
religió es va difondre, de totes
maneres, també més enllà d’aquestes
fronteres: a Armènia, Aràbia, Etiòpia,
Pèrsia, l’Índia.

El poder polític romà va veure en el
cristianisme un perill, pel fet que
reclamava un àmbit de llibertat en la
consciència de les persones respecte
a l’autoritat estatal. Els seguidors de
Crist van haver de suportar
nombroses persecucions, que van
conduir a molts al martiri: l’última, i
la més cruel, va tenir lloc a l’inici del



segle IV per obra dels emperadors
Dioclecià i Galeri.

L’any 313 l’emperador Constantí I,
favorable a la nova religió, va
concedir als cristians la llibertat de
professar la fe i va iniciar una
política molt benèvola envers el
cristianisme. Amb l’emperador
Teodosi I (379-395) el cristianisme es
va convertir en la religió oficial de
l’Imperi romà. A la fi del segle IV els
cristians eren ja la majoria de la
població de l’Imperi romà.

En el segle IV l’Església va haver
d’afrontar una forta crisi interna: la
qüestió arriana. Arri —prevere
d’Alexandria, a Egipte— sostenia
teories heterodoxes, per les quals
negava la divinitat del Fill: el Fill
només seria la primera de les
criatures, encara que superior a la
resta. Els arrians també negaven la
divinitat de l’Esperit Sant. La crisi
doctrinal, amb la qual es van



entrecreuar sovint intervencions
polítiques dels emperadors, va torbar
l’Església durant més de 60 anys. Es
va resoldre gràcies als dos primers
concilis ecumènics, el primer de
Nicea (325) i el primer de
Constantinoble (381), en els quals es
va condemnar l’arrianisme, es va
proclamar solemnement la divinitat
del Fill (consubstantialem Patri, en
grec homoousios) i de l’Esperit Sant i
es va compondre el símbol
nicenoconstantinopolità (el credo).
L’arrianisme va sobreviure fins al
segle VII perquè els missioners
arrians van aconseguir convertir al
seu credo molts pobles germànics,
que a poc a poc van passar al
catolicisme.

En el segle V va haver-hi, en canvi,
dues heretgies cristològiques, que
van tenir l’efecte positiu d’obligar
l’Església a aprofundir en el dogma
per formular-lo d’un mode més
precís. La primera heretgia és el



nestorianisme, doctrina que en la
pràctica afirmava que en Crist
existeixen dues persones, a més de
dues natures. Va ser condemnada pel
Concili d’Efes (431), que va reafirmar
la unicitat de la persona de Crist.
Dels nestorians deriven les esglésies
siroorientals i malabars, encara
separades de Roma. L’altra heretgia
és el monofisisme, que en la pràctica
sostenia que en Crist existeix una
sola natura, la divina. El Concili de
Calcedònia (451) va condemnar el
monofisisme i va afirmar que en
Crist hi ha dues natures, la divina i la
humana, unides en la persona del
Verb sense confusió ni mutació
(contra el monofisisme), sense divisió
ni separació (contra el
nestorianisme): són els quatre
adverbis de Calcedònia: inconfuse, 
immutabiliter, indivise, 
inseparabiliter. Dels monofisites
deriven les esglésies coptes,
sirooccidentals, armènies i



etiòpiques, separades de l’Església
catòlica.

En els primers segles de la història
del cristianisme hi ha un gran
floriment de la literatura cristiana,
homilètica, teològica i espiritual: són
les obres dels pares de l’Església, de
gran importància en la reconstrucció
de la tradició. Els més rellevants van
ser sant Ireneu de Lió, sant Hilari de
Poitiers, sant Ambròs de Milà, sant
Jeroni i sant Agustí a l’Occident; sant
Atanasi, sant Basili, sant Gregori de
Nazianz, sant Gregori de Nissa, sant
Joan Crisòstom, sant Ciril
d’Alexandria i sant Ciril de Jerusalem
a l’Orient.

3. L’edat mitjana (fins al 1492, any
de l’arribada de Cristòfor Colom a
Amèrica)

L’any 476 va caure l’Imperi romà
d’Occident, que va ser envaït per una
sèrie de pobles germànics, alguns
arrians, d’altres pagans. El treball de



l’Església en els segles successius va
ser evangelitzar i contribuir a
civilitzar aquests pobles i, més
endavant, els pobles eslaus,
escandinaus i magiars. L’alta edat
mitjana (fins a l’any 1000) va ser sens
dubte un període difícil per al
continent europeu, per la situació de
violència política i social,
empobriment cultural i regressió
econòmica, a causa de les invasions
contínues (que van durar fins al segle
X). L’acció de l’Església va
aconseguir, a poc a poc, conduir
aquests pobles joves cap a una
civilització nova, que aconseguirà
l’esplendor en els segles XII-XIV.

En el segle VI va néixer el
monaquisme benedictí, que va
garantir a l’entorn dels monestirs
unes illes de pau, tranquil·litat,
cultura i prosperitat. En el segle VII
va ser fonamental l’acció missionera
en tot el continent dels monjos
irlandesos i escocesos; en el segle



VIII, la dels benedictins anglesos. En
aquest últim segle va acabar l’etapa
de la patrística, amb els últims dos
pares de l’Església: sant Joan
Damascè a l’Orient, sant Beda el
Venerable a l’Occident.

En els segles VII i VIII va néixer la
religió islàmica a Aràbia. Després de
la mort de Mahoma els àrabs es van
llançar a una sèrie de guerres de
conquesta que els van conduir a
constituir un imperi vastíssim: entre
d’altres, van subjugar els pobles
cristians d’Àfrica del nord i de la
península Ibèrica i van separar el
món bizantí del llatinogermànic.
Durant aproximadament 300 anys
van ser un flagell per als pobles de
l’Europa mediterrània, a causa de les
incursions, batudes, saquejos i
deportacions que realitzaven de
mode pràcticament sistemàtic i
continu.



A la fi del segle VIII es va
institucionalitzar el poder temporal
del papat (Estats Pontificis), que ja
existia de fet des del final del segle
VI. Havia sorgit per suplir el buit de
poder creat en la Itàlia central pel
desinterès del poder imperial bizantí,
nominalment sobirà a la regió però
d’incapaç de proveir l’administració i
la defensa de la població. Amb el
temps, els papes es van adonar que
un limitat poder temporal era una
garantia eficaç d’independència
respecte als diversos poders polítics
(emperadors, reis, senyors feudals).

En la nit de Nadal de l’any 800 es va
restaurar l’Imperi a Occident (Sacre
Imperi romà): el papa va coronar
Carlemany a la basílica de Sant Pere.
Va néixer així un estat catòlic amb
aspiracions universals, caracteritzat
per una forta sacralització del poder
polític i un complex entrellaçament
de la política i la religió, que durarà
fins al 1806.



En el segle X el papat va patir una
crisi molt greu a causa de les
interferències de les famílies nobles
de la Itàlia central en l’elecció del
papa (segle de ferro) i, més en
general, perquè els reis i senyors
feudals es van apoderar del
nomenament de molts càrrecs
eclesiàstics. La reacció papal a una
situació tan poc edificant va tenir lloc
en el segle XI, a través de la reforma
gregoriana i l’anomenada qüestió de
les investidures, per les quals la
jerarquia eclesiàstica va aconseguir
recuperar amplis espais de llibertat
respecte al poder polític.

L’any 1054 el patriarca de
Constantinoble, Miquel Cerulari, va
realitzar la definitiva separació dels
grecs de l’Església catòlica (Cisma
d’Orient): va ser l’últim episodi d’una
història de fractures i disputes
iniciada ja en el segle V, en gran
manera deguda a les greus
interferències dels emperadors



romans d’Orient en la vida de
l’Església (cesaropapisme). Aquest
cisma va afectar tots els pobles
dependents del patriarcat i fins ara
afecta els búlgars, romanesos,
ucraïnesos, russos i serbis.

Des de l’inici del segle XI les
repúbliques marineres italianes
havien arrabassat als musulmans el
control de la Mediterrània i així van
posar un límit a les agressions
islàmiques: a la fi de segle el
creixement del poder militar dels
països cristians va tenir com a
expressió el fenomen de les croades
a Terra Santa (1096-1291),
expedicions bèl·liques de caràcter
religiós, el fi de les quals era la
conquesta o defensa de Jerusalem.

En els segles XIII i XIV sorgeix
l’apogeu de la civilització medieval,
amb importants realitzacions
teològiques i filosòfiques (l’alta
escolàstica: sant Albert Magne, sant



Tomàs d’Aquino, sant Bonaventura,
el beat Duns Scot), literàries i
artístiques. Pel que fa a la vida
religiosa, és molt important
l’aparició, a l’inici del segle XIII, dels
ordes mendicants (franciscans,
dominics, etc.).

L’enfrontament entre el papat i
l’imperi, ja iniciat amb la qüestió de
les investidures, va continuar amb
diversos episodis en els segles XII i
XIII i va acabar amb el debilitament
de totes dues institucions: l’imperi es
va reduir en la pràctica a un estat
alemany i el papat va patir una
notable crisi. Des de l’any 1305 fins al
1377 el lloc de residència del papa es
va transferir de Roma a Avinyó, al
sud de França. Poc després del retorn
del papa a Roma, l’any 1378, es va
iniciar el Cisma d’Occident: una
situació molt difícil, que al principi
va provocar l’aparició de dos papes i
després tres (les obediències romana,
avinyonesa i pisana), mentre el món



catòlic de l’època romania perplex
sense saber qui era el pontífex
legítim. L’Església va poder superar
també aquesta duríssima prova i la
unitat es va restaurar amb el Concili
de Constança (1415-1418).

L’any 1453 els turcs otomans,
musulmans, van conquerir
Constantinoble i així van posar
terme a la mil·lenària història de
l’Imperi romà d’Orient (395-1453).
També van conquerir els Balcans,
que van romandre quatre segles sota
el seu domini.

4. L’edat moderna (fins al 1789, any
de l’inici de la Revolució Francesa)

L’edat moderna s’obre amb
l’arribada de Cristòfor Colom a
Amèrica, esdeveniment que
juntament amb les exploracions a
Àfrica i Àsia va iniciar la colonització
europea d’altres parts del món.
L’Església va aprofitar aquest
fenomen històric per difondre



l’evangeli als continents
extraeuropeus: sorgeixen les
missions al Canadà i Luisiana ——
colònies franceses—, l’Amèrica
espanyola, el Brasil portuguès, el
Regne del Congo, l’Índia, la Indoxina,
la Xina, el Japó, les Filipines. Per
coordinar aquests esforços per
propagar la fe, la Santa Seu va
instituir el 1622 la Sacra Congregatio
de Propaganda Fide.

Mentrestant, alhora que el
catolicisme s’expandia cap a àrees
geogràfiques on l’evangeli no havia
estat predicat mai, l’Església patia
una crisi molt greu en el vell
continent. La «reforma» religiosa
propugnada per Martí Luter,
Huldrych Zwingli, Joan Calví
(fundadors de les diferents
denominacions del protestantisme),
juntament amb el cisma provocat pel
rei d’Anglaterra Enric VIII
(anglicanisme), van conduir a la
separació de l’Església d’àmplies



regions: Escandinàvia, Estònia i
Letònia, bona part d’Alemanya,
Holanda, la meitat de Suïssa, Escòcia,
Anglaterra, a més dels respectius
territoris colonials ja posseïts o
conquerits amb posterioritat (el
Canadà, l’Amèrica del Nord, les
Antilles, Sud-àfrica, Austràlia, Nova
Zelanda). La Reforma protestant té la
greu responsabilitat d’haver trencat
la mil·lenària unitat religiosa en el
món cristià occidental i causar el
fenomen de la confessionalització, és
a dir, la separació social, política i
cultural d’Europa i d’algunes de les
seves regions en dos camps: el catòlic
i el protestant. Aquest sistema va
cristal·litzar en la fórmula cuius
regio, eius et religio, per la qual els
súbdits estaven obligats a seguir la
religió del príncep. L’enfrontament
entre aquests dos mons va provocar
les guerres de religió, que van afectar
sobretot França, els territoris
germànics, Anglaterra, Escòcia i
Irlanda, i que només es poden



considerar acabades amb la Pau de
Westfàlia (1648) al continent i amb la
capitulació de Limerick (1692) a les
illes Britàniques.

L’Església catòlica, encara que
assolada per la crisi i per la defecció
de tants pobles en uns pocs decennis,
va saber trobar energies insospitades
per reaccionar i començar a realitzar
una autèntica reforma: aquest procés
històric ha pres el nom de
Contrareforma, el cim del qual és la
celebració del Concili de Trento
(1545-1563). Aquest concili va
proclamar amb claredat algunes
veritats dogmàtiques que els
protestants posaven en dubte (cànon
de les Escriptures, sagraments,
justificació, pecat original, etc.), i va
prendre també diverses decisions
disciplinars que van enrobustir i fer
més compacta l’Església (per
exemple, la institució dels seminaris i
l’obligació dels bisbes de residir a la
diòcesi). El moviment de la



Contrareforma també va valer-se de
l’activitat de molts ordes religiosos
fundats en el segle XVI: es tracta
d’iniciatives de reforma en l’àmbit
dels mendicants (caputxins,
carmelites descalços) o instituts de
clergues regulars (jesuïtes, teatins,
barnabites, etc.). L’Església va sortir
de la crisi profundament renovada i
reforçada, i va poder compensar la
pèrdua d’algunes regions europees
amb una difusió de la fe
veritablement universal, gràcies a
l’obra missionera.

En el segle XVIII l’Església va haver
de combatre contra dos enemics: el
regalisme i la il·lustració. El primer
va coincidir amb el
desenvolupament de la monarquia
absoluta: recolzats en l’organització
d’una burocràcia moderna, els
sobirans dels estats europeus van
aconseguir instaurar un sistema de
poder autocràtic i total, tot eliminant
les barreres que s’hi interposaven



(institucions d’origen medieval com
el sistema feudal, els privilegis
eclesiàstics, els drets de les ciutats,
etc.). En aquest procés de
centralització del poder, els
monarques catòlics van tendir a
envair l’àmbit de la jurisdicció
eclesiàstica, amb la intenció de crear
una església sotmesa i dòcil respecte
al poder del rei. És un fenomen que
assumeix noms diversos depenent
dels estats: regalisme a Portugal i
Espanya, gal·licanisme a França,
josefisme als territoris dels Habsburg
(Àustria, Bohèmia, Eslovàquia,
Hongria, Eslovènia, Croàcia, la
Llombardia, la Toscana, Bèlgica),
jurisdiccionalisme a Nàpols i Parma.
Aquest fenomen va tenir el punt
culminant en l’expulsió dels jesuïtes
per part de molts governs i en
l’amenaçadora pressió sobre el papat
perquè suprimís aquest orde (com va
succeir el 1773).



L’altre enemic amb què es va trobar
l’Església en el segle XVIII va ser la
il·lustració, un moviment en primer
lloc filosòfic que va tenir gran èxit
entre les classes dirigents. Té com a
fons un corrent cultural que exalta la
raó i la natura i alhora critica
indiscriminadament la tradició. És
un fenomen molt complex, que
presenta en tot cas fortes tendències
materialistes, una ingènua exaltació
de les ciències, el rebuig de la religió
revelada en nom del deisme o la
incredulitat, un irreal optimisme
respecte a la bondat natural de
l’home, un excessiu
antropocentrisme, una confiança
utòpica en el progrés de la
humanitat, una difosa hostilitat
contra l’Església catòlica, una actitud
de suficiència i menyspreu cap al
passat i una arrelada tendència a
realitzar reduccionismes simplistes
en la recerca de models explicatius
de la realitat. Es tracta, en resum i en
gran manera, de l’origen de moltes



de les ideologies modernes, que
redueixen la visió de la realitat
eliminant-ne, per comprendre-la, la
revelació sobrenatural,
l’espiritualitat de l’home i, en
definitiva, l’anhel per la recerca de
les veritats últimes de la persona i de
Déu.

En el segle XVIII es van fundar les
primeres lògies maçòniques: una
bona part d’aquestes lògies va
assumir tons i activitats clarament
anticatòliques.

5. L’edat contemporània (a partir
del 1789)

La Revolució Francesa, que va
començar amb la decisiva aportació
del baix clergat, va derivar
ràpidament cap a actituds de
gal·licanisme extrem. Va arribar a
produir el cisma de l’Església
constitucional i, a continuació, va
assumir tons clarament anticristians
(instauració del culte a l’Ens Suprem,



abolició del calendari cristià, etc.),
fins a arribar a una cruenta
persecució de l’Església (1791-1801).
El papa Pius VI va morir el 1799,
presoner dels revolucionaris
francesos. L’accés al poder de
Napoleó Bonaparte, home pragmàtic,
va portar la pau religiosa amb el
Concordat del 1801. No obstant això,
més endavant van sorgir
desavinences amb Pius VII per les
intrusions contínues del Govern
francès en la vida de l’Església: com a
resultat, Bonaparte va empresonar el
papa durant aproximadament cinc
anys.

Amb la Restauració de les
monarquies prerevolucionàries
(1815), per a l’Església va tornar un
període de pau i tranquil·litat,
afavorit també pel romanticisme,
corrent de pensament predominant
en la primera meitat del segle XIX.
No obstant això, aviat es va delinear
una ideologia nova profundament



oposada al catolicisme: el
liberalisme, hereu dels ideals de la
Revolució Francesa, que a poc a poc
va aconseguir afermar-se
políticament i va promoure la
instauració de legislacions
discriminatòries o persecutòries
contra l’Església. El liberalisme es va
unir en molts països al nacionalisme
i —més endavant, en la segona
meitat del segle— es va aliar amb
l’imperialisme i el positivisme, que
van contribuir ulteriorment a la
descristianització de la societat.
Alhora, com a reacció a les injustícies
socials provocades per les
legislacions liberals, naixien i es
difonien un seguit d’ideologies
dirigides a fer-se portaveus de les
aspiracions de les classes oprimides
pel nou sistema econòmic —el
socialisme utòpic, el socialisme
«científic», el comunisme,
l’anarquisme—: tot un conjunt
d’ideologies unides per projectes de



revolució social i una filosofia
subjacent de tipus materialista.

El catolicisme en el segle XIX va
perdre en gairebé totes les nacions la
protecció de l’Estat, que fins i tot va
passar a tenir-hi una actitud adversa.
El 1870 va acabar el poder temporal
dels papes, amb la conquesta italiana
dels Estat Pontificis i la unificació de
la península. Tanmateix, l’Església va
saber treure avantatges d’aquesta
crisi per enfortir la unió de tots els
catòlics amb la Santa Seu i per
alliberar-se de les intrusions dels
estats en el govern intern de
l’Església, a diferència del que va
passar en el període de les
monarquies confessionals de l’edat
moderna. El cim d’aquest fenomen
va ser la solemne declaració, el 1870,
del dogma de la infal·libilitat del
papa en el Concili I del Vaticà,
celebrat durant el pontificat de Pius
IX (1846-1878). En aquest segle, a més
a més, la vida de l’Església es va



caracteritzar per una important
expansió missionera (a Àfrica, Àsia i
Oceania), per un abundant floriment
de fundacions de congregacions
religioses femenines de vida activa i
per l’organització d’un vast apostolat
laïcal.

En el segle XX l’Església es va
enfrontar amb nombrosos
desafiaments: Pius X va haver de
reprimir les tendències teològiques
modernistes dins el propi cos
eclesiàstic. Aquests corrents es
caracteritzaven, en les
manifestacions més radicals, per un
immanentisme religiós que tot i
mantenir les formulacions
tradicionals de la fe en realitat les
buidava de contingut. Benet XV es va
enfrontar amb la tempesta de la
Primera Guerra Mundial, tot
mantenint una política
d’imparcialitat entre els contendents
i exercint una activitat humanitària a
favor dels presoners de guerra i la



població afectada per la catàstrofe
bèl·lica. Pius XI es va oposar a
totalitarismes de tipus divers, que
van perseguir d’una manera més o
menys oberta l’Església durant el seu
pontificat: el comunista a la Unió
Soviètica i a Espanya, el
nacionalsocialista a Alemanya, el
feixista a Itàlia, el d’inspiració
maçònica a Mèxic. A més a més,
aquest papa va dur a terme una
remarcable promoció del clergat i
l’episcopat local a les terres de missió
africanes i asiàtiques que,
continuada després pel seu
successor, Pius XII, va permetre a
l’Església presentar-se davant el
fenomen de la descolonització com a
element autòcton i no estranger.

Pius XII va haver d’afrontar la
terrible prova de la Segona Guerra
Mundial, durant la qual va actuar de
diverses maneres per salvar de la
persecució nacionalsocialista tots els
hebreus que fos possible (es calcula



que l’Església catòlica en va salvar
aproximadament 800.000). Amb un
procediment realista, no va
considerar oportú llançar-ne una
denúncia pública, ja que hauria
empitjorat la greu situació dels
catòlics també perseguits en alguns
dels territoris ocupats pels alemanys
i hauria anul·lat la seva possibilitat
d’intervenir a favor dels hebreus.
Moltes altes personalitats del món
israelita van reconèixer públicament,
després de la guerra, els grans mèrits
d’aquest papa respecte al seu poble.

Joan XXIII va convocar el Concili II
del Vaticà (1962-1965), que va ser
conclòs per Pau VI i va obrir una
època pastoral diversa en l’Església.
Va subratllar la crida universal a la
santedat, la importància de l’esforç
ecumènic, els aspectes positius de la
modernitat, l’ampliació del diàleg
amb altres religions i amb la cultura.
En els anys successius al concili,
l’Església va patir una pregona crisi



interna de caràcter doctrinal i
disciplinar. En gran manera, la crisi
es va aconseguir superar durant el
llarg pontificat de Joan Pau II
(1978-2005), papa de personalitat
extraordinària que va aconseguir
que a la Santa Seu obtingués uns
nivells de popularitat i prestigi abans
desconeguts, dins i fora l’Església
catòlica.

Carlo Pioppi

Bibliografia bàsica

J. Orlandis. Historia del cristianismo.
Rialp, Madrid 1983.

A. Torresani. Breve storia della
Chiesa. Ares, Milà 1989.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/resum-de-fe-

https://opusdei.org/ca-ad/article/resum-de-fe-cristiana-14-historia-de-lesglesia/
https://opusdei.org/ca-ad/article/resum-de-fe-cristiana-14-historia-de-lesglesia/


cristiana-14-historia-de-lesglesia/
(06/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/resum-de-fe-cristiana-14-historia-de-lesglesia/

	Tema 14. Història de l’Església

