opusdei.org

Tema 14. Historia de
I’Església

[’Església continua i realitza en
la historia la missi6 de Crist,
impulsada per ’Esperit Sant. En
la historia de ’Església hi ha un
entrellacament entre el que és
diviiel que és huma.

28/12/2010

1. L’Església en la historia

[’Església continua mantenint la
presencia de Crist en la historia
humana. Obeeix al mandat apostolic,
pronunciat per Jesus abans



d’ascendir al cel: «Aneu, doncs,
convertiu tots els pobles batejant-los
en el nom del Pare i del Fill i de
I’Esperit Sant, ensenyant-los a
observar tot allo que us he manat. I
jo seré amb vosaltres dia rere dia fins
a la fi del mon» (Mt 28,19-20). Per
tant, en la historia de ’Església
s’entrellacen, sovint d’una manera
dificilment separable, el que és divi i
el que és huma.

En efecte, si estudiem la historia de
I’Església, hi trobem aspectes que
sorprenen ’observador, fins i tot el
no creient:

a) La unitat en el temps i en ’espai
(catolicitat). I’Església catolica, al
llarg de dos mil-lennis, ha estat
sempre el mateix subjecte, amb la
mateixa doctrina i els mateixos
elements fonamentals: la unitat de la
fe, dels sagraments, de la jerarquia
(per la successio apostolica). A més a
meés, en totes les generacions ha



reunit homes i dones dels pobles i
cultures més diversos i de zones
geografiques de tots els indrets de la
terra.

b) L’accidé missionera. [’Església,
sempre i pertot arreu, ha aprofitat
qualsevol esdeveniment i fenomen
historic per predicar I’evangeli,
tambeé en les situacions més
adverses.

c¢) La capacitat, en cada generacio, de
produir fruits de santedat en
persones de qualsevol poble i
condicio.

d) Un sorprenent poder de
recuperacio davant les crisis, que de
vegades han estat especialment
greus.

2. L’antiguitat cristiana (fins al 476,
any de la caiguda de I’Imperi roma
d’Occident)



Des del segle [, el cristianisme va
comencar a propagar-se guiat per
sant Pere i els apostols, i després pels
successors seus. Per tant, hi ha un
progressiu augment dels seguidors
de Crist, sobretot dins els confins de
I'Imperi roma: a I'inici del segle IV
eren aproximadament el 15% de la
poblacio de 'Imperi i estaven
concentrats a les ciutats i a la part
oriental de I’Estat roma. La nova
religid es va difondre, de totes
maneres, també més enlla d’aquestes
fronteres: a Armenia, Arabia, Etiopia,
Pérsia, I'india.

El poder politic roma va veure en el
cristianisme un perill, pel fet que
reclamava un ambit de llibertat en la
consciencia de les persones respecte
a lautoritat estatal. Els seguidors de
Crist van haver de suportar
nombroses persecucions, que van
conduir a molts al martiri: I'altima, i
la més cruel, va tenir lloc a I’inici del



segle IV per obra dels emperadors
Dioclecia i Galeri.

[’any 313 ’emperador Constanti I,
favorable a la nova religio, va
concedir als cristians la llibertat de
professar la fe i va iniciar una
politica molt benevola envers el
cristianisme. Amb I’emperador
Teodosi I (379-395) el cristianisme es
va convertir en la religio oficial de
I'Imperi roma. A la fi del segle IV els
cristians eren ja la majoria de la
poblacio de 'Imperi roma.

En el segle IV I’Església va haver
d’afrontar una forta crisi interna: la
questid arriana. Arri —prevere
d’Alexandria, a Egipte— sostenia
teories heterodoxes, per les quals
negava la divinitat del Fill: el Fill
nomeés seria la primera de les
criatures, encara que superior a la
resta. Els arrians també negaven la
divinitat de I’Esperit Sant. La crisi
doctrinal, amb la qual es van



entrecreuar sovint intervencions
politiques dels emperadors, va torbar
I’Església durant més de 60 anys. Es
va resoldre gracies als dos primers
concilis ecumenics, el primer de
Nicea (325) i el primer de
Constantinoble (381), en els quals es
va condemnar I’arrianisme, es va
proclamar solemnement la divinitat
del Fill (consubstantialem Patri, en
grec homoousios) i de ’Esperit Sant i
es va compondre el simbol
nicenoconstantinopolita (el credo).
L’arrianisme va sobreviure fins al
segle VII perque els missioners
arrians van aconseguir convertir al
seu credo molts pobles germanics,
que a poc a poc van passar al
catolicisme.

En el segle V va haver-hi, en canvi,
dues heretgies cristologiques, que
van tenir I'efecte positiu d’obligar
I’Església a aprofundir en el dogma
per formular-lo d’'un mode més
precis. La primera heretgia és el



nestorianisme, doctrina que en la
practica afirmava que en Crist
existeixen dues persones, a meés de
dues natures. Va ser condemnada pel
Concili d’Efes (431), que va reafirmar
la unicitat de la persona de Crist.
Dels nestorians deriven les esglésies
siroorientals i malabars, encara
separades de Roma. L’altra heretgia
és el monofisisme, que en la practica
sostenia que en Crist existeix una
sola natura, la divina. El Concili de
Calcedonia (451) va condemnar el
monofisisme i va afirmar que en
Crist hi ha dues natures, la divina i la
humana, unides en la persona del
Verb sense confusio ni mutacio
(contra el monofisisme), sense divisio
ni separacio (contra el
nestorianisme): son els quatre
adverbis de Calcedonia: inconfuse,
immutabiliter, indivise,
inseparabiliter. Dels monofisites
deriven les esglésies coptes,
sirooccidentals, armenies i



etiopiques, separades de ’Església
catolica.

En els primers segles de la historia
del cristianisme hi ha un gran
floriment de la literatura cristiana,
homiletica, teologica i espiritual: son
les obres dels pares de I’Església, de
gran importancia en la reconstruccio
de la tradicio. Els més rellevants van
ser sant Ireneu de Lio, sant Hilari de
Poitiers, sant Ambros de Mila, sant
Jeroni i sant Agusti a I’Occident; sant
Atanasi, sant Basili, sant Gregori de
Nazianz, sant Gregori de Nissa, sant
Joan Crisostom, sant Ciril
d’Alexandria i sant Ciril de Jerusalem
a I’Orient.

3. L’edat mitjana (fins al 1492, any
de I’arribada de Cristofor Colom a
America)

L’any 476 va caure 'Imperi roma
d’Occident, que va ser envait per una
serie de pobles germanics, alguns
arrians, d’altres pagans. El treball de



I’Església en els segles successius va
ser evangelitzar i contribuir a
civilitzar aquests pobles i, més
endavant, els pobles eslaus,
escandinaus i magiars. I’alta edat
mitjana (fins a ’any 1000) va ser sens
dubte un periode dificil per al
continent europeu, per la situacié de
violencia politica i social,
empobriment cultural i regressio
economica, a causa de les invasions
continues (que van durar fins al segle
X). L’accio de I’Església va
aconseguir, a poc a poc, conduir
aquests pobles joves cap a una
civilitzacié nova, que aconseguira
I’esplendor en els segles XII-XIV.

En el segle VI va néixer el
monaquisme benedicti, que va
garantir a ’entorn dels monestirs
unes illes de pau, tranquil-litat,
cultura i prosperitat. En el segle VII
va ser fonamental I’accié missionera
en tot el continent dels monjos
irlandesos i escocesos; en el segle



VIIL la dels benedictins anglesos. En
aquest ultim segle va acabar I’etapa
de la patristica, amb els ultims dos
pares de ’Església: sant Joan
Damasce a I’Orient, sant Beda el
Venerable a I’Occident.

En els segles VII i VIII va néixer la
religid islamica a Arabia. Després de
la mort de Mahoma els arabs es van
llancar a una serie de guerres de
conquesta que els van conduir a
constituir un imperi vastissim: entre
d’altres, van subjugar els pobles
cristians d’Africa del nord i de la
peninsula Ibérica i van separar el
mon bizanti del llatinogermanic.
Durant aproximadament 300 anys
van ser un flagell per als pobles de
I’Europa mediterrania, a causa de les
incursions, batudes, saquejos i
deportacions que realitzaven de
mode practicament sistematic i
continu.



Ala fi del segle VIII es va
institucionalitzar el poder temporal
del papat (Estats Pontificis), que ja
existia de fet des del final del segle
VI. Havia sorgit per suplir el buit de
poder creat en la Italia central pel
desinterées del poder imperial bizanti,
nominalment sobira a la regi6 pero
d’incapac de proveir ’administracio i
la defensa de la poblacié. Amb el
temps, els papes es van adonar que
un limitat poder temporal era una
garantia efica¢ d’independeéncia
respecte als diversos poders politics
(emperadors, reis, senyors feudals).

En la nit de Nadal de I’any 800 es va
restaurar I'Imperi a Occident (Sacre
Imperi roma): el papa va coronar
Carlemany a la basilica de Sant Pere.
Va néixer aixi un estat catolic amb
aspiracions universals, caracteritzat
per una forta sacralitzacio del poder
politic i un complex entrellacament
de la politica i la religio, que durara
fins al 1806.



En el segle X el papat va patir una
crisi molt greu a causa de les
interferéncies de les families nobles
de la Italia central en I’eleccio del
papa (segle de ferro) i, més en
general, perque els reis i senyors
feudals es van apoderar del
nomenament de molts carrecs
eclesiastics. La reaccio papal a una
situacio tan poc edificant va tenir lloc
en el segle XI, a través de la reforma
gregoriana i ’lanomenada qiiestio de
les investidures, per les quals la
jerarquia eclesiastica va aconseguir
recuperar amplis espais de llibertat
respecte al poder politic.

L’any 1054 el patriarca de
Constantinoble, Miquel Cerulari, va
realitzar la definitiva separaci6 dels
grecs de ’Església catolica (Cisma
d’Orient): va ser I'ultim episodi d’'una
historia de fractures i disputes
iniciada ja en el segle V, en gran
manera deguda a les greus
interferencies dels emperadors



romans d’Orient en la vida de
I’Església (cesaropapisme). Aquest
cisma va afectar tots els pobles
dependents del patriarcat i fins ara
afecta els bulgars, romanesos,
ucrainesos, russos i serbis.

Des de l'inici del segle XI les
republiques marineres italianes
havien arrabassat als musulmans el
control de la Mediterrania i aixi van
posar un limit a les agressions
islamiques: a la fi de segle el
creixement del poder militar dels
paisos cristians va tenir com a
expressio el fenomen de les croades
a Terra Santa (1096-1291),
expedicions bel-liques de caracter
religids, el fi de les quals era la
conquesta o defensa de Jerusalem.

En els segles XIII i XIV sorgeix
I’apogeu de la civilitzacio medieval,
amb importants realitzacions
teologiques i filosofiques (I’alta
escolastica: sant Albert Magne, sant



Tomas d’Aquino, sant Bonaventura,
el beat Duns Scot), literaries i
artistiques. Pel que fa a la vida
religiosa, és molt important
I’aparicio, a I'inici del segle XIII, dels
ordes mendicants (franciscans,
dominics, etc.).

L’enfrontament entre el papat i
I'imperi, ja iniciat amb la gtiestio de
les investidures, va continuar amb
diversos episodis en els segles XII i
XIII i va acabar amb el debilitament
de totes dues institucions: 'imperi es
va reduir en la practica a un estat
alemany i el papat va patir una
notable crisi. Des de I’any 1305 fins al
1377 el lloc de residencia del papa es
va transferir de Roma a Avinyd, al
sud de Franca. Poc després del retorn
del papa a Roma, I’any 1378, es va
iniciar el Cisma d’Occident: una
situacio molt dificil, que al principi
va provocar I’aparicio de dos papes i
després tres (les obediéncies romana,
avinyonesa i pisana), mentre el mon



catolic de I’época romania perplex
sense saber qui era el pontifex
legitim. I’Església va poder superar
també aquesta durissima provaila
unitat es va restaurar amb el Concili
de Constanca (1415-1418).

L’any 1453 els turcs otomans,
musulmans, van conquerir
Constantinoble i aixi van posar
terme a la mil-lenaria historia de
I'Imperi roma d’Orient (395-1453).
També van conquerir els Balcans,
que van romandre quatre segles sota
el seu domini.

4. ’edat moderna (fins al 1789, any
de I’inici de 1a Revolucio Francesa)

L’edat moderna s’obre amb
I’arribada de Cristofor Colom a
America, esdeveniment que
juntament amb les exploracions a
Africa i Asia va iniciar la colonitzaci6
europea d’altres parts del mon.
[’Església va aprofitar aquest
fenomen historic per difondre



I’evangeli als continents
extraeuropeus: sorgeixen les
missions al Canada i Luisiana —
colonies franceses—, I’America
espanyola, el Brasil portugues, el
Regne del Congo, I'india, 1a Indoxina,
la Xina, el Japo, les Filipines. Per
coordinar aquests esfor¢os per
propagar la fe, la Santa Seu va
instituir el 1622 la Sacra Congregatio
de Propaganda Fide.

Mentrestant, alhora que el
catolicisme s’expandia cap a arees
geografiques on ’evangeli no havia
estat predicat mai, I’Església patia
una crisi molt greu en el vell
continent. La «reforma» religiosa
propugnada per Marti Luter,
Huldrych Zwingli, Joan Calvi
(fundadors de les diferents
denominacions del protestantisme),
juntament amb el cisma provocat pel
rei d’Anglaterra Enric VIII
(anglicanisme), van conduir a la
separacio de ’Església d’amplies



regions: Escandinavia, Estonia i
Letonia, bona part d’Alemanya,
Holanda, la meitat de Suissa, Escocia,
Anglaterra, a més dels respectius
territoris colonials ja posseits o
conquerits amb posterioritat (el
Canada, ’America del Nord, les
Antilles, Sud-africa, Australia, Nova
Zelanda). La Reforma protestant té la
greu responsabilitat d’haver trencat
la mil-lenaria unitat religiosa en el
mon cristia occidental i causar el
fenomen de la confessionalitzacio, és
a dir, la separacio social, politica i
cultural d’Europa i d’algunes de les
seves regions en dos camps: el catolic
i el protestant. Aquest sistema va
cristal-litzar en la formula cuius
regio, eius et religio, per la qual els
subdits estaven obligats a seguir la
religio del princep. ’enfrontament
entre aquests dos mons va provocar
les guerres de religio, que van afectar
sobretot Franca, els territoris
germanics, Anglaterra, Escocia i
Irlanda, i que només es poden



considerar acabades amb la Pau de
Westfalia (1648) al continent i amb la
capitulacio de Limerick (1692) a les
illes Britaniques.

[’Església catolica, encara que
assolada per la crisi i per la defeccio
de tants pobles en uns pocs decennis,
va saber trobar energies insospitades
per reaccionar i comencar a realitzar
una autentica reforma: aquest procés
historic ha pres el nom de
Contrareforma, el cim del qual és la
celebracio del Concili de Trento
(1545-1563). Aquest concili va
proclamar amb claredat algunes
veritats dogmatiques que els
protestants posaven en dubte (canon
de les Escriptures, sagraments,
justificacid, pecat original, etc.), 1 va
prendre també diverses decisions
disciplinars que van enrobustir i fer
més compacta ’Església (per
exemple, la institucio dels seminaris i
I’obligacio dels bisbes de residir a la
diocesi). El moviment de la



Contrareforma també va valer-se de
I’activitat de molts ordes religiosos
fundats en el segle XVTI: es tracta
d’iniciatives de reforma en ’ambit
dels mendicants (caputxins,
carmelites descalcos) o instituts de
clergues regulars (jesuites, teatins,
barnabites, etc.). L’Església va sortir
de la crisi profundament renovada i
reforcada, i va poder compensar la
perdua d’algunes regions europees
amb una difusio de la fe
veritablement universal, gracies a
I’obra missionera.

En el segle XVIII ’Església va haver
de combatre contra dos enemics: el
regalisme i la il-lustracio. El primer
va coincidir amb el
desenvolupament de la monarquia
absoluta: recolzats en I'organitzacio
d’una burocracia moderna, els
sobirans dels estats europeus van
aconseguir instaurar un sistema de
poder autocratic i total, tot eliminant
les barreres que s’hi interposaven



(institucions d’origen medieval com
el sistema feudal, els privilegis
eclesiastics, els drets de les ciutats,
etc.). En aquest procés de
centralitzacio del poder, els
monarques catolics van tendir a
envair ’ambit de la jurisdiccio
eclesiastica, amb la intencié de crear
una església sotmesa i docil respecte
al poder del rei. Es un fenomen que
assumeix noms diversos depenent
dels estats: regalisme a Portugal i
Espanya, gal-licanisme a Franca,
josefisme als territoris dels Habsburg
(Austria, Bohémia, Eslovaquia,
Hongria, Eslovénia, Croacia, la
Llombardia, la Toscana, Bélgica),
jurisdiccionalisme a Napols i Parma.
Aquest fenomen va tenir el punt
culminant en ’expulsio dels jesuites
per part de molts governs i en
I’amenacadora pressio sobre el papat
perqueé suprimis aquest orde (com va
succeir el 1773).



L’altre enemic amb que es va trobar
I’Església en el segle XVIII va ser la
il-lustracio, un moviment en primer
lloc filosofic que va tenir gran exit
entre les classes dirigents. Té com a
fons un corrent cultural que exalta la
rao ila natura i alhora critica
indiscriminadament la tradicio. Es
un fenomen molt complex, que
presenta en tot cas fortes tendéncies
materialistes, una ingéenua exaltacid
de les ciencies, el rebuig de la religio
revelada en nom del deisme o la
incredulitat, un irreal optimisme
respecte a la bondat natural de
I’home, un excessiu
antropocentrisme, una confianca
utopica en el progrés de la
humanitat, una difosa hostilitat
contra ’Església catolica, una actitud
de suficiencia i menyspreu cap al
passat i una arrelada tendencia a
realitzar reduccionismes simplistes
en la recerca de models explicatius
de la realitat. Es tracta, en resum i en
gran manera, de ’origen de moltes



de les ideologies modernes, que
redueixen la visio de la realitat
eliminant-ne, per comprendre-la, la
revelacié sobrenatural,
I’espiritualitat de I’home i, en
definitiva, ’anhel per la recerca de
les veritats ultimes de la persona i de
Déu.

En el segle XVIII es van fundar les
primeres logies maconiques: una
bona part d’aquestes logies va
assumir tons 1 activitats clarament
anticatoliques.

5. l’edat contemporania (a partir
del 1789)

La Revolucid Francesa, que va
comencar amb la decisiva aportacid
del baix clergat, va derivar
rapidament cap a actituds de
gal-licanisme extrem. Va arribar a
produir el cisma de ’Església
constitucional i, a continuacid, va
assumir tons clarament anticristians
(instauracio del culte a ’'Ens Suprem,



abolicio del calendari cristia, etc.),
fins a arribar a una cruenta
persecucio de I’Església (1791-1801).
El papa Pius VI va morir el 1799,
presoner dels revolucionaris
francesos. L’accés al poder de
Napoleo Bonaparte, home pragmatic,
va portar la pau religiosa amb el
Concordat del 1801. No obstant aixo,
més endavant van sorgir
desavinences amb Pius VII per les
intrusions continues del Govern
frances en la vida de ’Església: com a
resultat, Bonaparte va empresonar el
papa durant aproximadament cinc
anys.

Amb la Restauracio de les
monarquies prerevolucionaries
(1815), per a I’Església va tornar un
periode de pau i tranquil-litat,
afavorit també pel romanticisme,
corrent de pensament predominant
en la primera meitat del segle XIX.
No obstant aixo0, aviat es va delinear
una ideologia nova profundament



oposada al catolicisme: el
liberalisme, hereu dels ideals de la
Revoluci6 Francesa, que a poc a poc
va aconseguir afermar-se
politicament i va promoure la
instauracio de legislacions
discriminatories o persecutories
contra I’Església. El liberalisme es va
unir en molts paisos al nacionalisme
i—més endavant, en la segona
meitat del segle— es va aliar amb
I'imperialisme i el positivisme, que
van contribuir ulteriorment a la
descristianitzacio de la societat.
Alhora, com a reaccio a les injusticies
socials provocades per les
legislacions liberals, naixien i es
difonien un seguit d’ideologies
dirigides a fer-se portaveus de les
aspiracions de les classes oprimides
pel nou sistema economic —el
socialisme utopic, el socialisme
«cientific», el comunisme,
I’anarquisme—: tot un conjunt
d’ideologies unides per projectes de



revolucio social i una filosofia
subjacent de tipus materialista.

El catolicisme en el segle XIX va
perdre en gairebé totes les nacions la
proteccio de I’Estat, que fins i tot va
passar a tenir-hi una actitud adversa.
El 1870 va acabar el poder temporal
dels papes, amb la conquesta italiana
dels Estat Pontificis i la unificacio de
la peninsula. Tanmateix, I’Església va
saber treure avantatges d’aquesta
crisi per enfortir la unio de tots els
catolics amb la Santa Seu i per
alliberar-se de les intrusions dels
estats en el govern intern de
I’Església, a diferencia del que va
passar en el periode de les
monarquies confessionals de ’edat
moderna. El cim d’aquest fenomen
va ser la solemne declaracié, el 1870,
del dogma de la infal-libilitat del
papa en el Concili I del Vatica,
celebrat durant el pontificat de Pius
IX (1846-1878). En aquest segle, a més
a més, la vida de ’Església es va



caracteritzar per una important
expansié missionera (a Africa, Asia i
Oceania), per un abundant floriment
de fundacions de congregacions
religioses femenines de vida activa i
per 'organitzacié d’un vast apostolat
laical.

En el segle XX I’Església es va
enfrontar amb nombrosos
desafiaments: Pius X va haver de
reprimir les tendéncies teologiques
modernistes dins el propi cos
eclesiastic. Aquests corrents es
caracteritzaven, en les
manifestacions més radicals, per un
immanentisme religids que tot i
mantenir les formulacions
tradicionals de la fe en realitat les
buidava de contingut. Benet XV es va
enfrontar amb la tempesta de la
Primera Guerra Mundial, tot
mantenint una politica
d’imparcialitat entre els contendents
i exercint una activitat humanitaria a
favor dels presoners de guerraila



poblacid afectada per la catastrofe
bel-lica. Pius XI es va oposar a
totalitarismes de tipus divers, que
van perseguir d’'una manera meés o
menys oberta ’Església durant el seu
pontificat: el comunista a la Unio
Sovietica i a Espanya, el
nacionalsocialista a Alemanya, el
feixista a Italia, el d’inspiracio
maconica a Mexic. A més a més,
aquest papa va dur a terme una
remarcable promocio del clergat i
I’episcopat local a les terres de missio
africanes i asiatiques que,
continuada després pel seu
successor, Pius XII, va permetre a
I’Església presentar-se davant el
fenomen de la descolonitzacié com a
element autocton i no estranger.

Pius XII va haver d’afrontar la
terrible prova de la Segona Guerra
Mundial, durant la qual va actuar de
diverses maneres per salvar de la
persecucio nacionalsocialista tots els
hebreus que fos possible (es calcula



que I’Església catolica en va salvar
aproximadament 800.000). Amb un
procediment realista, no va
considerar oportu llancar-ne una
denuncia publica, ja que hauria
empitjorat la greu situacio dels
catolics també perseguits en alguns
dels territoris ocupats pels alemanys
i hauria anul-lat la seva possibilitat
d’intervenir a favor dels hebreus.
Moltes altes personalitats del méon
israelita van reconeixer publicament,
després de la guerra, els grans merits
d’aquest papa respecte al seu poble.

Joan XXIII va convocar el Concili IT
del Vatica (1962-1965), que va ser
conclos per Pau VI i va obrir una
época pastoral diversa en ’Església.
Va subratllar la crida universal a la
santedat, la importancia de I’esforg
ecumenic, els aspectes positius de la
modernitat, ’'ampliacio del dialeg
amb altres religions i amb la cultura.
En els anys successius al concili,
I’Església va patir una pregona crisi



interna de caracter doctrinal i
disciplinar. En gran manera, la crisi
es va aconseguir superar durant el
llarg pontificat de Joan Pau II
(1978-2005), papa de personalitat
extraordinaria que va aconseguir
que a la Santa Seu obtingués uns
nivells de popularitat i prestigi abans
desconeguts, dins i fora I’Església
catolica.

Carlo Pioppi
Bibliografia basica

J. Orlandis. Historia del cristianismo.
Rialp, Madrid 1983.

A. Torresani. Breve storia della
Chiesa. Ares, Mila 1989.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/resum-de-fe-


https://opusdei.org/ca-ad/article/resum-de-fe-cristiana-14-historia-de-lesglesia/
https://opusdei.org/ca-ad/article/resum-de-fe-cristiana-14-historia-de-lesglesia/

cristiana-14-historia-de-lesglesia/
(06/02/2026)


https://opusdei.org/ca-ad/article/resum-de-fe-cristiana-14-historia-de-lesglesia/

	Tema 14. Història de l’Església

