
opusdei.org

Papa Francesc als
periodistes:
"Comunicar significa
compartir"

Aquest diumenge se celebra la
Jornada Mundial de les
Comunicacions Socials que
enguany té com a lema
"Comunicació i Misericòrdia:
una trobada fecunda".
Recuperem el missatge que es
va fer públic al gener a les
portes de la festivitat de sant
Francesc de Sales, patró de
periodistes.



07/05/2016

Text íntegre del missatge del Papa
Francesc per la 50a Jornada Mundial
de les Comunicacions Socials i que
cada any es publica a finals de gener
amb motiu de la celebració de la
festivitat de Sant Francesc de Sales,
patró dels periodistes ( 24 de gener).
Enguany porta per títol
"Comunicació i Misericòrdia: una
trobada fecunda". El 8 de maig el
Papa va difondre una nota escrita a
mà per agrair personalment les
pregàries que li arriben a través de
les xarxes socials, traduïda a més de
30 idiomes, entre ells el català. Al
final de la notícia trobareu la
piulada.

Estimats germans i germanes:

L'Any Sant de la Misericòrdia ens
convida a reflexionar sobre la relació

https://opusdei.org/ca-es/article/per-que-sant-francesc-de-sales-es-patro-dels-periodistes/
https://opusdei.org/ca-es/article/per-que-sant-francesc-de-sales-es-patro-dels-periodistes/


entre comunicació i misericòrdia. En
efecte, l'Església, unida a Crist,
encarnació viva de Déu
Misericordiós, està cridada a viure la
misericòrdia com a tret distintiu de
tot el seu ésser i actuar. El que diem i
com ho diem, cada paraula i cada
gest, hauria d'expressar la
compassió, la tendresa i el perdó de
Déu envers tots. L'amor, per la seva
naturalesa, és comunicació, porta a
l'obertura, no a l'aïllament. I si el
nostre cor i els nostres gestos estan
animats per la caritat, per l'amor
diví, la nostra comunicació serà
portadora de la força de Déu.

Com a fills de Déu som cridats a
comunicar amb tots, sense exclusió.
En particular, és característic del
llenguatge i de les accions de
l'Església transmetre misericòrdia,
per tocar el cor de les persones i
sostenir-les en el camí cap a la
plenitud de la vida, que Jesucrist,
enviat pel Pare, ha vingut a portar a



tothom. Es tracta d'acollir en
nosaltres i de difondre al nostre
voltant l’escalf de l'Església Mare, de
manera que Jesús sigui conegut i
estimat, aquest escalf que dóna
contingut a les paraules de la fe i que
encén, en la predicació i en el
testimoni, «l’espurna» que els fa vius.

La comunicació té el poder de crear
ponts, d'afavorir la trobada i la
inclusió, enriquint d'aquesta manera
la societat. És bonic veure persones
que s'afanen en triar amb compte les
paraules i els gestos per superar les
incomprensions, guarir la memòria
ferida i construir pau i harmonia.
Les paraules poden construir ponts
entre les persones, les famílies, els
grups socials i els pobles. I això és
possible tant al món físic com en el
digital. Per tant, que les paraules i les
accions siguin apropiades per ajudar-
nos a sortir dels cercles viciosos de
les condemnes i les revenges, que
segueixen embolicant individus i



nacions, i que porten a expressar-se
amb missatges d'odi. La paraula del
cristià, tanmateix, es proposa de fer
créixer la comunió i, fins i tot quan
ha de condemnar amb fermesa el
mal, prova de no trencar mai la
relació i la comunicació.

Voldria, per tant, convidar les
persones de bona voluntat a
descobrir el poder de la misericòrdia
de guarir les relacions danyades i de
tornar a portar pau i harmonia a les
famílies i a les comunitats. Tots
sabem en quina manera les velles
ferides i els ressentiments que
arrosseguem poden atrapar les
persones i impedir-los comunicar-se i
reconciliar-se. Això val també per a
les relacions entre els pobles. En tots
aquests casos la misericòrdia és
capaç d'activar una nova manera de
parlar i dialogar, com tan
eloqüentment va expressar
Shakespeare: «La misericòrdia no és
obligatòria, cau com la dolça pluja



del cel sobre la terra que està sota
d’ella. És una doble benedicció:
beneeix el qui la concedeix i al qui la
rep» (El mercader de Venècia, Acte IV,
Escena I).

És desitjable que també el llenguatge
de la política i de la diplomàcia es
deixi inspirar per la misericòrdia,
que mai no dóna res per perdut. Faig
una crida sobretot als qui tenen
responsabilitats institucionals,
polítiques i de formar l'opinió
pública, que estiguin sempre atents a
la manera d'expressar-se quan es
refereixen a qui pensa o actua de
forma diferent, o als qui han comès
errors. És fàcil cedir a la temptació
d'aprofitar aquestes situacions i
alimentar d'aquesta manera les
flames de la desconfiança, de la por,
de l'odi. Cal, tanmateix, valentia per
orientar les persones cap a processos
de reconciliació. I és precisament
aquesta audàcia positiva i creativa la
qual ofereix veritables solucions a



antics conflictes així com
l'oportunitat de dur a terme una pau
duradora. «Feliços els compassius:
Déu se'n compadirà! […] Feliços els
qui treballen per la pau: Déu els
anomenarà fills seus!» (Mt 5,7.9).

Com desitjaria que la nostra manera
de comunicar, i també el nostre
servei de pastors de l'Església, mai no
expressés l'orgull superb del triomf
sobre l'enemic, ni humiliés a qui la
mentalitat del món considera
perdedors i material de rebuig. La
misericòrdia pot ajudar a mitigar les
adversitats de la vida i a oferir escalf
als qui han conegut només la fredor
del judici. Que l'estil de la nostra
comunicació sigui tal, que superi la
lògica que separa netament els
pecadors dels justos. Nosaltres
podem i hem de jutjar situacions de
pecat –violència, corrupció,
explotació, etc.–, però no podem
jutjar les persones, perquè només
Déu pot llegir en profunditat els cors.



La nostra tasca és amonestar qui
s'equivoca, denunciant la maldat i la
injustícia de certs comportaments, a
fi d'alliberar les víctimes i d'aixecar
al caigut. L'evangeli de Joan ens
recorda que «la veritat us farà
lliures» (Jn 8, 32). Aquesta veritat és,
en definitiva, Crist mateix, la dolça
misericòrdia del qual és el model per
a la nostra manera d'anunciar la
veritat i condemnar la injustícia. La
nostra tasca primordial és afirmar la
veritat amb amor (cf. Ef 4, 15).
Només paraules pronunciades amb
amor i acompanyades de mansuetud
i misericòrdia toquen els cors dels
qui som pecadors. Paraules i gestos
durs i moralistes corren el risc
d’enfonsar més a qui voldríem
conduir a la conversió i a la llibertat,
reforçant el seu sentit de negació i de
defensa.

Alguns pensen que una visió de la
societat arrelada en la misericòrdia
és injustificadament idealista o



excessivament indulgent. Però
provem de reflexionar sobre les
nostres primeres experiències de
relació al si de la família. Els pares
ens han estimat i apreciat més pel
que som que per les nostres
capacitats i els nostres èxits. Els
pares volen, naturalment, el millor
per als fills, però el seu amor mai no
està condicionat per l'abast dels
objectius. La casa paterna és el lloc
on sempre ets acollit (cf. Lc 15,11-32).
Voldria encoratjar tots a pensar en la
societat humana, no com un espai on
els estranys competeixen i busquen
prevaler, sinó més aviat com una
casa o una família, on la porta està
sempre oberta i en la qual els
membres s'acullen mútuament.

Per a això, és fonamental escoltar.
Comunicar significa compartir, i per
compartir es cal escoltar, acollir.
Escoltar és molt més que sentir.
Sentir fa referència a l'àmbit de la
informació; escoltar, tanmateix,



evoca la comunicació, i necessita
proximitat. L'escolta ens permet
assumir l'actitud justa, deixant
enrere la tranquilla condició
d'espectadors, usuaris, consumidors.
Escoltar significa també ser capaços
de compartir preguntes i dubtes, de
recórrer un camí al costat de l'altre,
d'alliberar-se de qualsevol
presumpció d'omnipotència i de
posar humilment les mateixes
capacitats i els mateixos dons al
servei del bé comú.

Escoltar mai és fàcil. De vegades és
més còmode fingir ser sord. Escoltar
significa prendre atenció, tenir el
desig de comprendre, de valorar,
respectar, custodiar la paraula de
l'altre. En l'escolta s'origina una
espècie de martiri, un sacrifici de si
mateix en el qual es renova el gest
realitzat per Moisès davant de
l'esbarzer ardent: treure's les
sandàlies al «terreny sagrat» de la
trobada amb l'altre que em parla (cf. 



Ex 3,5). Saber escoltar és una gràcia
immensa, és un do que s'ha de
demanar per poder després
exercitar-se practicant-ho.

També els correus electrònics, els
missatges de text, les xarxes socials,
els fòrums poden ser formes de
comunicació plenament humanes.
No és la tecnologia la que determina
si la comunicació és autèntica o no,
sinó el cor de l'home i la seva
capacitat per utilitzar bé els mitjans
a la seva disposició. Les xarxes
socials són capaces d'afavorir les
relacions i de promoure el bé de la
societat, però també poden conduir a
una ulterior polarització i divisió
entre les persones i els grups.
L'entorn digital és una plaça, un lloc
de encontre, on es pot acariciar o
ferir, tenir una discussió profitosa o
un linxament moral. Demano que
l'Any Jubilar viscut en la misericòrdia
«ens faci més oberts al diàleg per
conèixer-nos i comprendre'ns millor;



elimini tota forma d'entossudiment i
menyspreu, i allunyi qualsevol forma
de violència i de
discriminació» (Misericordiae vultus,
23). També en xarxa es construeix
una veritable ciutadania. L'accés a
les xarxes digitals porta amb si una
responsabilitat per l'altre, que no
veiem però que és real, té una
dignitat que ha de ser respectada. La
xarxa pot ser ben utilitzada per fer
créixer una societat sana i oberta a la
posada en comú.

La comunicació, els seus llocs i els
seus instruments han implicat una
obertura dels horitzons per a moltes
persones. Això és un do de Déu, i és
també una gran responsabilitat.
M'agrada definir aquest poder de la
comunicació com a «proximitat». La
trobada entre la comunicació i la
misericòrdia és fecunda en la mesura
que genera una proximitat que es fa
càrrec, consola, cura, acompanya i
celebra. En un món dividit,

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html


fragmentat, polaritzat, comunicar
amb misericòrdia significa contribuir
a la bona, lliure i solidària proximitat
entre els fills de Déu i els germans en
humanitat.

Vaticà, 24 de gener de 2016

Francesc

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/papa-francesc-
comunicar-significa-compartir/

(18/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/papa-francesc-comunicar-significa-compartir/
https://opusdei.org/ca-ad/article/papa-francesc-comunicar-significa-compartir/
https://opusdei.org/ca-ad/article/papa-francesc-comunicar-significa-compartir/

	Papa Francesc als periodistes: "Comunicar significa compartir"

