
opusdei.org

Nous mediterranis
(II): «Jesús és el meu
amic entranyable»

Sant Josepmaria es va trobar
sempre acompanyat per Jesús,
el «Gran Amic» que comprèn
les nostres preocupacions i
inquietuds, perquè Ell «és home
també».

22/10/2017

Els evangelis mostren Jesús en
relació constant amb persones molt
diferents: malalts que busquen
curació, pecadors que anhelen el



perdó, curiosos, fins i tot espies...
Però entorn del mestre es mouen,
sobretot, els seus amics. Així
anomena Jesús els seus deixebles:
«amics meus» (Lc 12,4). És
emocionant contemplar el Senyor
davant la tomba de Llàtzer; el seu
plor commogut fa comentar als
jueus: «Mireu com l’estimava» (Jn
11,36). Més endavant, durant l’Últim
Sopar, explicarà als apòstols el sentit
de la seva mort a la Creu: «Ningú no
té un amor més gran que el qui dona
la vida pels seus amics» (Jn 15,13). I,
potser davant de la seva sorpresa,
insisteix: «Ja no us dic servents,
perquè el servent no sap què fa el
seu amo. A vosaltres us he dit amics
perquè us he fet conèixer tot allò que
he sentit del meu Pare» (Jn 15,15).

Per l’amor que ens té, Jesús ens fa
amics seus. El do de l’Esperit Sant ens
situa en una relació nova amb Déu.
Rebem el mateix Esperit de Crist, que
ens fa fills del Pare i ens introdueix



també en una intimitat especial amb
Jesús: en realitat, ens identifica amb
Ell. Tanmateix, en fer-ho no dissol la
nostra individualitat, ni elimina la
nostra personalitat. Per això, la
identificació amb Crist es viu de la
mà de l’amistat amb Ell. La vida de la
gràcia inaugura una relació de tu a tu
amb Déu: el coneixem en el seu
misteri, i podem actuar com Ell.
Aquesta unitat profunda de
coneixement i d’intencions fa
possible que, sent unes pobres
criatures, experimentem Déu, com
deia sant Agustí, en el més íntim de
nosaltres mateixos; i que puguem
estimar i procurar el mateix que Ell.
En això —idem velle, idem nolle,
estimar i rebutjar el mateix—
consisteix precisament l’amistat.

«Un altre mediterrani»

Des de molt jove, sant Josepmaria va
aprendre que Jesús era amic, i un
amic molt especial. Va abocar



aquesta antiga experiència en un
punt de Camí: «Busques la
companyia d’amics, que amb la
conversa i l’afecte, amb el tracte, et
fan més tolerable l’exili d’aquest
món... tot i que els amics a vegades
traeixen. —No ho trobo malament.
Però... com és que no sovinteges cada
dia amb més intensitat la companyia,
la conversa del Gran Amic que mai
no traeix?»[1]

Era una cosa que havia après temps
enrere, i que els seus biògrafs posen
en relació amb un consell que va
rebre en la direcció espiritual durant
el seminari.[2] Amb els anys, va anar
aprofundint en aquest descobriment
de l’amistat de Crist. Possiblement un
moment important d’aquest
desenvolupament va tenir lloc en la
temporada en què es va obrir davant
dels seus ulls el panorama immens
de la seva filiació divina. Mentre era
a Segòvia, fent un recés espiritual,
escrivia: «Dia primer. Déu és el meu



Pare. —I no surto d’aquesta
consideració. —Jesús és el meu amic
entranyable, (un altre mediterrani),
que m’estima amb tota la bogeria
divina del seu Cor. Jesús..., el meu
Déu... que és home també».[3]

Ho descriu com un «altre
mediterrani» —el primer era la
paternitat de Déu—, és a dir, com
una cosa que ja coneixia i que,
tanmateix, s’obria davant la seva
mirada de manera nova. Aquest
descobriment va ser per a sant
Josepmaria, en primer lloc, una font
de consol. En aquells primers anys
trenta tenia al davant la immensa
tasca de fer la voluntat que Déu li
havia manifestat el 2 d’octubre del
1928. Tenia un missatge que havia de
transmetre a tots els homes, i de fer a
l’Església. Però havia de fer-ho «amb
una manca absoluta de mitjans
materials: vint-i-sis anys, la gràcia de
Déu i bon humor. I prou».[4] El
panorama obert per aquest nou



horitzó li confirmava que en aquella
missió no estava sol. L’acompanyava
Jesús, el seu amic, que entenia
perfectament totes les seves
preocupacions i inquietuds, perquè
Ell «és home també».

El Cor de Jesús va ser per a sant
Josepmaria una doble revelació: de
«la caritat immensa del Senyor»,
d’una banda, ja que «el Cor de Jesús
és el Cor de Déu encarnat»;[5] i, de
l’altra, de la comprensió i la tendresa
de Jesús davant les mateixes
limitacions, dificultats i caigudes. En
els seus moments d’oració va
experimentar potser el que abocaria
en un punt de Cami: «Jesús és el teu
amic. —L’amic. —Amb cor de carn,
com el teu. —Amb ulls de mirada
amabilíssima, que van plorar per
Llàtzer... I tant com a Llàtzer,
t’estima a tu».[6] Aquest amor, diví i
humà alhora, infinit i proper, era un
suport ferm que li permetria anar
endavant en tota circumstància. A



més, donava un realisme i una
urgència nova a tota la seva vida
interior.[7]

Un camí obert per a tothom

Sant Josepmaria animava les
persones que se li apropaven a
transitar el camí de l’amistat amb
Crist. Els explicava que el tracte amb
el mestre no necessita formalitats
excessives ni mètodes complexos.
N’hi ha prou amb apropar-s'hi amb
senzillesa, com a qualsevol altre
amic. Al cap i a la fi, aquesta és la
manera en què el van tractar els qui
més l’estimaven, mentre va viure
entre ells: «Has vist amb quin afecte,
amb quina confiança tractaven Crist
els seus amics? Amb tota naturalitat,
li tiren en cara les germanes de
Llàtzer la seva absència: t’hem
avisat! Si tu haguessis estat aquí!... —
Confia-li a poc a poc: ensenya’m a
tractar-te amb aquell amor d’amistat
de Marta, de Maria i de Llàtzer; com



et tractaven també els primers Dotze,
tot i que al principi et seguien potser
per motius no gaire sobrenaturals».
[8]

Els joves que s’apropaven a sant
Josepmaria quedaven meravellats
davant la naturalitat amb què
s’adreçava al Senyor i animava els
altres a tractar-lo. Durant tota la seva
vida va proposar sense cansament
aquest camí. Un dels primers que
glossaria els ensenyaments de sant
Josepmaria ho expressava així: «Per
arribar a aquesta amistat fa falta que
tu i jo ens apropem a Ell, el
coneguem i l’estimem».[9] L’amistat
requereix tracte, i això és el primer a
què ens convida el descobriment de
Jesús com a amic. «M’has escrit: “Fer
oració és parlar amb Déu. Però, de
què?” —De què? D’Ell, de tu: alegries,
tristeses, èxits i fracassos, ambicions
nobles, preocupacions diàries...
febleses!: i accions de gràcies i
peticions: i amor i desgreuge. En



dues paraules: conèixer-lo i conèixer-
te: “tractar-se!”».[10]

Ressona en aquestes paraules aquell 
noverim Te, noverim me del qual
parlava sant Agustí: Senyor, que et
conegui i que em conegui;[11] i
aquell «tractar d’amistat, estant
moltes vegades tractant tot sol amb
qui sabem ens estima»,[12], de santa
Teresa. En definitiva, el tracte
personal amb Jesucrist és el nervi de
la vida interior. I això, per als qui
busquen la santedat al mig del món,
consisteix a aprendre a trobar-lo en
totes les circumstàncies del dia a dia,
per entaular-hi amb ell un diàleg
continu.

No es tracta d’un ideal irrealitzable,
sinó d’una cosa que moltes persones
han sabut posar per obra en la seva
pròpia vida. En la feina quotidiana,
en la vida familiar, als carrers de la
ciutat i als camps, als senders de
muntanya i al mar... a tot arreu



podem reconèixer Crist que ens
espera i ens acompanya com un
amic. Innombrables vegades va
repetir sant Josepmaria que «els fills
de Déu hem de ser contemplatius:
persones que, enmig del brogit de la
multitud, sabem trobar el silenci de
l’ànima en col·loqui permanent amb
el Senyor: i mirar-lo com es mira un
Pare, com es mira un Amic, a qui
s’estima amb bogeria».[13] Tota la
nostra vida cap en la nostra oració,
com passa en les converses entre
amics, en les quals es parla de tot.
«Els Fets dels Apòstols ens diuen que,
després de la resurrecció, el Senyor
reunia els seus deixebles i
s’entretenien in multis argumentis.
Parlaven de moltes coses, de tot el
que li preguntaven: tenien una
tertúlia».[14]

Juntament amb aquest tracte
continu, que fa de la mateixa vida
tema de conversa amb Déu, també
podem procurar conèixer-lo cada



vegada més, buscant-lo en alguns 
llocs en què ha volgut romandre de
manera més explícita. Ara en
repassarem tres.

Els relats dels amics del Senyor

Els evangelistes van recollir,
inspirats per l’Esperit Sant, els
principals records del Mestre. Sant
Josepmaria era un enamorat de
Jesús, i per això «la Sagrada Bíblia,
especialment els Evangelis, no va ser
només a les seves mans un bon llibre
de lectura en el qual trobar abundant
instrucció profitosa, sinó un lloc de
trobada amb Crist».[15]

Des del principi, els qui s’apropaven
a la tasca de l’Obra comprenien de
seguida que aquell jove sacerdot era
una ànima que vivia en íntima unió
amb Déu. Aquesta intimitat
s’evidenciava en la seva predicació:
«“Es dirigia al Sagrari, per parlar
amb Déu, amb el mateix realisme
amb què ens parlava a nosaltres”, “i



després un se sentia ficat entre els
apòstols i deixebles del Senyor, com
un d’ells”».[16] Aquesta manera
d’apropar-se a l’Escriptura és la
mateixa que recomanava després.
Moltes vegades ho haurem
considerat: «Jo t’aconsello que, en la
teva oració, intervinguis en els
passatges de l’Evangeli, com un
personatge més. Primer t’imagines
l’escena o el misteri, que et servirà
per recollir-te i meditar. En acabat,
apliques l’enteniment, per considerar
aquell tret de la vida del Mestre: el
seu cor entendrit, la seva humilitat,
la seva puresa, el seu compliment de
la voluntat del Pare. Després li
expliques tot allò que sol esdevenir-
te en aquestes coses, el que et passa,
què tens. Estigues a l’aguait, perquè
potser Ell voldrà dir-te quelcom: i
sorgiran aquestes mocions interiors,
això d’atinar-hi, aquelles
reconvencions».[17]



Amb aquest consell, ens estava
obrint un secret de la seva ànima.
Comentant aquesta manera
d’apropar-se a l’Escriptura,
assenyalava el beat Àlvar del Portillo:
«La familiaritat amb Nostre Senyor,
amb la seva mare, santa Maria, amb
sant Josep, amb els primers dotze
apòstols, amb Marta, Maria i Llàtzer,
amb Josep d’Arimatea i Nicodem,
amb els deixebles d’Emaús, amb les
santes dones, és una cosa viva,
conseqüència i resultat d’un
conversar ininterromput, d’aquest
posar-se en les escenes del sant
Evangeli per ser un personatge més».
[18].

La validesa d’aquesta manera de
pregar queda ratificada per la vida i
l’ensenyament de molts sants. És el
mateix que han recomanat els últims
pontífexs en assenyalar la
importància d’apropar-nos a
l’Evangeli amb una actitud d’oració,
suggerint la pràctica de la lectio



divina. Es tracta d’apropar-se a
l’Evangeli sense pressa, amb
deteniment. Començant per un
passatge, podem aturar-nos i pensar:
«Com seria allò?», i introduir-nos en
l’escena «com un personatge més»,
imaginant la cara de la gent, el rostre
de Jesús. Procurarem llavors
comprendre el sentit de les seves
paraules, sabent que en molts casos
poden requerir una certa explicació,
ja que es tracta d’un text antic, que
pertany a una cultura en part
diferent de la nostra. D’aquí ve la
importància de tenir una versió del
text que tingui prou anotacions, i de
basar-se també en bons llibres sobre
l’Evangeli i sobre l’Escriptura.

Després, llegim de nou el text i ens
preguntem: «Senyor, què em diu a mi
aquest text? Què vols canviar de la
meva vida amb aquest missatge? Què
em molesta en aquest text? Per què
això no m’interessa?”, o bé: “Què
m’agrada? Què m’estimula d’aquesta



paraula? Què m’atreu? Per què
m’atreu?”».[19] Potser ens passa pel
cap alguna persona necessitada que
tenim a prop, potser recordem que
hem de demanar perdó a algú...
Finalment, considerem: Com puc 
respondre, amb la meva vida, al que
em proposa Jesús en aquest text?
«Estigues a l’aguait, perquè potser Ell
voldrà dir-te quelcom: i sorgiran
aquestes mocions interiors, això
d’atinar-hi, aquelles reconvencions».
[20] Potser ens arrencarà una mica
d’amor, un desig d’entrega, i, sempre,
la seguretat que Ell ens acompanya.
Aquesta contemplació de la vida del
Senyor és fonamental per al cristià,
ja que «tendeix a crear en nosaltres
una visió sapiencial, segons Déu, de
la realitat i a formar en nosaltres «el
pensament del Senyor» (1 Co 2,16)».
[21]

Sens dubte, hi ha moltes vies per
tractar Jesús a través de l’Escriptura.
Per això, sant Josepmaria no pretenia



oferir un mètode, sinó només donar
alguns consells pràctics que
poguessin servir per a la meditació i
contemplació, fins a arribar a
«prorrompre en afectes: actes d’amor
o de dolor, accions de gràcies,
peticions, propòsits..., que
constitueixen el fruit madur de
l’oració verdadera».[22]

El Senyor ens espera al Sagrari

«Quan t’apropes al Sagrari, pensa
que Ell!... t’espera des de fa vint
segles».[23] L’Eucaristia és, sens
dubte, un lloc privilegiat per trobar
Jesucrist i entaular-hi amistat. Aquest
és també el camí que va seguir sant
Josepmaria. La seva fe en la
presència viva de Crist es
manifestava en tots els seus gestos
davant del Santíssim. Encarnita
Ortega, que el va conèixer als anys
quaranta, recordava així la primera
meditació que li va sentir predicar, a
la qual va assistir amb certa



curiositat: «El seu recolliment, ple de
naturalitat, la seva genuflexió davant
del Sagrari i la manera de
desentranyar-nos l’oració
preparatòria de la meditació,
animant-nos a ser conscients que el
Senyor era allà, i ens mirava i ens
escoltava, em va fer oblidar
immediatament el meu desig
d’escoltar un gran orador»; en canvi,
es va obrir pas al seu interior una
viva percepció de «la necessitat
d’escoltar Déu i de ser generosa amb
Ell».[24]

El mateix recorden els qui el van
veure celebrar la Santa Missa: «La
manera de celebrar el Pare la Santa
Missa, el to sincer i ple d’atenció amb
què resava les diferents oracions,
sense la més mínima afectació, les
seves genuflexions i altres rúbriques
litúrgiques, em van impressionar
molt vivament: Déu era allà,
realment present».[25] No es tractava
de coses especials, sinó de la manera



d’estar i de moure’s, la intensitat de
les oracions, el recolliment. També
nosaltres podem tractar així Déu, si
vivim amb la seguretat que Crist,
l’«Amic entranyable», és
veritablement present en
l’Eucaristia. Als que vivien en la
primera Residència de l’Obra, quan
va ser possible per fi reservar el
Senyor en el Sagrari, el Pare els
recordava que Déu «era un resident
més ‒el primer‒, per la qual cosa
animava a cada un perquè estigués
una estona fent-li companyia, el
“saludés” amb una genuflexió en
entrar i en sortir de DYA, o acudís al
sagrari amb el pensament, des del
seu dormitori».[26]

Són aquests petits detalls, quan
posem el cor en ells, els que
expressen i alhora alimenten la
nostra fe: dirigir el nostre pensament
a Déu quan vegem una església, fer-li
alguna visita breu durant el dia,
procurar viure la Missa amb



intensitat i recolliment, traslladar-
nos amb la imaginació davant el
Sagrari per saludar el Senyor o per
oferir-li el nostre treball... Petits
detalls, els mateixos que vivim amb
els nostres amics, quan els anem a
veure o els enviem un missatge
durant el dia.

Crist present en els qui ens
envolten

El Manament de l’Amor és el signe
distintiu dels que segueixen Crist. I
no és només un mode de vida, sinó
una cosa que neix de la fe en què el
mateix Jesucrist és present en les
persones que ens envolten. Es tracta
d’una cosa profundament establerta
en l’ensenyament del Senyor: en
diferents ocasions ens recorda que,
quan cuidem els qui ho necessiten —
i tots, cada un a la seva manera,
tenen necessitat de nosaltres—, en
realitat és a Ell mateix a qui cuidem.
[27] Per això és tan important



«reconèixer Crist, que ens ve a
l’encontre, en els nostres germans els
homes».[28]

Sant Josepmaria va procurar trobar
Crist, en primer lloc, entre la gent
més necessitada. En els primers anys
trenta, va dedicar moltes hores a
visitar famílies necessitades als
ravals de Madrid, a cuidar malalts als
hospitals de la capital, i a donar
catequesi entre nens pobres. Més
tard, va saber transmetre la urgència
d’aquesta cura als joves que
s’apropaven a l’Obra. A més, aquests
mateixos joves experimentaven
l’afecte —humà i diví— que el Pare
els tenia. Francisco Botella, per
exemple, recordava que, quan el va
conèixer, el va acollir «com si em
conegués de sempre; encara tinc en
la meva memòria la seva mirada
profunda que es va ficar en l’ànima i
la seva alegria que em va remoure i
em va omplir de goig i de pau. Em va
semblar que em coneixia per dins i



alhora, tot amb una naturalitat i
senzillesa que em feien estar com
amb la meva família».[29] Un altre
d’aquells joves, no especialment
sentimental, reconeixia: «té una cura
de nosaltres com no tindrien les
nostres mares».[30]

En aquells joves, com en els pobres i
malalts, sant Josepmaria havia trobat
el seu amic. Anys més tard,
«pensatiu, amb els seus fills al
voltant, els preguntava: “fills meus,
sabeu per què us estimo tant?” Es
feia el silenci i afegia el Pare: “perquè
veig bullir en vosaltres la sang de
Crist”».[31] Jesús, el seu Amic, l’havia
portat a trobar-lo en la gent que
l’envoltava, i particularment en els
més necessitats. També nosaltres, al
costat de l’Evangeli i l’Eucaristia,
«estem cridats a servir Jesús
crucificat en tota persona
marginada, a tocar la seva carn
beneïda en qui està exclòs, té gana o
set, està nu, pres, malalt, aturat,



perseguit, refugiat, emigrant. Allà
trobem el nostre Déu, allà toquem el
Senyor».[32]

Lucas Buch

[1] Sant Josepmaria, Camí, n. 88.

[2] Camí, edició criticohistòrica de P.
Rodríguez, 3a ed., Rialp, Madrid
2004, comentari al n. 88. Cf. R.
Herrando. Los años de seminario de
Josemaría Escrivá en Zaragoza
(1920-1925), Rialp, Madrid 2002,
197-201.

[3] Sant Josepmaria, Apunts íntims, n.
1637 (citat a Camí, edició
criticohistòrica, comentari al n. 422).
El dia primer del recés va ser el 4
d’octubre del 32. El text va servir de
base per a Forja, n. 2.



[4] Carta 29-XII-1947/14-II-1966, n. 11,
citat a A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. 1, Rialp,
Madrid 1997, 308.

[5] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 169.

[6] Camí, n. 422.

[7] Cf. ibíd., nn. 244, 436.

[8] Sant Josepmaria. Forja, n. 495.

[9] S. Canals. Ascética meditada,
Rialp, Madrid 2011, cap. "Jesús, como
amigo”.

[10] Camí, n. 91.

[11] Sant Agustí. Soliloquis II, 1.1.

[12] Santa Teresa de Jesús. Libro de la
vida, c. 8, n. 5.

[13] Forja, n. 738.



[14] Sant Josepmaria, citat a Dos
meses de catequesis, vol. II, 651 (AGP,
Biblioteca P04).

[15] S. Hahn, “San Josemaría Escrivá,
lector de la Sagrada Escritura”, a 
Romana, 40 (2005), disponible aquí.

[16] Record de F. Botella, a J.L.
González Gullón, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Madrid, Rialp 2016, 3a
ed., 429.

[17] Sant Josepmaria. Amics de Déu,
n. 253.

[18] Beat Àlvar del Portillo,
“Presentació” a És Crist que passa.

[19] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), n. 153.

[20] Amics de Déu, n. 253.

[21] Benet XVI, Ex. Ap. Verbum
Domini, (30-X-2010), n. 87.

https://es.romana.org/art/40_8.0_1


[22] Javier Echevarría, San Josemaría
Escrivá, maestro de oración en la
vida ordinaria”, Magnificat 2006,
disponible aquí.

[23] Camí, n. 537.

[24] Record citat a A. Vázquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei, vol.
II, Rialp, Madrid 2002, 555.

[25] Record de Francisco Ponz, a A.
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. II, 407.

[26] DYA. La Academia y Residencia...,
342.

[27] Cf. Mt 10,40; 25,40; Lc 10,16.

[28] És Crist que passa, n. 111.

[29] Record de F. Botella, a DYA. La
Academia y Residencia..., 433.

[30] Record de J. Jiménez Vargas, a 
DYA. La Academia y Residencia... 443.

https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-maestro-de-oracion-en-la-vida-ordinaria/


[31] Citat a A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. III, Rialp,
Madrid 2003, 405.

[32] Francesc, Via Crucis amb els
joves durant la Jornada Mundial de la
Joventut, 29-VII-2016.

pdf | document generat
automàticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/nous-

mediterranis-ii-jesus-es-el-meu-amic-
entranyable/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/nous-mediterranis-ii-jesus-es-el-meu-amic-entranyable/
https://opusdei.org/ca-ad/article/nous-mediterranis-ii-jesus-es-el-meu-amic-entranyable/
https://opusdei.org/ca-ad/article/nous-mediterranis-ii-jesus-es-el-meu-amic-entranyable/
https://opusdei.org/ca-ad/article/nous-mediterranis-ii-jesus-es-el-meu-amic-entranyable/

	Nous mediterranis (II): «Jesús és el meu amic entranyable»

