opusdei.org

Nous mediterranis
(II): «Jesus és el meu
amic entranyable»

Sant Josepmaria es va trobar
sempre acompanyat per Jesus,
el «Gran Amic» que compreén
les nostres preocupacions i
inquietuds, perqueé Ell «és home
també».

22/10/2017

Els evangelis mostren Jesus en
relacidé constant amb persones molt
diferents: malalts que busquen
curacio, pecadors que anhelen el



perdd, curiosos, fins i tot espies...
Pero entorn del mestre es mouen,
sobretot, els seus amics. Aixi
anomena Jesus els seus deixebles:
«amics meus» (Lc 12,4). Es
emocionant contemplar el Senyor
davant la tomba de Llatzer; el seu
plor commogut fa comentar als
jueus: «Mireu com I'estimava» (Jn
11,36). Més endavant, durant I’Ultim
Sopar, explicara als apostols el sentit
de la seva mort a la Creu: «Ningu no
té un amor més gran que el qui dona
la vida pels seus amics» (Jn 15,13). 1,
potser davant de la seva sorpresa,
insisteix: «Ja no us dic servents,
perqueé el servent no sap que fa el
seu amo. A vosaltres us he dit amics
perque us he fet coneixer tot allo que
he sentit del meu Pare» (Jn 15,15).

Per Pamor que ens té, Jesus ens fa
amics seus. El do de I’Esperit Sant ens
situa en una relacié nova amb Déu.
Rebem el mateix Esperit de Crist, que
ens fa fills del Pare i ens introdueix



també en una intimitat especial amb
Jesus: en realitat, ens identifica amb
Ell. Tanmateix, en fer-ho no dissol la
nostra individualitat, ni elimina la
nostra personalitat. Per aixo, la
identificacié amb Crist es viu de la
ma de ’amistat amb Ell. La vida de la
gracia inaugura una relacio de tu a tu
amb Déu: el coneixem en el seu
misteri, i podem actuar com EII.
Aquesta unitat profunda de
coneixement i d’intencions fa
possible que, sent unes pobres
criatures, experimentem Déu, com
deia sant Agusti, en el més intim de
nosaltres mateixos; 1 que puguem
estimar i procurar el mateix que Ell.
En aixo —idem velle, idem nolle,
estimar i rebutjar el mateix—
consisteix precisament ’amistat.

«Un altre mediterrani»

Des de molt jove, sant Josepmaria va
aprendre que Jesus era amic, i un
amic molt especial. Va abocar



aquesta antiga experiéncia en un
punt de Cami: «Busques la
companyia d’amics, que amb la
conversa i I’afecte, amb el tracte, et
fan més tolerable I’exili d’aquest
mon... tot i que els amics a vegades
traeixen. —No ho trobo malament.
Pero... com és que no sovinteges cada
dia amb més intensitat la companyia,
la conversa del Gran Amic que mai
no traeix?»[1]

Era una cosa que havia apres temps
enrere, i que els seus biografs posen
en relacio amb un consell que va
rebre en la direccio espiritual durant
el seminari.[2] Amb els anys, va anar
aprofundint en aquest descobriment
de ’amistat de Crist. Possiblement un
moment important d’aquest
desenvolupament va tenir lloc en la
temporada en que es va obrir davant
dels seus ulls el panorama immens
de la seva filiacid divina. Mentre era
a Segovia, fent un recés espiritual,
escrivia: «Dia primer. Déu és el meu



Pare. —I no surto d’aquesta
consideracid. —Jesus és el meu amic
entranyable, (un altre mediterrani),
que m’estima amb tota la bogeria
divina del seu Cor. Jesus..., el meu
Déu... que és home també».[3]

Ho descriu com un «altre
mediterrani» —el primer era la
paternitat de Déu—, és a dir, com
una cosa que ja coneixia i que,
tanmateix, s’obria davant la seva
mirada de manera nova. Aquest
descobriment va ser per a sant
Josepmaria, en primer lloc, una font
de consol. En aquells primers anys
trenta tenia al davant la immensa
tasca de fer la voluntat que Déu li
havia manifestat el 2 d’octubre del
1928. Tenia un missatge que havia de
transmetre a tots els homes, i de fer a
I’Església. Pero havia de fer-ho «amb
una manca absoluta de mitjans
materials: vint-i-sis anys, la gracia de
Déu i bon humor. I prou».[4] El
panorama obert per aquest nou



horitzo li confirmava que en aquella
missio no estava sol. L’acompanyava
Jesus, el seu amic, que entenia
perfectament totes les seves
preocupacions i inquietuds, perqué
Ell «és home també».

El Cor de Jesus va ser per a sant
Josepmaria una doble revelacio: de
«]a caritat immensa del Senyor»,
d’una banda, ja que «el Cor de Jesus
és el Cor de Déu encarnat»;[5] i, de
I’altra, de la comprensio i la tendresa
de Jesus davant les mateixes
limitacions, dificultats i caigudes. En
els seus moments d’oraci6 va
experimentar potser el que abocaria
en un punt de Cami: «Jesus és el teu
amic. —L’amic. —Amb cor de carn,
com el teu. —Amb ulls de mirada
amabilissima, que van plorar per
Llatzer... I tant com a Llatzer,
t’estima a tu».[6] Aquest amor, divi i
huma alhora, infinit i proper, era un
suport ferm que li permetria anar
endavant en tota circumstancia. A



mes, donava un realisme i una
urgencia nova a tota la seva vida
interior.[7]

Un cami obert per a tothom

Sant Josepmaria animava les
persones que se li apropaven a
transitar el cami de ’amistat amb
Crist. Els explicava que el tracte amb
el mestre no necessita formalitats
excessives ni metodes complexos.
N’hi ha prou amb apropar-s'’hi amb
senzillesa, com a qualsevol altre
amic. Al cap i a la fi, aquesta és la
manera en que el van tractar els qui
més I’estimaven, mentre va viure
entre ells: «<Has vist amb quin afecte,
amb quina confianca tractaven Crist
els seus amics? Amb tota naturalitat,
li tiren en cara les germanes de
Llatzer la seva abséencia: them
avisat! Si tu haguessis estat aqui!... —
Confia-li a poc a poc: ensenya’m a
tractar-te amb aquell amor d’amistat
de Marta, de Maria i de Llatzer; com



et tractaven també els primers Dotze,
tot i que al principi et seguien potser
per motius no gaire sobrenaturals».

[8]

Els joves que s’apropaven a sant
Josepmaria quedaven meravellats
davant la naturalitat amb que
s’adrecava al Senyor i animava els
altres a tractar-lo. Durant tota la seva
vida va proposar sense cansament
aquest cami. Un dels primers que
glossaria els ensenyaments de sant
Josepmaria ho expressava aixi: «Per
arribar a aquesta amistat fa falta que
tuijo ens apropem a Ell, el
coneguem i’estimemn».[9] L’amistat
requereix tracte, 1 aixo és el primer a
que ens convida el descobriment de
Jesus com a amic. «M’has escrit: “Fer
oracio és parlar amb Déu. Pero, de
que?” —De qué? D’Ell, de tu: alegries,
tristeses, exits i fracassos, ambicions
nobles, preocupacions diaries...
febleses!: i accions de gracies i
peticions: i amor i desgreuge. En



dues paraules: conéixer-lo i conéixer-
te: “tractar-se!”».[10]

Ressona en aquestes paraules aquell
noverim Te, noverim me del qual
parlava sant Agusti: Senyor, que et
coneguii que em conegui;[11] i
aquell «tractar d’amistat, estant
moltes vegades tractant tot sol amb
qui sabem ens estima»,[12], de santa
Teresa. En definitiva, el tracte
personal amb Jesucrist és el nervi de
la vida interior. I aixo, per als qui
busquen la santedat al mig del mon,
consisteix a aprendre a trobar-lo en
totes les circumstancies del dia a dia,
per entaular-hi amb ell un dialeg
continu.

No es tracta d’un ideal irrealitzable,
sin6 d’'una cosa que moltes persones
han sabut posar per obra en la seva
propia vida. En la feina quotidiana,
en la vida familiar, als carrers de la
ciutat i als camps, als senders de
muntanya i al mar... a tot arreu



podem reconéixer Crist que ens
espera i ens acompanya com un
amic. Innombrables vegades va
repetir sant Josepmaria que «els fills
de Déu hem de ser contemplatius:
persones que, enmig del brogit de la
multitud, sabem trobar el silenci de
I’anima en col-loqui permanent amb
el Senyor: i mirar-lo com es mira un
Pare, com es mira un Amic, a qui
s’estima amb bogeria».[13] Tota la
nostra vida cap en la nostra oracio,
com passa en les converses entre
amics, en les quals es parla de tot.
«Els Fets dels Apostols ens diuen que,
després de la resurreccio, el Senyor
reunia els seus deixebles i
s’entretenien in multis argumentis.
Parlaven de moltes coses, de tot el
que li preguntaven: tenien una
tertulia».[14]

Juntament amb aquest tracte
continu, que fa de la mateixa vida
tema de conversa amb Déu, també
podem procurar coneixer-lo cada



vegada més, buscant-lo en alguns
llocs en que ha volgut romandre de
manera més explicita. Ara en
repassarem tres.

Els relats dels amics del Senyor

Els evangelistes van recollir,
inspirats per I’Esperit Sant, els
principals records del Mestre. Sant
Josepmaria era un enamorat de
Jesus, i per aixo «la Sagrada Biblia,
especialment els Evangelis, no va ser
nomeés a les seves mans un bon llibre
de lectura en el qual trobar abundant
instruccio profitosa, siné un lloc de
trobada amb Crist».[15]

Des del principi, els qui s’apropaven
a la tasca de I’Obra comprenien de
seguida que aquell jove sacerdot era
una anima que vivia en intima unio
amb Déu. Aquesta intimitat
s’evidenciava en la seva predicacio:
«“Es dirigia al Sagrari, per parlar
amb Déu, amb el mateix realisme
amb que ens parlava a nosaltres”, “i



després un se sentia ficat entre els
apostols i deixebles del Senyor, com
un d’ells”».[16] Aquesta manera
d’apropar-se a I’Escriptura és la
mateixa que recomanava despres.
Moltes vegades ho haurem
considerat: «Jo t’aconsello que, en la
teva oracio, intervinguis en els
passatges de ’Evangeli, com un
personatge més. Primer t'imagines
I’escena o el misteri, que et servira
per recollir-te i meditar. En acabat,
apliques I’enteniment, per considerar
aquell tret de la vida del Mestre: el
seu cor entendrit, la seva humilitat,
la seva puresa, el seu compliment de
la voluntat del Pare. Després li
expliques tot allo que sol esdevenir-
te en aquestes coses, el que et passa,
que tens. Estigues a ’aguait, perque
potser Ell voldra dir-te quelcom: i
sorgiran aquestes mocions interiors,
aixo d’atinar-hi, aquelles
reconvencions».[17]



Amb aquest consell, ens estava
obrint un secret de la seva anima.
Comentant aquesta manera
d’apropar-se a ’Escriptura,
assenyalava el beat Alvar del Portillo:
«La familiaritat amb Nostre Senyor,
amb la seva mare, santa Maria, amb
sant Josep, amb els primers dotze
apostols, amb Marta, Maria i Llatzer,
amb Josep d’Arimatea i Nicodem,
amb els deixebles d’Emaus, amb les
santes dones, és una cosa viva,
consequencia i resultat d’'un
conversar ininterromput, d’aquest
posar-se en les escenes del sant
Evangeli per ser un personatge més».
[18].

La validesa d’aquesta manera de
pregar queda ratificada per la vida i
I’ensenyament de molts sants. Es el
mateix que han recomanat els altims
pontifexs en assenyalar la
importancia d’apropar-nos a
I’Evangeli amb una actitud d’oracio,
suggerint la practica de la lectio



divina. Es tracta d’apropar-se a
I’Evangeli sense pressa, amb
deteniment. Comencant per un
passatge, podem aturar-nos i pensar:
«Com seria allo?», i introduir-nos en
I’escena «com un personatge més»,
imaginant la cara de la gent, el rostre
de Jesus. Procurarem llavors
comprendre el sentit de les seves
paraules, sabent que en molts casos
poden requerir una certa explicacio,
ja que es tracta d’un text antic, que
pertany a una cultura en part
diferent de la nostra. D’aqui ve la
importancia de tenir una versio del
text que tingui prou anotacions, i de
basar-se també en bons llibres sobre
I’Evangeli i sobre 'Escriptura.

Despreés, llegim de nou el text i ens
preguntem: «Senyor, que em diu a mi
aquest text? Que vols canviar de la
meva vida amb aquest missatge? Que
em molesta en aquest text? Per que
aixo no m’interessa?”, o bé: “Que
m’agrada? Que m’estimula d’aquesta



paraula? Que m’atreu? Per qué
m’atreu?”».[19] Potser ens passa pel
cap alguna persona necessitada que
tenim a prop, potser recordem que
hem de demanar perdo a algu...
Finalment, considerem: Com puc
respondre, amb la meva vida, al que
em proposa Jesus en aquest text?
«Estigues a I’aguait, perque potser Ell
voldra dir-te quelcom: i sorgiran
aquestes mocions interiors, aixo
d’atinar-hi, aquelles reconvencions».
[20] Potser ens arrencara una mica
d’amor, un desig d’entrega, i, sempre,
la seguretat que Ell ens acompanya.
Aquesta contemplaci6 de la vida del
Senyor és fonamental per al cristia,
ja que «tendeix a crear en nosaltres
una visio sapiencial, segons Déu, de
la realitat i a formar en nosaltres «el
pensament del Senyor» (1 Co 2,16)».
[21]

Sens dubte, hi ha moltes vies per
tractar Jesus a través de ’Escriptura.
Per aix0, sant Josepmaria no pretenia



oferir un metode, siné només donar
alguns consells practics que
poguessin servir per a la meditacio i
contemplacio, fins a arribar a
«prorrompre en afectes: actes d’amor
o de dolor, accions de gracies,
peticions, proposits..., que
constitueixen el fruit madur de
I’'oracio verdadera».[22]

El Senyor ens espera al Sagrari

«Quan t’apropes al Sagrari, pensa
que Elll... tespera des de fa vint
segles».[23] ’Eucaristia és, sens
dubte, un lloc privilegiat per trobar
Jesucrist i entaular-hi amistat. Aquest
és també el cami que va seguir sant
Josepmaria. La seva fe en la
presencia viva de Crist es
manifestava en tots els seus gestos
davant del Santissim. Encarnita
Ortega, que el va conéixer als anys
quaranta, recordava aixi la primera
meditacio que li va sentir predicar, a
la qual va assistir amb certa



curiositat: «El seu recolliment, ple de
naturalitat, la seva genuflexié davant
del Sagrariila manera de
desentranyar-nos I’oracio
preparatoria de la meditacio,
animant-nos a ser conscients que el
Senyor era alla, i ens mirava i ens
escoltava, em va fer oblidar
immediatament el meu desig
d’escoltar un gran orador»; en canvi,
es va obrir pas al seu interior una
viva percepcio de «la necessitat
d’escoltar Déu i de ser generosa amb
Ell».[24]

El mateix recorden els qui el van
veure celebrar la Santa Missa: «La
manera de celebrar el Pare la Santa
Missa, el to sincer i ple d’atencié amb
que resava les diferents oracions,
sense la més minima afectacio, les
seves genuflexions i altres rabriques
liturgiques, em van impressionar
molt vivament: Déu era alla,
realment present».[25] No es tractava
de coses especials, sino de la manera



d’estar i de moure’s, la intensitat de
les oracions, el recolliment. També
nosaltres podem tractar aixi Déu, si
vivim amb la seguretat que Crist,
I’'«Amic entranyable», és
veritablement present en
I’Eucaristia. Als que vivien en la
primera Residéncia de I’Obra, quan
va ser possible per fi reservar el
Senyor en el Sagrari, el Pare els
recordava que Déu «era un resident
més —el primer—, per la qual cosa
animava a cada un perque estigués
una estona fent-li companyia, el
“saludés” amb una genuflexio en
entrar i en sortir de DYA, o acudis al
sagrari amb el pensament, des del
seu dormitori».[26]

Son aquests petits detalls, quan
posem el cor en ells, els que
expressen i alhora alimenten la
nostra fe: dirigir el nostre pensament
a Déu quan vegem una església, fer-li
alguna visita breu durant el dia,
procurar viure la Missa amb



intensitat i recolliment, traslladar-
nos amb la imaginacié davant el
Sagrari per saludar el Senyor o per
oferir-li el nostre treball... Petits
detalls, els mateixos que vivim amb
els nostres amics, quan els anem a
veure o els enviem un missatge
durant el dia.

Crist present en els qui ens
envolten

El Manament de ’Amor és el signe
distintiu dels que segueixen Crist. I
no és només un mode de vida, Sino
una cosa que neix de la fe en que el
mateix Jesucrist és present en les
persones que ens envolten. Es tracta
d’una cosa profundament establerta
en ’ensenyament del Senyor: en
diferents ocasions ens recorda que,
quan cuidem els qui ho necessiten —
1 tots, cada un a la seva manera,
tenen necessitat de nosaltres—, en
realitat és a Ell mateix a qui cuidem.
[27] Per aix0 és tan important



«reconeixer Crist, que ens ve a
I’encontre, en els nostres germans els
homes».[28]

Sant Josepmaria va procurar trobar
Crist, en primer lloc, entre la gent
més necessitada. En els primers anys
trenta, va dedicar moltes hores a
visitar families necessitades als
ravals de Madrid, a cuidar malalts als
hospitals de la capital, i a donar
catequesi entre nens pobres. Més
tard, va saber transmetre la urgencia
d’aquesta cura als joves que
s’apropaven a I’Obra. A més, aquests
mateixos joves experimentaven
I’afecte —huma i divi— que el Pare
els tenia. Francisco Botella, per
exemple, recordava que, quan el va
coneixer, el va acollir «com si em
conegués de sempre; encara tinc en
la meva memoria la seva mirada
profunda que es va ficar en ’anima i
la seva alegria que em va remoure i
em va omplir de goig i de pau. Em va
semblar que em coneixia per dins i



alhora, tot amb una naturalitat i
senzillesa que em feien estar com
amb la meva familia».[29] Un altre
d’aquells joves, no especialment
sentimental, reconeixia: «té una cura
de nosaltres com no tindrien les
nostres mares».[30]

En aquells joves, com en els pobres i
malalts, sant Josepmaria havia trobat
el seu amic. Anys més tard,
«pensatiu, amb els seus fills al
voltant, els preguntava: “fills meus,
sabeu per queé us estimo tant?” Es
feia el silenci i afegia el Pare: “perqué
veig bullir en vosaltres la sang de
Crist”».[31] Jesus, el seu Amic, ’havia
portat a trobar-lo en la gent que
I’envoltava, 1 particularment en els
més necessitats. També nosaltres, al
costat de I’Evangeli i ’Eucaristia,
«estem cridats a servir Jesus
crucificat en tota persona
marginada, a tocar la seva carn
beneida en qui esta exclos, té gana o
set, esta nu, pres, malalt, aturat,



perseguit, refugiat, emigrant. Alla
trobem el nostre Déu, alla toquem el
Senyor».[32]

Lucas Buch

[1] Sant Josepmaria, Cami, n. 88.

[2] Cami, edici6 criticohistorica de P.
Rodriguez, 3a ed., Rialp, Madrid
2004, comentari al n. 88. Cf. R.
Herrando. Los afios de seminario de
Josemaria Escriva en Zaragoza
(1920-1925), Rialp, Madrid 2002,
197-201.

[3] Sant Josepmaria, Apunts intims, n.
1637 (citat a Cami, edicié
criticohistorica, comentari al n. 422).
El dia primer del recés va ser el 4
d’octubre del 32. El text va servir de
base per a Forja, n. 2.



[4] Carta 29-X1I-1947/14-1I-1966, n. 11,
citat a A. Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. 1, Rialp,
Madrid 1997, 308.

[5] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 169.

[6] Cami, n. 422.
[7] Cf. ibid., nn. 244, 436.
[8] Sant Josepmaria. Forja, n. 495.

[9] S. Canals. Ascética meditada,
Rialp, Madrid 2011, cap. "Jesus, como
amigo”.

[10] Cami, n. 91.
[11] Sant Agusti. Soliloquis 11, 1.1.

[12] Santa Teresa de Jesus. Libro de la
vida, c. 8, n. 5.

[13] Forja, n. 738.



[14] Sant Josepmaria, citat a Dos
meses de catequesis, vol. II, 651 (AGP,
Biblioteca P04).

[15] S. Hahn, “San Josemaria Escriva,
lector de la Sagrada Escritura”, a
Romana, 40 (2005), disponible aqui.

[16] Record de F. Botella, a J.L.
Gonzalez Gullon, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Madrid, Rialp 2016, 3a
ed., 429.

[17] Sant Josepmaria. Amics de Déu,
n. 253.

[18] Beat Alvar del Portillo,
“Presentaci6” a Es Crist que passa.

[19] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), n. 153.

[20] Amics de Déu, n. 253.

[21] Benet XVI, EX. Ap. Verbum
Domini, (30-X-2010), n. 87.


https://es.romana.org/art/40_8.0_1

[22] Javier Echevarria, San Josemaria
Escriva, maestro de oracioén en la
vida ordinaria”, Magnificat 2006,
disponible aqui.

[23] Cami, n. 537.

[24] Record citat a A. Vazquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei, vol.
I1, Rialp, Madrid 2002, 555.

[25] Record de Francisco Ponz, a A.
Vazquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. 11, 407.

[26] DYA. La Academia y Residencia...,
342.

[27] Cf. Mt 10,40; 25,40; Lc 10,16.
[28] Es Crist que passa, n. 111.

[29] Record de F. Botella, a DYA. La
Academia y Residencia..., 433.

[30] Record de J. Jiménez Vargas, a
DYA. La Academia y Residencia... 443.


https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-maestro-de-oracion-en-la-vida-ordinaria/

[31] Citat a A. Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. 111, Rialp,
Madrid 2003, 405.

[32] Francesc, Via Crucis amb els
joves durant la Jornada Mundial de la
Joventut, 29-VII-2016.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/nous-
mediterranis-ii-jesus-es-el-meu-amic-
entranyable/ (09/02/2026)


https://opusdei.org/ca-ad/article/nous-mediterranis-ii-jesus-es-el-meu-amic-entranyable/
https://opusdei.org/ca-ad/article/nous-mediterranis-ii-jesus-es-el-meu-amic-entranyable/
https://opusdei.org/ca-ad/article/nous-mediterranis-ii-jesus-es-el-meu-amic-entranyable/
https://opusdei.org/ca-ad/article/nous-mediterranis-ii-jesus-es-el-meu-amic-entranyable/

	Nous mediterranis (II): «Jesús és el meu amic entranyable»

