
opusdei.org

Molt humans, molt
divins (III): buscar
els sentiments de
Crist

En aquest tercer article ens
endinsem en el cor de les
virtuts: què són, com orienten
la nostra afectivitat i per què
ens fan més lliures.

23/06/2021

Ja havien fet diverses preguntes,
llançades amb la intenció de fer
ensopegar Jesús en el seu discurs. El
Senyor les anava responent, una a



una, sense impacientar-se. Al final
s’obre pas un escriba, sorprès per tot
el que ha escoltat. Admirat per
l’ensenyament del Mestre, planteja
en públic un dubte que l’inquietava
des de feia temps: Què és el més
important en la vida? Ell, que estava
acostumat a complir minuciosament
fins a les prescripcions més petites,
de vegades quedava confós: no
aconseguia saber què era el més
essencial de tot el que feia. De
manera que es llança amb la seva
pregunta: «Quin és el primer de tots
els manaments?» (Mc 12, 28). Jesús
vol desenredar l’interior d’aquest
home, que busca sincerament ser
feliç, i se serveix d’unes paraules de
l’Escriptura que tenen la fisonomia
del llenguatge dels enamorats:
«Estima el Senyor, el teu Déu, amb
tot el cor, amb tota l'ànima, amb tot
el pensament i amb totes les
forces» (Mc 12, 30).



Jesús ens vol fer entendre que la vida
dels qui creuen en Déu «no es pot
reduir a una obediència ansiosa i
forçada, sinó que ha de tenir l’amor
com a principi».[1] Estimar amb cor,
ment, ànima i forces. Però, com ho
podem aconseguir? Sant Pau
assenyalava el camí als filipencs:
«Tingueu els mateixos sentiments
que tingué Crist» (Fl 2, 5); sentir i
reaccionar abans que res —persones,
esdeveniments, situacions— com
Jesús. Des dels sentiments de Crist se
superen les divisions interiors que
posen en perill l’estabilitat de l’amor.
Si, a més de seguir els passos i les
paraules del Senyor, busquem sentir
com ell, trobarem aquesta senzillesa
i felicitat que anhelava l’escriba.

La importància del món interior

El Catecisme de l’Església ens diu que
les passions, els sentiments, «són
components naturals del psiquisme
humà, formen el lloc de pas i



asseguren el llaç entre la vida
sensible i la vida de l’esperit»;[2]
estan presents en la vida de tots els
homes i, per tant, també ho van estar
en la vida de Crist. Sabem, en efecte,
que Jesús va plorar davant de la
tomba del seu amic Llàtzer (cf. Jn 11,
35) o que va reaccionar amb fermesa
davant dels traficants que havien
convertit el Temple de Jerusalem en
un mercat (cf. Jn 2, 3-17). També el
veiem omplir-se d’alegria en veure
com els senzills acullen l’Evangeli
(Mt 11, 25).

Per comprendre bé aquest àmbit de
la nostra afectivitat, primer hem de
distingir entre les nostres accions,
d’una banda, i els nostres sentiments
o passions, d’una altra; o, dit d’una
altra manera, entre el que fem i el
que ens passa. Diem que actuem
quan projectem i fem alguna cosa
per iniciativa pròpia: per exemple,
quan decidim posar-nos a estudiar o
anar a visitar un amic malalt. Altres



vegades, en canvi, ens podem veure
sorpresos per una reacció imprevista
davant d’una situació: ira davant
d’una paraula que considerem
ofensiva, tristesa davant de la mort
inesperada d’una persona estimada o
enveja davant d’una cosa valuosa
que voldríem tenir. Aquests
fenòmens anímics que es produeixen
sense que ho decidim s’anomenen 
sentiments o passions.

Precisament perquè els sentiments
no els hem triat nosaltres, no
constitueixen ni un mèrit ni un
pecat. Això no vol dir, tanmateix, que
siguin sempre neutres, ja que «reben
la qualificació moral en la mesura
que depenen efectivament de la raó i
de la voluntat»;[3] és a dir, en la
mesura que se’ls busca activament o
es consenten, acollint-los.
L’espontaneïtat amb què es
produeixen en nosaltres tampoc
implica que no tinguin importància
per a la vida cristiana, perquè de fet



passa tot el contrari: els sentiments
suposen un judici preliminar de
l’esdeveniment davant del qual
sorgeixen i suggereixen una línia de
conducta posterior. I els podem
modelar gradualment perquè
s’ajustin cada vegada més al que de
veritat volem.

Per exemple, davant d’un
esdeveniment que se’ns presenta
com a bo, sorgeix una passió com
l’alegria o l’entusiasme que, al seu
torn, suggereix accions com aplaudir
la situació o apropar-se a una
persona. D’altra banda, davant d’un
esdeveniment que se’ns presenta
com a dolent, sorgeix una passió com
la ira o la tristesa que, al seu torn,
suggereixen accions com el retret o el
distanciament. Lògicament, hi ha
ocasions en què una situació no s’ha
d’aplaudir, malgrat que el judici
preliminar dels nostres sentiments
sigui positiu; o també hi ha ocasions
en què veiem una ofensa on no n’hi



ha, i seria un error reaccionar amb
un comportament de censura. Per
això es pot dir que quan les passions
comporten un veritable judici, són
una ajuda per a la vida cristiana,
perquè possibiliten fer el bé de
manera espontània; i, en canvi, quan
tenen com a arrel un judici fals,
l’obstaculitzen.

Evidentment, qui experimenta
passions basades en percepcions
equivocades de la realitat encara pot
actuar bé, resistint amb esforç a
aquest sentiment. Però no es pot
anar tota la vida costa amunt,
lluitant contínuament contra els
embats de les males passions, fent el
que no ve de gust fer o rebutjant
sempre allò cap al que s’inclina
l’afectivitat. Una lluita sostinguda
contra els sentiments d’un mateix pot
portar fàcilment al desànim o a
l’esgotament. Si no s’aconsegueix
educar aquest món interior, al final
és difícil discernir el que és bo del



que és dolent, perquè la ment
s’enfosqueix i sovint se cedeix
fàcilment davant dels sentiments tal
com venen, sense sospesar-los.

L’educació de l’afectivitat

«Educar és introduir en la vida, i la
grandesa de la vida és iniciar
processos. Ensenyar els joves a
iniciar processos, i no a ocupar
espais!».[4] Així responia en una
ocasió el Papa a una professora, en
una trobada amb la comunitat
educativa d’una escola. Aquesta
recomanació regeix també per a la
formació de l’afectivitat, que no es
proposa simplement contenir les
males passions o bloquejar certs
comportaments, sinó donar forma, a
poc a poc, al món dels sentiments,
perquè els moviments que sorgeixen
espontàniament en nosaltres ens
ajudin a fer el bé de manera ràpida i
natural. Educar els sentiments és
iniciar un procés que ens portarà a



acollir millor la gràcia de Déu i, així,
a identificar-nos amb Jesús.
L’afectivitat ordenada permet que
ens agradi fer el que és bo; permet
que el que ens dona la gana fer
coincideixi, gairebé sempre, amb el
que agrada a Déu.

Per educar els sentiments els hem de
comprendre, saber per què
sorgeixen. Hem estat creats amb una
inclinació natural envers el que és bo
per a nosaltres: l’instint de
supervivència, la tendència sexual, el
desig de coneixement, la necessitat
de treballar i de tenir amics,
l’exigència raonable de
reconeixement i respecte per part
dels qui ens envolten, la recerca de
sentit i de la transcendència, etc.
Totes aquestes inclinacions naturals
són com una força que surt de
nosaltres a la cerca del que
necessitem. Quan la tendència troba
satisfacció, es produeix una
ressonància interior positiva, que és



un sentiment: alegria, gratitud,
serenitat... Però quan la tendència es
veu frustrada, sorgeix un sentiment
negatiu: enuig, confusió,
pessimisme...

Tanmateix, hi ha dos factors que
deformen el món dels sentiments i
que obstaculitzen el funcionament
harmònic de la nostra ànima. El
primer és el desordre que el pecat ha
produït en el sistema de les
tendències: la gràcia de la justificació
en Crist elimina la culpa, però no ens
torna immediatament la integritat
dels desitjos: es tracta d’un camí que
s’ha de fer progressivament. El segon
factor varia d’unes persones a unes
altres: en funció de l’educació
rebuda, de l’ambient social i dels
pecats personals, l’organisme de les
nostres tendències es pot deformar
ulteriorment. Per corregir aquest
desordre i evitar que sorgeixin
sentiments negatius, haurem de
baixar fins a l’estrat més profund de



la personalitat i ordenar-lo cap al bé.
I això s’aconsegueix mitjançant les
virtuts.

Què són les virtuts

A començaments del segle XIV, Giotto
va omplir de frescos l’interior d’una
capella de Pàdua que avui és
considerada una de les obres d’art
més importants del món. Als laterals,
cada pintura presenta una escena de
la vida de Jesús i de Maria, des de
l’Anunciació fins a l’Ascensió. Totes
convergeixen a la paret del fons, que
representa el final dels temps:
l’escena del Judici Final, amb els
benaventurats a la dreta de Crist i els
condemnats a l’esquerra. Però
encara hi ha un altre detall: les
parets laterals, a la part inferior, la
zona més propera a l’espectador,
recullen dues sèries de set imatges
que no pertanyen pròpiament a la
història de la salvació: es tracta de
personificacions de set virtuts i set



vicis. En aquesta successió d’imatges,
que també es dirigeixen cap a
cadascun dels costats del Senyor en
majestat, l’artista sembla que ha
volgut representar la col·laboració
humana en aquesta història divina:
la nostra possibilitat de facilitar o de
dificultar l’obra de la gràcia.

En aquest sentit, sant Josepmaria
notava una vegada que hi ha moltes
persones que «potser no han tingut
ocasió d’escoltar la paraula divina o
que l’han oblidada. Però llurs
disposicions són humanament
sinceres, lleials, compassives,
honrades. I jo m’atreveixo a afirmar
que qui reuneix aquestes condicions
està a punt d’ésser generós amb Déu,
perquè les virtuts humanes
componen el fonament de les
sobrenaturals».[5]

Però, què són les virtuts? Se les pot
posseir, de la mateixa manera que
agafem una cosa amb la mà, vestim



un vestit o calcem unes sabates? En
certa manera sí: la intel·ligència i la
voluntat, que són les nostres facultats
espirituals, i també les apetències
sensibles, tenen capacitat de posseir.
Tot i que no es tracta d’objectes
materials, sí que són qualitats que,
quan s’estabilitzen, s’anomenen bons
hàbits o virtuts. Aquestes qualitats no
són visibles com les formes i els
colors, però se n’adverteix fàcilment
la presència en una persona. Per
exemple, un matemàtic fa amb
facilitat operacions i càlculs que no
aconsegueix ni tan sols entendre qui
no ha estudiat matemàtiques. El
matemàtic posseeix una ciència, que
és una virtut intel·lectual. La persona
temperada, per posar-ne un altre
exemple, menja i beu el que és
raonable sense gran esforç, perquè 
posseeix una virtut moral, que és la
temprança. Qui no és amo d’aquest
hàbit, només amb dificultat i esforç
aconseguirà limitar-se al que és
raonable; i, en canvi, qui té el vici



que s’oposa a la temprança, la gola,
fàcilment menjarà més del que
hauria de menjar.

Les virtuts morals tenen tres
dimensions fonamentals. La primera
és de caràcter intel·lectual: com que
les virtuts han de regular una
reacció, es pressuposa el
coneixement d’un estil de vida, el de
qui segueix Crist. La virtut de la
pobresa, per exemple, pressuposa el
coneixement del paper que els béns
econòmics tenen en la vida d’un
cristià. La segona dimensió de les
virtuts és la seva naturalesa afectiva:
s’introdueixen en les tendències que
es dirigeixen cap a cada bé concret,
les modifica a poc a poc i fa que el
seu moviment espontani es conformi
a l’estil de vida cristià. Això
s’aconsegueix mitjançant la repetició
d’actes que siguin alhora lliures,
conformes al que és virtuós, i
realitzats precisament perquè són
bons. Actes que semblen bons, però



que es fan per temor, conveniència o
per altres motius aliens al bé, no
aconseguiran fer virtuoses les
tendències humanes, perquè no
modelaran l’afectivitat. La tercera
dimensió de les virtuts, en fi, és que
generen una predisposició per al bé:
el virtuós té una facilitat i una
agudesa especials per distingir el bé
del mal, fins i tot en situacions
complexes o imprevistes.

Les virtuts ens alliberen

En presentar-se com el bon pastor,
imatge que l’arribada del salvador
del poble evocava en els seus oients,
Jesús diu: «Jo he vingut perquè les
ovelles tinguin vida, i en tinguin a
desdir» (Jn 10, 10). Aquesta vida
abundant i plena ens la dona la
gràcia de Déu, basada en els nostres
anhels per descobrir i prendre el
millor del que ens envolta. Per això,
tenir aquests hàbits ens fa més
lliures; ens converteix a poc a poc en



persones més flexibles, que saben
descobrir la manera de fer el bé en
situacions molt diferents. Les virtuts
ens alliberen, perquè ens permeten
triar entre els diferents béns que
se’ns presenten. Els vicis, en canvi,
són rígids, perquè generen
automatismes, unes reaccions que
són difícils d’abandonar.

La identificació amb Crist, cap a la
qual ens mou l’Esperit Sant, passa
per adquirir i consolidar les virtuts
que Jesús va ensenyar: tant les
teologals com les morals. Ens hem
aturat en les segones, que reordenen
el món interior dels sentiments, tan
importants per a la vida cristiana.
Tanmateix, el motor i l’arrel de totes
aquestes virtuts és la caritat. Sense
aquesta, tot la resta es veuria com un
pes que oprimeix la llibertat. Quan
un vol viure sincerament per a la
glòria del Pare, com va viure Crist,
aquest amor guia suaument les
eleccions, de manera que siguin cada



vegada més semblants a les de Jesús.
El manament amb què Jesús va
respondre a l’escriba —estimar Déu
amb tot el cor i amb totes les forces—
no entén d’obediències forçades:
necessita fills que emprenguin una
tasca gustosa, perquè senten com
sent Jesús.

Ángel Rodríguez Luño

[1] Francesc, Àngelus, 25.X.2020.

[2] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1764.

[3] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1767.

[4] Francesc, Discurs, 6.IV.2019.

[5] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 74.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/molt-humans-
molt-divins-iii-buscar-els-sentiments-de-

crist/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/molt-humans-molt-divins-iii-buscar-els-sentiments-de-crist/
https://opusdei.org/ca-ad/article/molt-humans-molt-divins-iii-buscar-els-sentiments-de-crist/
https://opusdei.org/ca-ad/article/molt-humans-molt-divins-iii-buscar-els-sentiments-de-crist/
https://opusdei.org/ca-ad/article/molt-humans-molt-divins-iii-buscar-els-sentiments-de-crist/

	Molt humans, molt divins (III): buscar els sentiments de Crist

