opusdei.org

Molt humans, molt
divins (II): el cami el
portem dins

La gracia del Baptisme, les
virtuts teologals o la nostra
dignitat de fills son forces que
ens porten cap a Déu.

15/04/2021

Una cerca constant de Déu. Aixi va
ser la vida de sant Agusti: una cerca
apassionada que no sempre trobava
els senders que veritablement el
portaven cap a ell. En els seus anys
de joventut el movia fortament el seu



interés per les lletres i ’'admiracio
que les seves capacitats retoriques
suscitaven en els altres. De vegades
els seus impulsos més aviat
I’allunyaven i, fins i tot, va abragar
maneres de pensar que ’allunyaven
de la fe. Tanmateix, la cerca de la
veritat i la lectura de la Sagrada
Escriptura a poc a poc el van apropar
al cristianisme. Potser tenint aquest
procés en ment, i coneixent moltes
persones savies amb qui va
compartir inquietuds, pero que no
van arribar a Crist, sant Agusti va
escriure que per mes raonaments
adequats que s’aconsegueixi assolir,
«no tots troben el cami. Els savis del
mon comprenen que Déu és una
certa vida eterna, immutable, pero el
veuen de lluny (...). El Fill de Déu,
que és sempre la Veritat i la Vida en
el Pare, en assumir ’home es va fer
cami per nosaltres, que no teniem
per on arribar a la veritat. Camina
per ’home i arribes a Déu».[1]



Arribem a Déu a través de Crist

Potser no és dificil intuir que
busquem Déu, que és ell qui ens
espera al final del viatge. El mateix
passa amb l’origen: al nostre interior
identifiquem un impuls, i sospitem
que ve d’ell. Tanmateix, pot ser més
complicat experimentar que Déu
també és el cami: s’arriba a Déu a
través seu. I és precisament perque
puguem recorrer aquest cami el
motiu pel qual va enviar al mon el
seu Fill; a ell no només el podem
escoltar, mirar o tocar, sino fins i tot
participar de la seva vida. Jesus «no
s’ha limitat a mostrar-nos el cami per
trobar Déu, un cami que podriem
seguir pel nostre compte, obeint-ne
les paraules i imitant-ne ’exemple.
Crist, més aviat, per obrir-nos la
porta de I’alliberament, s’ha
convertit ell mateix en el cami: “Jo
soc el cami” (Jn 14, 6)».[2]



Ens ho confirma la liturgia de la
santa Missa quan, en acabar la
pregaria eucaristica, el sacerdot
proclama, aixecant el Pa i el Vi: «Per
Crist,amb ell i en ell...». A Déu només
hi podem arribar per Crist, amb Crist
i en Crist. La seva persona és el cami
pel qual hem de transitar, la veritat
amb que podem arribar a la metaila
vida en la qual podem viure la
nostra. Per aixo, des d’aquella
primera vegada al cenacle,
cadascuna de les celebracions de
I’Eucaristia culmina en la comunio
amb el cos de Jesus: Déu es fa
aliment per al cami; el cami que és
ell mateix.

Emprendre aquesta ruta fa possible
la plenitud de la vida. «La fe neix del
trobament amb el Déu viu, que ens
crida (...). Es presenta com a llum en
la sendera, que orienta el nostre
cami en el temps».[3] Sant
Josepmaria assaboria de manera
especial la certesa d’haver trobat el



mateix Crist dels evangelis: «Jesus és
el cami. Ell ha deixat en aquest mon
les petjades clares dels seus passos
(...). Com m’agrada de recordar-ho!:
Jesucrist, el mateix que ahir era per
als Apostols i la gent que el cercava,
viu avui per a nosaltres».[4]

Tres feixos de llum

De Joan Baptista ens diu el quart
evangeli que «vingué com a
testimoni a donar testimoni de la
llum, perqueé per ell tothom cregués.
Ell no era la llum, venia solament a
donar-ne testimoni» (Jn 1, 6-8).
Aquesta llum de la qual Joan donava
testimoni també es vol manifestar en
cada batejat. En efecte, si Crist, com
proclamem en una de les versions
del credo, és «Llum de Llum», també
es pot dir que els cristians que el
reben i «creuen en el seu nom» (Jn 1,
12) son alhora llum d’aquesta Llum.
Per aix0, quan demanem a Déu llum
per veure-hi, estern demanant alhora



ser nosaltres mateixos, com el
Baptista, testimonis de la Llum al
mon.

No en tenim prou amb el flaix que
ens va permetre posar-nos en marxa;
tampoc és suficient aquella brillantor
que, projectada al fons de la vida, ens
permet orientar-nos. Necessitem una
llum que ens acompanyi des de dins.
Necessitem una forga que avivi la
nostra. I aquest és el paper que
exerceixen en la nostra anima les
virtuts teologals: la fe, 'esperancaila
caritat, que son com tres feixos de
llum, com els tres colors primaris de
la vida de Déu en nosaltres. Aquestes
tres virtuts, en efecte, «adapten les
facultats de ’home a la participacio
de la naturalesa divina»;[5] amb elles
«Nostre Senyor ens fa seus, ens
deifica».[6]

Fe, esperanca i caritat corresponen,
en cert sentit, a «les tres dimensions
del temps: I’'obediéncia de la fe



accepta la Paraula que ve de
leternitat, i, promulgada en la
historia, es transforma en amor, en
present, i obre aixi la porta de
I’esperanca».[7] La fe ens precedeix:
ens diu d’on venim, pero també on
anem; no és nomeés memoria del
passat, sind també llum que il-lumina
el futur: ens obre a I’esperanca, ens
projecta cap a la vida. I, al centre del
fil estés entre aquests dos pols, es
desplega la caritat, que es conjuga
sempre en temps present. Amb la
forca de la fe i la confianca de
I’esperanca ens podem dir: aqui i ara,
en aquesta persona, en aquesta
situacid, jo puc ser, amb totes les
meves limitacions, lum de Déu,
amor de Déu.

La novetat ve de viure amb ell

«El mon pateix molta necessitat, fills
meus —deia en una ocasié sant
Josepmaria—, perqué milions i
milions d’animes no coneixen Déu,



encara no han vist la llum del
Redemptor. Cadascun de vosaltres ha
de ser —ho vol el Senyor— quasi
lucernce lucenti in caliginoso loco,
com un fanal ences al mig de les
tenebres».[8]

La llum que encén aquest fanal té
dues fonts. La primera ens pertany
pel simple fet d’haver estat creats a
imatge i semblanca de Déu. Aquesta
font no ens abandona maiies
manifesta en la nostra capacitat per
comprendre el que és veritable, en la
nostra inclinacio a estimar el que és
bo i, fins i tot més profundament, en
la nostra dignitat per haver sortit de
la ma d’un creador summament
intel-ligent, amoros, lliure, i no d’'un
atzar cec. A aquesta font de llum s’hi
afegeix el torrent de la nostra
«regeneracio obrada en el Baptisme,
que fa que tot cristia tingui,
ontologicament, una nova vida que
batega al seu interior».[9] Aquest
sagrament guareix la ferida del pecat



que heretem dels nostres pares i ens
fa més capacgos d’il-luminar el nostre
entorn.

Aquestes dues grans fonts —ser
creats a imatge de Déu i el nostre
Baptisme— ens impulsen a reflectir
la llum de Déu. Quan un mestre de la
llei, amagant-se dels altres, es va
apropar fins a Jesus per preguntar-li
com podia viure realment a prop de
Déu, li va respondre: «Els qui viuen
d’acord amb la veritat s’acosten a la
llum» (Jn 3, 21). També les nostres
accions, portades per la misericordia
de Déu, generen llum si ens deixem
impulsar per la nostra bondat i per la
seva gracia, si ens desposseim del
que ens porta a moure’ns, de
vegades, en una direccid contraria.
Aquesta familiaritat amb la llum de
Déu, aquesta facilitat per optar pels
seus béns majors abans que per
altres d’aparents, es transforma a
poc a poc en una «connaturalitat
entre I’home i el bé veritable.



Aquesta connaturalitat es fonamenta
1 es desenvolupa en les actituds
virtuoses de ’home: la prudeéncia i
les altres virtuts cardinals, 1 en
primer lloc les virtuts teologals de la
fe, esperanca i la caritat».[10]

La identificacio amb Jesucrist
consisteix en el desenvolupament,
per la gracia i per I’acollida que
donem a la nostra anima, d’aquesta
connaturalitat cada vegada més gran
amb ell, de manera que puguem
arribar a tenir els seus mateixos
sentiments (cf. F1 2, 5), les seves
mateixes actituds. Com més s’avanca
en la intimitat amb Jesus, més ens
adonem que buscar la santedat no
consisteix principalment en la lluita
per assolir I’altura d’'un determinat
estandard moral, siné en un cami
confiat en Déu, pel qual sentim amb
ell, patim amb ell, vibrem amb ell.
Que bé ho il-lustrava sant
Josepmaria: «<En moments
d’esgotament, de tedi, recorre



confiadament al Senyor, dient-li, com
aquell amic nostre: “Jesus: Tu veuras
el que fas...: abans de comencar la
lluita, ja estic cansat”».[11] En aix0
consisteix la responsabilitat del
cristia: en respondre amb ell. «Jesus,
soc aqui. Amb tu. Tu veuras el que
fas...».

KKk

La vida cristiana, entesa aixi, no
consisteix a assentir un sistema
d’idees, sin6 a confiar en una
persona: en Crist. Aixi ho han viscut
tants homes i dones al llarg de la
historia. Avui no tenim cap altre
missatge ni altres mitjans. Com ells,
tenim la tasca d’il'luminar el mon
des de dins, com graficament ho
descrivien els escrits dels primers
segles: «El que I’anima és per al cos,
aixo son els cristians en el mon (...).
Déu els ha assenyalat un lloc altissim
ino els és licit desertar-ne».[12] Ser
anima del mén: aquest és el nostre



cami, i el cami el tenim dins. Es
Jesucrist, que ens estima, com ell,
molt humans i molt divins.

Carles Ayxela

[1] Sant Agusti, Serm¢6 141, num. 1; 4.

[2] Congregacio per a la Doctrina de
la Fe, carta Placuit Deo, num. 11.

[3] Francesc, Lumen Fidei, num. 4.

[4] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
num. 127.

[5] Catecisme de ’Església catolica,
num. 1812.

[6] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
num. 98.

[7] J. Ratzinger, Communio. Un
programa teologico y eclesial,
Encuentro, Barcelona 2013, p. 303.



[8] Sant Josepmaria, apunts d’'una
reunio familiar, 2.V1.1974.

[9] Mons. Fernando Ocariz, “La
vocacion al Opus Dei como vocacion
en la Iglesia”, a: El Opus Dei en la
Iglesia, Rialp, Madrid, 2001, p. 173.

[10] Sant Joan Pau II, enciclica
Veritatis splendor, num. 64.

[11] Sant Josepmaria, Forja, 244.

[12]Carta a Diognet, V1.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/molt-humans-
molt-divins-ii-el-cami-el-portem-dins/
(15/12/2025)


https://opusdei.org/ca-ad/article/molt-humans-molt-divins-ii-el-cami-el-portem-dins/
https://opusdei.org/ca-ad/article/molt-humans-molt-divins-ii-el-cami-el-portem-dins/
https://opusdei.org/ca-ad/article/molt-humans-molt-divins-ii-el-cami-el-portem-dins/

	Molt humans, molt divins (II): el camí el portem dins

