
opusdei.org

Missatge per a la 56a
Jornada Mundial de
les Comunicacions
Socials

El proper 29 de maig,
Solemnitat de l'Ascensió del
Senyor, se celebra la Jornada
Mundial de les Comunicacions
Socials, aquest any sota el lema
«Escoltar amb l’oïda del cor». El
Missatge del Papa Francesc
convida a centrar l’atenció
sobre el verb, “escoltar”, decisiu
en la gramàtica de la
comunicació i condició per a un
diàleg autèntic. Oferim el text
íntegre en català.



23/05/2022

MISSATGE DEL SANT PARE
FRANCESC PER A LA 56A JORNADA
MUNDIAL DE LES
COMUNICACIONS SOCIALS

Escoltar amb l’oïda del cor

29 de maig del 2022

Estimades germans i germanes,

L’any passat vam reflexionar sobre la
necessitat d’“anar-hi i veure-ho” per
descobrir la realitat i poder-la
explicar a partir de l’experiència dels
esdeveniments i de la trobada amb
les persones.

Seguint aquesta línia, ara vull
centrar l’atenció sobre un altre verb,
“escoltar”, decisiu en la gramàtica de
la comunicació i condició per a un
diàleg autèntic.



En efecte, estem perdent la capacitat
d’escoltar qui tenim davant, tant en
la trama normal de les relacions
quotidianes com en els debats sobre
els temes més importants de la vida
civil. Al mateix temps, l’escolta està
experimentant un desenvolupament
nou i important en el camp
comunicatiu i informatiu, a través de
les diverses ofertes de podcast i xat
àudio, la qual cosa confirma que
escoltar continua sent essencial per a
la comunicació humana.

A un metge il·lustre, acostumat a
curar les ferides de l’ànima, li van
preguntar quina era la necessitat
més gran dels éssers humans. Ell va
contestar: “El desig il·limitat de ser
escoltats”. És un desig que sovint està
amagat, però que interpel·la tots els
que estan cridats a ser educadors o
formadors, o que exerceixin un
paper de comunicador: els pares i els
professors, els pastors i els agents de
pastoral, els treballadors de la



informació i els que presten un
servei social o polític.

Escoltar amb l’oïda del cor

A les pàgines bíbliques aprenem que
l’escolta no només té el significat
d’una percepció acústica, sinó que
està essencialment lligada a la
relació dialògica entre Déu i la
humanitat. «Shema’ Israel - Escolta,
Israel» (Dt 6, 4), l’íncipit del primer
manament de la Torà es proposa
contínuament a la Bíblia, fins al punt
que sant Pau afirma que «la fe ve,
doncs, de sentir la predicació» (Rm
10, 17). Efectivament, la iniciativa és
de Déu que ens parla, i nosaltres
responem escoltant-lo; però també
aquesta escolta, en el fons, prové de
la seva gràcia, com passa amb el
nounat que respon a la mirada i la
veu de la mare i del pare. Dels cinc
sentits, sembla que el privilegiat per
Déu és precisament l’oïda, potser
perquè és menys invasiu, més discret



que la vista i, per tant, deixa l’ésser
humà més lliure.

L’escolta correspon a l’estil humil de
Déu. És l’acció que permet que Déu
es reveli com Aquell que, parlant,
crea l’home a la seva imatge, i,
escoltant, el reconeix com el seu
interlocutor. Déu estima l’home: per
això li dirigeix la Paraula, per això
“inclina l’orella” per escoltar-lo.

L’home, en canvi, tendeix a fugir de
la relació, a girar l’esquena i “tancar
les orelles” per no haver d’escoltar.
El fet de negar-se a escoltar acaba
sovint per convertir-se en
agressivitat cap a l’altre, com els va
passar als oients del diaca Esteve, els
quals es van tapar les orelles i es van
abraonar tots alhora contra ell (cf. 
Act 7, 57).

Així, d’una banda, hi ha Déu, que
sempre es revela comunicant-se
gratuïtament; de l’altra, l’home, a qui
se li demana que escolti. El Senyor



crida explícitament l’home a una
aliança d’amor, perquè pugui arribar
a ser plenament el que és: imatge i
semblança de Déu en la seva
capacitat d’escoltar, d’acollir, de
donar espai a l’altre. L’escolta, en el
fons, és una dimensió de l’amor.

Per això Jesús demana als seus
deixebles que verifiquin la qualitat
de la seva escolta: «Mireu, doncs, 
com escolteu» (Lc 8, 18); els exhorta
d’aquesta manera després d’haver-
los explicat la paràbola del
sembrador, deixant entendre que no
n’hi ha prou amb escoltar, sinó que
cal fer-ho bé. Només dona fruits de
vida i de salvació qui acull la Paraula
amb el cor “bo i generós” i la
custòdia fidelment (cf. Lc 8, 15).
Només fent atenció a qui escoltem, 
què escoltem i com escoltem podem
créixer en l’art de comunicar, el
centre del qual no és una teoria o
una tècnica, sinó la «capacitat del cor
que fa possible la



proximitat» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 171).

Tots tenim orelles, però moltes
vegades fins i tot qui té una oïda
perfecta no aconsegueix escoltar els
altres. Realment existeix una sordesa
interior pitjor que la sordesa física.
L’escolta, en efecte, no té a veure
només amb el sentit de l’oïda, sinó
amb tota la persona. La veritable seu
de l’escolta és el cor. El rei Salomó,
tot i que era molt jove, va demostrar
saviesa, perquè va demanar al
Senyor que li concedís «un cor capaç
d’escoltar» (1 Re 3, 9). I sant Agustí
convidava a escoltar amb el cor
(corde audire), a acollir les paraules
no exteriorment a les orelles, sinó
espiritualment al cor: «No tingueu el
cor a les orelles, sinó les orelles al
cor».[1] I sant Francesc d’Assís
exhortava els seus germans a
«inclinar les orelles del cor».[2]

https://opusdei.org/ca/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://opusdei.org/ca/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://opusdei.org/ca/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/
https://opusdei.org/ca/article/exhortacio-apostolica-evangelii-gaudium/


La primera escolta que cal
redescobrir quan es busca una
comunicació veritable és l’escolta
d’un mateix, de les exigències més
veritables d’un mateix, les que estan
inscrites en el més íntim de tota
persona. I no podem sinó escoltar el
que ens fa únics en la creació: el
desig d’estar en relació amb els altres
i amb l’Altre. No estem fets per viure
com àtoms, sinó junts.

L’escolta com a condició de la bona
comunicació

Existeix un ús de l’oïda que no és
escolta veritable, sinó el contrari:
escoltar d’amagat. De fet, una
temptació sempre present i que avui,
en el temps de les xarxes socials,
sembla que s’ha aguditzat, és la
d’escoltar d’amagat i espiar,
instrumentalitzant els altres per al
nostre interès. En canvi, el que fa la
comunicació bona i plenament
humana és precisament l’escolta de



qui tenim davant, cara a cara,
l’escolta de l’altre al qual ens
apropem amb obertura lleial,
confiada i honesta.

Lamentablement, la falta d’escolta,
que moltes vegades experimentem
en la vida quotidiana, és evident
també en la vida pública, en la qual,
sovint, en lloc de sentir l’altre, el que
ens agrada és escoltar-nos a nosaltres
mateixos. Això és símptoma del fet
que, més que la veritat i el bé, es
busca el consens; més que a l’escolta,
s’està atent a l’audiència. La bona
comunicació, en canvi, no intenta
impressionar el públic amb un
comentari enginyós dirigit a
ridiculitzar l’interlocutor, sinó que fa
atenció a les raons de l’altre i intenta
que es comprengui la complexitat de
la realitat. És trist quan, també a
l’Església, es formen bàndols
ideològics, l’escolta desapareix i el
seu lloc l’ocupen contraposicions
estèrils.



En realitat, en molts dels nostres
diàlegs no ens comuniquem en
absolut. Simplement estem esperant
que l’altre acabi de parlar per
imposar el nostre punt de vista. En
aquestes situacions, com assenyala el
filòsof Abraham Kaplan,[3] el diàleg
és un “duàleg”, un monòleg a dues
veus. En la veritable comunicació, en
canvi, tant el tu com el jo estan “en
sortida”, tendeixen l’un cap a l’altre.

Escoltar és, per tant, l’ingredient
primer i indispensable del diàleg i de
la bona comunicació. No es
comunica si abans no s’ha escoltat, i
no es fa bon periodisme sense la
capacitat d’escoltar. Per oferir una
informació sòlida, equilibrada i
completa cal haver escoltat durant
un temps llarg. Per explicar un
esdeveniment o descriure una
realitat en un reportatge, cal haver
sabut escoltar, disposats també a
canviar d’idea, a modificar les
nostres hipòtesis de partida.



En efecte, només si se surt del
monòleg es pot arribar a aquesta
concordança de veus que és garantia
d’una comunicació veritable.
Escoltar diverses fonts, “no
conformar-nos amb el primer que
trobem” —com ensenyen els
professionals experts— assegura
fiabilitat i serietat a les informacions
que transmetem. Escoltar més veus,
escoltar-se mútuament, també
l’Església, entre germans i germanes,
ens permet exercir l’art del
discerniment, que apareix sempre
com la capacitat d’orientar-se enmig
d’una simfonia de veus.

Però, per què cal afrontar l’esforç
que requereix l’escolta? Un gran
diplomàtic de la Santa Seu, el
cardenal Agostino Casaroli, parlava
del “martiri de la paciència”,
necessari per escoltar i fer-se escoltar
en les negociacions amb els
interlocutors més difícils, a fi
d’obtenir el bé més gran possible en



condicions de limitació de la
llibertat. També en situacions menys
difícils, l’escolta requereix sempre la
virtut de la paciència, juntament
amb la capacitat de deixar-se
sorprendre per la veritat — encara
que sigui tan sols un fragment de la
veritat— de la persona que estem
escoltant. Només la sorpresa permet
el coneixement. Em refereixo a la
curiositat infinita del nen que mira el
món que l’envolta amb els ulls molt
oberts. Escoltar amb aquesta
disposició d’ànim —la sorpresa del
nen amb la consciència d’un adult—
és un enriquiment, perquè sempre hi
haurà alguna cosa, encara que sigui
mínima, que puc aprendre de l’altre i
aplicar a la meva vida.

La capacitat d’escoltar la societat és
molt preciosa en aquest temps ferit
per la llarga pandèmia. Molta
desconfiança acumulada
precedentment cap a la “informació
oficial” ha causat una “infodèmia”,



dins de la qual és cada vegada més
difícil fer creïble i transparent el
món de la informació. Cal disposar
l’oïda i escoltar en profunditat,
especialment el malestar social
augmentat per la disminució o el
cessament de moltes activitats
econòmiques.

També la realitat de les migracions
forçades és un problema complex, i
ningú no té la recepta a punt per
resoldre’l. Repeteixo que, per vèncer
els prejudicis sobre els migrants i
estovar la duresa dels nostres cors,
caldria intentar escoltar les seves
històries, donar-los un nom i una
història a cadascun. Molts bons
periodistes ja ho fan. I molts d’altres
ho farien si poguessin. Encoratgem-
los perquè sigui així! Escoltem
aquestes històries! Després, cadascú
serà lliure de sostenir les polítiques
migratòries que consideri més
adequades per al seu país. Però, en
qualsevol cas, davant dels nostres



ulls ja no tindrem números o
invasors perillosos, sinó rostres i
històries de persones concretes,
mirades, esperances, sofriments
d’homes i dones que cal escoltar.

Escoltar-se a l’Església

També a l’Església hi ha molta
necessitat d’escoltar i d’escoltar-nos.
És el do més preciós i generatiu que
ens podem oferir els uns als altres.
Nosaltres, els cristians, oblidem que
el servei de l’escolta ens ha estat
confiat per Aquell que és l’oient per
excel·lència, a l’obra del qual estem
cridats a participar. «Hem d’escoltar
amb les orelles de Déu per poder
parlar amb la paraula de Déu».[4] El
teòleg protestant Dietrich Bonhoeffer
ens recorda d’aquesta manera que el
primer servei que s’ha de prestar als
altres en la comunió consisteix a
escoltar-los. Qui no sap escoltar el
germà, aviat serà incapaç d’escoltar
Déu.[5]



En l’acció pastoral, l’obra més
important és “l’apostolat de l’oïda”.
Escoltar abans de parlar, com
exhorta l’apòstol Jaume: «Tothom ha
d’estar disposat a escoltar, però ser
lent per parlar» (1, 19). Donar
gratuïtament una mica del temps
d’un mateix per escoltar les persones
és el primer gest de caritat.

Fa poc ha començat un procés
sinodal. Preguem perquè sigui una
gran ocasió d’escolta recíproca. La
comunió no és el resultat
d’estratègies i de programes, sinó que
s’edifica en l’escolta recíproca entre
germans i germanes. Com en un cor,
la unitat no requereix uniformitat,
monotonia, sinó pluralitat i varietat
de veus, polifonia. Alhora, cada veu
del cor canta escoltant les altres veus
i en relació amb l’harmonia del
conjunt. Aquesta harmonia ha estat
ideada pel compositor, però que es
realitzi depèn de la simfonia de totes
i cadascuna de les veus.



Conscients de participar en una
comunió que ens precedeix i ens
inclou, podem redescobrir una
Església simfònica, en la qual
cadascú pot cantar amb la seva
pròpia veu acollint les dels altres
com un do, per manifestar
l’harmonia del conjunt que forma
l’Esperit Sant.

Roma, Sant Joan del Laterà, 24 de
gener de 2020, memòria de sant
Francesc de Sales.

Francesc

[1] «Nolite habere cor in auribus, sed
aures in corde» (Sermó 380, 1: Nuova
Biblioteca Agostiniana 34, 568).

[2] Carta a tota l'Ordre: Fonts
Franciscanes, 216.



[3] Cf. The life of dialogue. A: J. D.
Roslansky (ed.), Communication. A
discussion at the Nobel Conference,
North-Holland Publishing Company.
Amsterdam, 1969, 89-108.

[4] D. Bonhoeffer. Vida en
comunidad. Ediciones Sígueme,
Salamanca, 2003, 92.

[5] Cf. Ibídem, 90-91.

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

Photo by Will Francis on
Unsplash

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/missatge-per-
a-la-56a-jornada-mundial-de-les-

comunicacions-socials/ (13/12/2025)

https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-per-a-la-56a-jornada-mundial-de-les-comunicacions-socials/
https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-per-a-la-56a-jornada-mundial-de-les-comunicacions-socials/
https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-per-a-la-56a-jornada-mundial-de-les-comunicacions-socials/
https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-per-a-la-56a-jornada-mundial-de-les-comunicacions-socials/

	Missatge per a la 56a Jornada Mundial de les Comunicacions Socials

