opusdei.org

Missatge del Papa
per a la 59a Jornada
Mundial de la Pau

El missatge del pontifex amb
motiu de la Jornada Mundial de
la Pau 2026, que se celebra cada
any 1'1 de gener, reflexiona amb
les paraules de Jesus
Ressuscitat: «La pau sigui amb
tots vosaltres», exhortant als
compromisos del desarmament
del cor, de la ment i de la vida.
A més dels esforgos
internacionals necessaris per
assolir la pau al mon.



27/12/2025

La pau estigui amb tots vosaltres:
cap a una pau “desarmada i
desarmant”

“La pau sigui amb tu!”.

Aquesta antiquissima salutacio, que
continua sent habitual en moltes
cultures, la tarda de Pasqua es va
omplir de vigor nou a llavis de Jesus
ressuscitat. «Pau a vosaltres» (Jn 20,
19.21) és la seva paraula, que no
només desitja, siné que fa un canvi
definitiu en qui la rep i, d’aquesta
manera, en tota la realitat. Per aixo,
els successors dels Apostols donen
veu cada dia i a tot el mon a la
revolucio més silenciosa: “Pau a
vosaltres!”. Des de la tarda de la
meva eleccio com a bisbe de Roma he
volgut incorporar la meva salutacio
en aquest anunci coral. I ho vull



reafirmar: «Aquesta és la pau de
Crist Ressuscitat, una pau desarmada
iuna pau desarmant, humil i
perseverant. Prové de Déu, Déu que
ens estima a tots
incondicionalment».[1]

La pau de Crist ressuscitat

El que va vencer la mort i va fer
caure el mur que separava els éssers
humans (cf. Ef 2, 14) és el Bon Pastor,
que dona la vida pel ramat i té
moltes ovelles que no son de la cleda
(cf. Jn 10, 11.16): Crist, la nostra pau.
La seva presencia, el seu do, la seva
victoria resplendeixen en la
perseveranca de molts testimonis,
per mitja dels quals I’obra de Déu
continua al mon i es torna, fins i tot,
més perceptible i lluminosa en la
foscor dels temps.

El contrast entre les tenebresila
Ilum, en efecte, no és només una
imatge biblica per descriure el part
del qual esta naixent un mon nou; és



una experiencia que ens travessa i
ens sorpren segons les proves que
trobem, en les circumstancies
historiques en les quals ens toca
viure. Ara bé, veure la llum i creure-
hi és necessari per no enfonsar-se en
la foscor. Es tracta d’'una exigéncia
que els deixebles de Jesus son cridats
a viure de manera unica i
privilegiada, pero que, per molts
camins, se sap obrir pas al cor de
cada ésser huma. La pau existeix, vol
habitar en nosaltres, té el poder suau
d’il'luminar i d’eixamplar la
intel-ligéncia, resisteix a la violéncia i
la veng. La pau té I’ale del que és
etern; mentre que al mal se li crida
“prou”, a la pau se li diu a I'orella
“per sempre”. En aquest horitzo ens
ha introduit el Ressuscitat. Amb
aquest pressentiment viuen els que
treballen per la pau, que, en el
drama del que el Papa Francesc ha
definit com a “tercera guerra
mundial a trossos”, continuen


https://www.vatican.va/content/francesco/es.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es.html

resistint-se a la contaminacio de les
tenebres, com a sentinelles de la nit.

Lamentablement, el contrari —és a
dir, oblidar la llum— és possible;
llavors, es perd el realisme i se
cedeix a una representacio parcial i
distorsionada del mon, sota el signe
de les tenebres i de la por. Avui no
son pocs els que anomenen realistes
a les narracions mancades
d’esperanca, cegues davant la bellesa
dels altres, que obliden la gracia de
Déu que treballa sempre als cors
humans, encara que estiguin ferits
pel pecat. Sant Agusti exhortava els
cristians a entaular una amistat
indissoluble amb la pau, perque,
custodiant-la en el més intim del seu
esperit, poguessin irradiar al seu
voltant la seva escalfor lluminosa.
Ell, adrecant-se a la seva comunitat,
escrivia aixi: «Tingueu la pau,
germans. Si hi voleu atreure els
altres, sigueu els primers de posseir-
la i retenir-la. Que cremi en vosaltres



el que teniu per encendre els
altres».[2]

Tant si tenim el do de la fe com si ens
sembla que no el tenim, benvolguts
germans i germanes, obrim-nos a la
pau! Acollim-la i reconeguem-la, en
lloc de considerar-la llunyana i
impossible. Abans de ser una meta,
la pau és una presencia i un cami.
Encara que es combati dins i fora de
nosaltres, com una petita flama
amenacada per la tempesta, n’hem
de tenir cura sense oblidar els noms i
les histories dels qui ens n’han donat
testimoni. Es un principi que guia i
determina les nostres decisions. Fins
i tot als llocs on només queda runa i
on la desesperacio sembla inevitable,
avui trobem els qui no han oblidat la
pau. Aixi com la tarda de Pasqua
Jesus va entrar al lloc on hi havia els
deixebles, atemorits i desanimats, de
la mateixa manera la pau de Crist
ressuscitat continua travessant
portes i barreres amb les veus i els


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn2

rostres dels seus testimonis. Es el do
que permet que no oblidem el bé,
que el reconeguem vencedor, que el
triem de nou junts.

Una pau desarmada

Poc abans de ser arrestat, en un
moment de gran intimitat, Jesus va
dir als que estaven amb Ell: «Us
deixo la pau, us dono la meva pau. Jo
us dono la pau que el mon no dona».
[ immediatament afegeix: «Que els
vostres cors s’asserenin i no temin!»
(Jn 14, 27). La torbacio i el temor es
podien referir, certament, a la
violencia que aviat s’abatria sobre
Ell. Més profundament, els Evangelis
no amaguen que el que va
desconcertar els deixebles va ser la
seva resposta no-violenta; un cami al
qual tots, comencant per Pere, es van
oposar, pero en el qual el Mestre va
demanar que el seguissin fins al
final. El cami de Jesus continua sent
motiu de torbacio i de temor. I Ell



repeteix amb fermesa a qui el
volgués defensar: «Guarda’t 'espasa
a la beina» (Jn 18, 11; cf. Mt 26, 52).
La pau de Jesus ressuscitat és
desarmada, perqué desarmada va
ser la seva lluita, dins de
circumstancies historiques,
politiques i socials precises. Els
cristians, junts, s’han de fer
proféticament testimonis d’aquesta
novetat i recordar les tragedies de les
quals tantes vegades s’han fet
complices. La gran parabola del
judici universal convida tots els
cristians a actuar amb misericordia i
ser conscients d’aixo (cf. Mt 25,
31-46). I, en fer-ho, trobaran al seu
costat germans i germanes que, per
diferents camins, han sabut escoltar
el dolor alie i s’han alliberat
interiorment de I’engany de la
violencia.

Tot i que avui no s6n poques les
persones de cor disposat a la pau, un
gran sentiment d’impoténcia les



envaeix davant del curs dels
esdeveniments, cada vegada més
incert. Ja sant Agusti, en efecte,
assenyalava una paradoxa
particular: «Esmés dificil lloar la pau
que posseir-la. En efecte, si la volem
lloar, desitgem les forces per fer-ho,
busquem els pensaments i pesem les
paraules; en canvi, si la volem
posseir, la tenim i la posseim sense
cap esforc¢».[3]

Quan tractem la pau com un ideal
llunya, acabem per no considerar
escandalods que es negui, i fins i tot
que es faci la guerra per assolir-la.
Sembla com si faltessin les idees
justes, les frases sospesades, la
capacitat de dir que la pau és a prop.
Sila pau no és una realitat
experimentada, per custodiar i
conrear, ’agressivitat es difon en la
vida domestica i en la vida publica.
En la relacid entre ciutadans i
governants s’arriba a considerar una
culpa el fet que no se’ns prepari prou



per a la guerra, per reaccionar als
atacs, per respondre a les agressions.
Molt més enlla del principi de
legitima defensa, en el pla politic
aquesta logica d’oposicio és la dada
més actual en una desestabilitzacio
planetaria que va assumint cada dia
més dramatisme i imprevisibilitat.
No és casual que les crides repetides
a incrementar la despesa militar i les
decisions que aixo comporta siguin
presentades per molts governants
amb la justificacio del perill respecte
als altres. En efecte, la forca
dissuasiva del poder i, en particular,
de la dissuasio nuclear encarnen la
irracionalitat d’'una relacid entre
pobles basada no en el dret, la
justicia i la confiancga, sin6 en la por i
el domini de la forca. La
consequéncia —com ja escrivia sant
Joan XXIII sobre el seu temps— és
clara: «els homes viuen amb
I’angoixa d’una tempesta que es
podria desencadenar a cada moment
amb un impetu horrible. Perque les


https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html

armes hi son. I si és dificil persuadir-
se que hi hagi persones capaces
d’assumir la responsabilitat de les
destruccions i dels dolors que una
guerra causaria, no queda exclos que
un fet imprevisible i incontrolable
pugui fer esclatar ’espurna que posi
en moviment I’aparell bel-lic».[4]

Doncs bé, durant el curs del 2024, les
despeses militars a escala mundial
van augmentar un 9,4 % respecte a
I’any anterior i van confirmar la
tendencia ininterrompuda des de fa
deu anys, de manera que es va
assolir la xifra de 2.718 bilions de
dolars, és a dir, el 2,5 % del PIB
mundial.[5] Per si no fos prou, avui
sembla que es vulgui respondre als
nous reptes, no nomeés amb ’enorme
esfor¢ economic per al rearmament,
sin6 també amb un reajustament de
les politiques educatives; en lloc
d’una cultura de la memoria, que
preservi la consciencia madurada al
segle XX i no oblidi els seus milions



de victimes, es promouen campanyes
de comunicacio i programes
educatius a escoles i universitats, aixi
com als mitjans de comunicacio, que
difonen la percepcio d’amenaces i
transmeten una nocié merament
armada de defensa i de seguretat.

Tanmateix, «el veritable amant de la
pau estima també els enemics
d’aquesta».[6] Aixi recomanava sant
Agusti que no es destruissin els ponts
ni s’insistis en el registre del retret, ja
que preferia el cami de I’escolta i,
quan fos possible, la trobada amb les
raons dels altres. Fa seixanta anys, el
Concili Vatica II s’acabava amb la
consciéncia d’un dialeg urgent entre
I’Església i el mon contemporani. En
particular, la Constitucio Gaudium et
spes centrava ’atenci6 en I’evolucid
de la practica bel-lica: «El perill
singular de la guerra d’avui rau en
aixo: que brinda la quasi ocasio de
perpetrar tals crims a aquells que
posseeixen les armes cientifiques


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

mes recents; i, amb una mena
d’inexorable connexio, pot impel-lir
les voluntats dels homes a decisions
atrocissimes. Ara bé, a fi que aixo no
s’esdevingui mai en el futur, els
Bisbes d’arreu de la terra, congregats
en unitat, supliquen insistentment a
tothom, principalment als dirigents
de les nacions, que ponderin
incessantment una tan gran
responsabilitat davant Déu i davant
tota la humanitat».[7]

En reiterar la crida dels Pares
conciliars i estimant la via del dialeg
com la més eficag a tots els nivells,
constatem com I’avenc tecnologic
ulterior 1 I’aplicacio en I’ambit
militar de les intel-ligencies artificials
han radicalitzat la tragedia dels
conflictes armats. Fins i tot es va
delineant un procés de
desresponsabilitzacié dels liders
politics i militars, amb motiu del
“delegar” creixent en les maquines
de les decisions que afecten la vida i



la mort de persones humanes. Es una
espiral destructiva, sense precedents,
de I’humanisme juridic i filosofic
sobre el qual es basa i des del qual es
protegeix qualsevol civilitzacio. Cal
denunciar les enormes
concentracions d’interessos
economics i financers privats que
van empenyent els estats en aquesta
direccio; pero amb aixo no n’hi ha
prou si alhora no es fomenta el
despertar de les consciéncies i del
pensament critic. L’Enciclica Fratelli
tutti presenta sant Francesc d’Assis
com a exemple d’aquest despertar:
«En aquell mon ple de torres de
vigilancia i de muralles protectores,
les ciutats vivien guerres sagnants
entre families poderoses, al mateix
temps que creixien les zones
miserables de les periféeries excloses.
Alla Francesc va acollir la veritable
pau al seu interior, es va alliberar de
tot desig de domini sobre els altres,
es va fer un dels ultims i va buscar
viure en harmonia amb tots».[8] Es


https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/

una historia que vol continuar en
nosaltres i que requereix que unim
esforcos per contribuir
reciprocament a una pau desarmant,
una pau que neix de 'obertura i de la
humilitat evangelica.

Una pau desarmant

La bondat és desarmant. Potser per
aixo Déu es va fer infant. El misteri
de I’Encarnacio, que té el seu punt de
més abaixament en el descens als
inferns, comenca al ventre d’una
jove mare i es manifesta al pessebre
de Betlem. «Pau a la terra» canten els
angels, anunciant la presencia d’'un
Déu sense defenses, del qual la
humanitat es pot descobrir estimada
només cuidant-lo (cf. Lc2, 13-14). Res
no té la capacitat de canviar-nos tant
com un fill. I potser és precisament
pensar en els nostres fills, en els
infants i també en els que son fragils
com ells, el que ens commou
profundament (cf. Act 2, 37). Sobre



aixo, el meu venerat predecessor
escrivia que «la fragilitat humana té
el poder de fer-nos més lucids
respecte al que roman o al que passa,
al que dona vida i al que provoca
mort. Potser per aix0 sovint tendim a
negar els limits i a evadir les
persones fragils i ferides, que tenen
el poder de qliestionar la direccio
que hem pres, com a individus i com
a comunitat.»[9]

Sant Joan XXIII va introduir per
primera vegada la perspectiva d’'un
desarmament integral que només es
pot afirmar mitjancant la renovacio
del cor i de la intel-ligéncia. Aixi, a
Pacem in terris escrivia: «Cal, pero,
reconeixer que el fre en la cursa
d’armaments, la seva reduccio
efectiva i, més encara, la seva
eliminacio total son gairebé
impossibles si no es procedeix,
alhora, a un desarmament integral,
és a dir, si no es desarmen també els
esperits amb I’esforg sincer per fer-hi


https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html

desapareixer la psicosi bel-lica. Aixo
suposa, al seu torn, que el criteri de
la pau, fonamentat en ’equilibri dels
armaments, sigui substituit pel
principi que la pau veritable només
es pot assentar damunt la confianca
reciproca. Considerem que es tracta
d’un objectiu que pot ser assolit. Ja
que és reclamat per la recta rao, és
summament desitjable i és de la
maxima utilitat».[10]

Un servei fonamental que les
religions han de prestar a la
humanitat que pateix és vigilar
I'intent creixent de transformar fins i
tot els pensaments i les paraules en
armes. Les grans tradicions
espirituals, aixi com el recte us de la
rao0, ens porten a anar més enlla dels
llagos de sang o etnics, més enlla de
les fraternitats que només
reconeixen qui és semblant i
rebutgen qui és diferent. Avui veiem
com aixo no es dona per fet.
Lamentablement, cada vegada forma



més part del panorama
contemporani el fet d’arrossegar les
paraules de la fe al combat politic,
beneir el nacionalisme i justificar
religiosament la violéncia i la lluita
armada. EIs creients han de
desmentir activament, sobretot amb
la vida, aquestes formes de blasfemia
que enfosqueixen el Sant Nom de
Déu. Per aix0, juntament amb l’accio,
és cada vegada més necessari
conrear l’oracio, ’espiritualitat, el
dialeg ecumenic i interreligios com a
vies de pau illenguatges de la
trobada entre tradicions i cultures. A
tot el mon és desitjable «que cada
comunitat es converteixi en una
“casa de pau”, en qué aprenguem a
desactivar I’hostilitat mitjancant el
dialeg, en que es practiqui la justicia i
es preservi el perdo».[11] Avui més
que mai, en efecte, cal mostrar que la
pau no és una utopia, mitjancant una
creativitat pastoral atenta i
generativa.



D’altra banda, aixo no ha de
distreure I’atencio de tothom sobre la
importancia que té la dimensid
politica. Els qui estan cridats a
responsabilitats publiques a les seus
més altes i qualificades, han
d’intentar que «siguin considerats a
fons els problemes de la
recomposicio pacifica de les
relacions entre les comunitats
politiques en el pla mundial: una
recomposicio fonamentada en la
confianca mutua, en la sinceritat en
els pactes, en la fidelitat als acords
presos. Que el problema sigui
examinat fins a descobrir el punt
clau on sigui possible d’iniciar el
cami vers una serie d’enteses
amistoses, duradores i fecundes».[12]
Es el cami desarmant de la
diplomacia, de la mediacid, del dret
internacional, tristament desmentit
per les cada vegada més frequients
violacions d’acords assolits amb gran
esforg, en un context que requeriria
no la deslegitimacio, siné més aviat



el reforcament de les institucions
supranacionals.

Avuli, la justicia i la dignitat humana
estan més exposades que mai als
desequilibris de poder entre els més
forts. Com habitar un temps de
desestabilitzacio i de conflictes
alliberant-se del mal? Cal motivar i
sostenir tota iniciativa espiritual,
cultural i politica que mantingui viva
I’esperanca 1 contrarestar la difusio
d’actituds fatalistes «com si les
dinamiques que la produeixen
procedissin de forces anonimes i
impersonals o d’estructures
independents de la voluntat
humana».[13] Perqueé, de fet, «la
millor manera de dominar i
d’avancar sense limits és sembrar la
desesperanca i suscitar la
desconfianca constant, fins i tot
disfressada darrere la defensa
d’alguns valors»;[14] a aquesta
estrategia cal oposar-hi el
desenvolupament de societats civils



conscients, de formes
d’associacionisme responsable,
d’experiencies de participaci6 no-
violenta, de practiques de justicia
reparadora a petita i gran escala. Ja
ho assenyalava amb claredat Lleo
XIIT a PEnciclica Rerum novarum: «La
reconeguda curtesa de les forces
humanes aconsella i impel-leix
I’home a buscar el suport dels altres.
De les Sagrades Escriptures és
aquesta sentencia: “Més val ser dos
que no pas un, perque aixi el treball
rendeix més. I si I’'un cau, l’altre
I’aixeca. Pero ai del qui cau estant
sol, sense que un altre el pugui
aixecar!” (Coh4, 9-10). I tambeé
aquesta altra: “El germa ajudat pel
seu germa €s com una ciutat
fortificada” (Pr 18,19)».[15]

Que aquest sigui un fruit del Jubileu
de UEsperancga, que ha impulsat
milions d’éssers humans a
redescobrir-se pelegrinsia
comencar en si mateixos aquest


https://www.vatican.va/content/leo-xiii/es/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html

desarmament del cor, de la ment i de
la vida al qual Déu no tardara a
respondre complint les seves
promeses: «Ell sera jutge entre les
nacions, arbitrara sobre els pobles.
Forjaran relles de les seves espases i
falcs de les seves llances. Cap nacio
no empunyara l’espasa contra una
altra ni s’entrenaran mai meés a fer la
guerra. Casa de Jacob, veniu,
caminem a la llum del Senyor!» (Is 2,
4-5).

Vatica, 8 de desembre de 2025

LLEO PP. XIV

[1] Benediccio apostolica “"Urbi Et
Orbi” i primera salutacio, 10gia
central de la Basilica de Sant Pere (8
de maig de 2025).

[2] S. Agusti d’Hipona, Sermo 357, 3.



[3] Ibidem, 1.

[4] S. Joan XXIII, Carta enc. Pacem in
terris (11 d’abril de 1963), 60.

[5] Cf. SIPRI Yearbook: Armaments,
Disarmament and International
Security (2025).

[6] Sant Agusti d’Hipona, Sermo 357,
1.

[7] Conc. Ecum. Vat. 11, Const. past.
Gaudium et spes, 80.

[8] Francesc, Carta enc. Fratelli tutti
(3 d’octubre del 2020), ndm. 4.

[9] Id., Carta al Director del “Corriere
della Sera” (14 de mar¢ de 2025).

[10] S. Joan XXIII, Carta enc. Pacem in
terris (11 d’abril de 1963), 113.

[11] Discurs als bisbes de la
Confereéncia Episcopal Italiana (17 de
juny de 2025).



[12] S. Joan XXIII, Carta enc. Pacem in
terris (11 d’abril de 1963), 118.

[13] Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de juny de 2009), 42.

[14] Francesc, Carta enc. Fratellj tutti
(3 d’octubre de 2020), 15.

[15] Lleé6 XIII, Carta enc. Rerum
novarum (15 de maig de 1891), 35.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/missatge-del-
papa-per-a-la-59a-jornada-mundial-de-
la-pau/ (27/01/2026)


https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-del-papa-per-a-la-59a-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-del-papa-per-a-la-59a-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-del-papa-per-a-la-59a-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-del-papa-per-a-la-59a-jornada-mundial-de-la-pau/

	Missatge del Papa per a la 59a Jornada Mundial de la Pau

