
opusdei.org

Missatge del Papa
per a la 54 Jornada
Mundial de la Pau

El dia 1 de gener se celebra la
Jornada Mundial de la Pau.
Amb aquest motiu el Sant Pare
envia un missatge. El tema del
missatge d’aquest any: "La
cultura de la cura com a camí
de pau. Cultura de la cura per
erradicar la cultura de la
indiferència, del rebuig i de la
confrontació, que avui dia
acostuma a prevaler."

31/12/2020



MISSATGE DEL SANT PARE

FRANCESC

PER A LA CELEBRACIÓ DE LA

54 JORNADA MUNDIAL DE LA PAU

1 DE GENER DEL 2021

La cultura de la cura com a camí
de pau

1. En el llindar de l’Any Nou, vull
presentar la meva salutació més
respectuosa als caps d’estat i de
govern, als responsables de les
organitzacions internacionals, als
líders espirituals i als fidels de
diverses religions, i als homes i les
dones de bona voluntat. A tots els
faig arribar els meus millors desitjos
perquè aquest any la humanitat
pugui progressar pel camí de la
fraternitat, la justícia i la pau entre
les persones, les comunitats, els
pobles i els estats.



L’any 2020 s’ha caracteritzat per la
gran crisi sanitària de la COVID-19,
que s’ha convertit en un fenomen
multisectorial i mundial i que
agreuja les crisis fortament
interrelacionades, com la climàtica,
l’alimentària, l’econòmica i la
migratòria, i causa grans patiments i
penúries. Penso, en primer lloc, en
els que han perdut un familiar o un
ésser estimat, però també en els que
s’han quedat sense feina. Recordo
especialment els metges, els
infermers, els farmacèutics, els
investigadors, els voluntaris, els
capellans i el personal dels hospitals i
centres de salut, que s’han esforçat i
ho continuen fent, amb gran
dedicació i sacrifici, fins al punt que
alguns han mort per intentar ser a
prop dels malalts, alleujar-ne el
patiment o salvar-los les vides. En
retre homenatge a aquestes
persones, renovo la meva crida als
responsables polítics i al sector
privat perquè adoptin les mesures



adequades a fi de garantir l’accés a
les vacunes contra la COVID-19 i a les
tecnologies essencials necessàries
per prestar assistència als malalts i
als més pobres i fràgils.[1]

És dolorós constatar que,
lamentablement, juntament amb els
nombrosos testimonis de caritat i
solidaritat, estan tenint un nou
impuls diverses formes de
nacionalisme, racisme, xenofòbia i,
fins i tot, guerres i conflictes que
sembren mort i destrucció.

Aquests i altres esdeveniments, que
han marcat el camí de la humanitat
aquest últim any, ens ensenyen la
importància de fer-nos càrrec els uns
dels altres i també de la creació, per
construir una societat basada en
relacions de fraternitat. Per això,
com a tema d’aquest missatge he
triat: La cultura de la cura com a camí
de pau. Cultura de la cura per
erradicar la cultura de la



indiferència, del rebuig i de la
confrontació, que avui dia acostuma
a prevaler.

2.Déu Creador, origen de la
vocació humana a la cura

En moltes tradicions religioses, hi ha
narracions que fan referència a
l’origen de l’home, a la seva relació
amb el Creador, amb la naturalesa i
amb els seus semblants. A la Bíblia,
el Llibre del Gènesi revela, des del
principi, la importància de la cura o
de la custòdia en el projecte de Déu
per la humanitat, i posa en evidència
la relació entre l’home (’adam) i la
terra (’adamah), i entre els germans.
En el relat bíblic de la creació, Déu
confia el jardí “plantat a l’Edèn” (cf. 
Gn 2, 8) a les mans d’Adam amb la
tasca de “conrear-lo i tenir-ne
cura” (cf. Gn 2, 15). Això significa,
d’una banda, fer que la terra sigui
productiva i, d’altra banda, protegir-
la i fer que mantingui la seva



capacitat per sostenir la vida.[2] Els
verbs “conrear” i “tenir cura”
descriuen la relació d’Adam amb la
seva casa-jardí i també indiquen la
confiança que Déu diposita en ell en
constituir-lo senyor i guardià de tota
la creació.

El naixement de Caín i Abel va donar
origen a una història de germans, la
relació de la qual seria interpretada
—negativament— per Caín en termes
de protecció o custòdia. Caín, després
de matar el seu germà Abel, va
respondre així a la pregunta de Déu:
«Que potser soc el guardià del meu
germà?» (Gn 4, 9).[3] Sí, certament.
Caín era el “guardià” del seu germà.
«En aquests relats tan antics,
carregats de profund simbolisme, ja
hi havia continguda una convicció
actual: que tot està relacionat, i que
l’autèntica cura de la nostra pròpia
vida i de les nostres relacions amb la
natura és inseparable de la



fraternitat, la justícia i la fidelitat als
altres».[4]

3. Déu Creador, model de la cura

La Sagrada Escriptura presenta Déu
no només com a Creador, sinó també
com Aquell que té cura de les seves
criatures, especialment d’Adam,
d’Eva i dels seus fills. El mateix Caín,
encara que caigués sobre ell el pes de
la maledicció pel crim que va
cometre, va rebre com a do del
Creador un senyal de protecció
perquè la seva vida fos
salvaguardada (cf. Gn 4, 15). Aquest
fet, si bé confirma ladignitat
inviolable de la persona, creada a
imatge i semblança de Déu, també
manifesta el pla diví de preservar
l’harmonia de la creació, perquè «la
pau i la violència no poden habitar
juntes».[5]

Precisament la cura de la creació es
troba a la base de la institució del 
Shabbat que, a més de regular el



culte diví, tenia per objectiu restablir
l’ordre social i la cura dels pobres (cf.
Gn 1, 1-3; Lv 25, 4). La celebració del
Jubileu, en ocasió del setè any
sabàtic, permetia una treva a la
terra, als esclaus i als endeutats.
Aquell any de gràcia es protegia els
més febles i els oferia una nova
perspectiva de la vida, perquè no hi
hagués persones necessitades a la
comunitat (cf. Dt 15, 4).

També és digne d’esment la tradició
profètica, en què la culminació de la
comprensió bíblica de la justícia es
manifestava en la forma en què una
comunitat tractava les persones més
febles que en formaven part. Per
això, Amós (2, 6-8; 8) i Isaïes (58), en
particular, feien sentir contínuament
la seva veu a favor de la justícia per
als pobres, que, per la seva
vulnerabilitat i falta de poder, eren
escoltats només per Déu, que els
cuidava (cf. Sl 34, 7; 113, 7-8).



4.La cura en el ministeri de Jesús

La vida i el ministeri de Jesús
encarnen el punt culminant de la
revelació de l’amor del Pare per la
humanitat (cf. Jn 3, 16). A la sinagoga
de Natzaret, Jesús es va manifestar
com Aquell a qui el Senyor va ungir i
va enviar «a portar la bona nova als
pobres, a proclamar als captius la
llibertat i als cecs el retorn de la llum,
a posar en llibertat els oprimits» (Lc
4, 18). Aquestes accions
messiàniques, típiques dels jubileus,
constitueixen el testimoni més
eloqüent de la missió que li va
confiar el Pare. En la seva compassió,
Crist s’apropava als malalts del cos i
de l’esperit i els curava; perdonava
els pecadors i els donava una vida
nova. Jesús era el Bon Pastor que
tenia cura de les ovelles (cf. Jn 10,
11-18; Ez 34, 1-31); era el Bon
Samarità que s’inclinava sobre
l’home ferit, n’embenava les ferides i
se n’ocupava (cf. Lc 10, 30-37).



A la cúspide de la seva missió, Jesús
va segellar la seva cura cap a
nosaltres oferint-se a si mateix a la
creu i alliberant-nos de l’esclavitud
del pecat i de la mort. Així, amb el do
de la seva vida i el seu sacrifici, ens
va obrir el camí de l’amor, i a
cadascun ens diu: “Ves, i tu fes
igual” (cf. Lc 10, 37).

5. La cultura de la cura en la vida
dels seguidors de Jesús

Les obres de misericòrdia espirituals
i corporals constitueixen el nucli del
servei de caritat de l’Església
primitiva. Els cristians de la primera
generació compartien el que tenien
perquè ningú entre ells no passés
necessitat (cf. Act 4, 34-35) i
s’esforçaven per fer de la comunitat
una llar acollidora, oberta a totes les
situacions humanes, a punt per fer-se
càrrec dels més fràgils. Així, es va fer
costum fer ofrenes voluntàries per
donar menjar als pobres, enterrar els



morts i sustentar els orfes, els
ancians i les víctimes de desastres,
com els nàufrags. I quan, en períodes
posteriors, la generositat dels
cristians va perdre una mica de
dinamisme, alguns Pares de l’Església
van insistir en el fet que la propietat
és volguda per Déu per al bé comú.
Ambròs afirmava que «la naturalesa
ha abocat totes les coses per al bé
comú. [...] Per tant, la naturalesa ha
produït un dret comú per a tothom,
però la cobdícia l’ha convertit en un
dret per a uns quants».[6]Després de
superar les persecucions dels
primers segles, l’Església va aprofitar
la llibertat per inspirar la societat i la
seva cultura. «Les necessitats de
l’època exigien nous compromisos al
servei de la caritat cristiana. Les
cròniques de la història reporten
innombrables exemples d’obres de
misericòrdia. D’aquests esforços
concertats han sorgit nombroses
institucions per alleujar totes les
necessitats humanes: hospitals,



hospicis per als pobres, orfenats,
llars per a nens i refugis per a
pelegrins, entre d’altres».[7]

6. Els principis de la doctrina
social de l’Església com a
fonament de la cultura de la cura

La diakonia dels orígens, enriquida
per la reflexió dels Pares i animada,
al llarg dels segles, per la caritat
activa de tants testimonis eloqüents
de la fe, s’ha convertit en el cor
bategant de la doctrina social de
l’Església, i s’ofereix a tots els homes
de bona voluntat com un ric
patrimoni de principis, criteris i
indicacions, del qual es pot extreure
la “gramàtica” de la cura: la
promoció de la dignitat de tota
persona humana, la solidaritat amb
els pobres i els indefensos, la
preocupació pel bé comú i la
salvaguarda de la creació.

* La cura com a promoció de la
dignitat i dels drets de la persona.



«El concepte de persona, nascut i
madurat en el cristianisme, ajuda a
perseguir un desenvolupament
plenament humà. Perquè persona
significa sempre relació, no
individualisme; afirma la inclusió, i
no l’exclusió, la dignitat única i
inviolable, i no l’explotació». [8] Cada
persona humana és un fi en si
mateixa, mai un simple instrument
que s’aprecia només per la seva
utilitat, i ha estat creada per conviure
en la família, en la comunitat, en la
societat, on tots els membres tenen la
mateixa dignitat. D’aquesta dignitat
deriven els drets humans, així com
els deures, que recorden, per
exemple, la responsabilitat d’acollir i
ajudar els pobres, els malalts, els
marginats, cadascun dels nostres
«proïsmes, propers o llunyans en el
temps o en l’espai». [9]

* La cura del bé comú.



Cada aspecte de la vida social,
política i econòmica troba la seva
realització quan està al servei del bé
comú, és a dir, de la «suma d’aquelles
condicions de la vida social que
permeten tant als grups com a
cadascun dels membres que
aconsegueixin més plenament i
fàcilment la pròpia perfecció».[10]
Per tant, els nostres plans i esforços
sempre han de tenir en compte els
seus efectes sobre tota la família
humana i sospesar les conseqüències
per al moment present i per a les
generacions futures. La pandèmia de
la covid-19 ens mostra com de cert i
actual és això, ja que «ens vam
adonar que tots érem a la mateixa
barca, fràgils i desorientats; però
alhora importants i necessaris, tots
cridats per remar junts»,[11] perquè
«ningú no se salva sol»[12] i cap Estat
nacional aïllat no pot assegurar el bé
comú de la població.[13]

* La cura mitjançant la solidaritat.



La solidaritat expressa concretament
l’amor per l’altre, no com un
sentiment vague, sinó com la
«determinació ferma i perseverant
d’obstinar-se en favor del bé comú:
és a dir, del bé de tothom i de
cadascú, perquè tots som
veritablement responsables de tots».
[14] La solidaritat ens ajuda a veure
l’altre —entès com a persona o, en
sentit més ampli, com a poble o nació
— no com una estadística, o un mitjà
que es pot explotar i després rebutjar
quan ja no és útil, sinó com el nostre
proïsme, el nostre company de camí,
cridat a participar, com nosaltres, en
el banquet de la vida al qual tothom
està convidat igualment per Déu.

* La cura i la protecció de la creació.

L’encíclica Laudato si’ constata
plenament la interconnexió de tota la
realitat creada i destaca la necessitat
d’escoltar alhora el clamor dels
necessitats i el de la creació.

https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/


D’aquesta escolta atenta i constant
pot sorgir una cura eficaç de la terra,
la nostra casa comuna, i dels pobres.
Referent a això, vull reafirmar que
«no pot ser real un sentiment
d’íntima unió amb els altres éssers de
la natura si al mateix temps en el cor
no hi ha tendresa, compassió i
preocupació pels éssers humans».
[15] «Pau, justícia i conservació de la
creació són tres temes absolutament
lligats, que no podran apartar-se per
ser tractats individualment sota pena
de caure novament en el
reduccionisme».[16]

7. La brúixola per a un rumb comú

En una època dominada per la
cultura del rebuig, davant
l’agreujament de les desigualtats dins
de les nacions i entre aquestes,[17]
voldria, per tant, convidar els
responsables de les organitzacions
internacionals i dels governs, del
sector econòmic i del científic, de la



comunicació social i de les
institucions educatives, a agafar la
“brúixola” dels principis que s’han
esmentat abans per donar un rumb
comú al procés de globalització, «un
rumb realment humà».[18] Això
permetria apreciar el valor i la
dignitat de cada persona, actuar
junts i en solidaritat pel bé comú,
alleujar els que pateixen a causa de
la pobresa, la malaltia, l’esclavitud, la
discriminació i els conflictes. A
través d’aquesta brúixola, animo
tothom a convertir-se en profetes i
testimonis de la cultura de la cura
per superar tantes desigualtats
socials. I això serà possible només
amb un protagonisme fort i ampli de
les dones, en la família i en tots els
àmbits socials, polítics i
institucionals.

La brúixola dels principis socials,
necessària per promoure la cultura
de la cura, és també indicativa per a
les relacions entre les nacions, que



s’haurien d’inspirar en la fraternitat,
el respecte mutu, la solidaritat i el
compliment del dret internacional.
Referent a això, s’han de reafirmar la
protecció i la promoció dels drets
humans fonamentals, que són
inalienables, universals i indivisibles.
[19]

També es pot esmentar el respecte
del dret humanitari, especialment en
aquest temps en què els conflictes i
les guerres se succeeixen sense
interrupció. Lamentablement, moltes
regions i comunitats ja no recorden
l’època en què vivien en pau i
seguretat. Moltes ciutats s’han
convertit en epicentres d’inseguretat:
els seus habitants lluiten per
mantenir els seus ritmes normals,
però són atacats i bombardejats
indiscriminadament per explosius,
artilleria i armes lleugeres. Els nens
no poden estudiar. Els homes i les
dones no poden treballar per
mantenir les seves famílies. La fam



arrela on abans era desconeguda.
Les persones es veuen obligades a
fugir i deixar enrere no només les
llars, sinó també la història familiar i
les arrels culturals.

Les causes del conflicte són moltes,
però el resultat és sempre el mateix:
destrucció i crisi humanitària. Ens
hem de parar i preguntar: què ha
portat a normalitzar els conflictes al
món? I, sobretot, com podem
convertir el nostre cor i canviar la
nostra mentalitat per buscar
veritablement la pau en solidaritat i
fraternitat?

Quin malbaratament de recursos hi
ha per a les armes, en particular per
a les nuclears,[20] uns recursos que
es podrien fer servir per a prioritats
més importants a fi de garantir la
seguretat de les persones, com són la
promoció de la pau i del
desenvolupament humà integral, la
lluita contra la pobresa i la



satisfacció de les necessitats de salut.
A més, això es manifesta a causa dels
problemes mundials com l’actual
pandèmia de la covid-19 i el canvi
climàtic. Quina decisió més valenta
que seria «constituir, amb els diners
que s’utilitzen en armes i altres
despeses militars, un fons mundial
per poder derrotar definitivament la
fam i ajudar en el desenvolupament
dels països més pobres».[21]

8. Per educar en la cultura de la
cura

La promoció de la cultura de la cura
requereix un procés educatiu i la
brúixola dels principis socials es
planteja amb aquesta finalitat, com
un instrument fiable per a diferents
contextos relacionats entre si.
M’agradaria oferir alguns exemples
sobre això.

— L’educació per a la cura neix en la 
família, el nucli natural i fonamental
de la societat, on s’aprèn a viure en



relació i amb respecte mutu.
Tanmateix, cal posar la família en
condicions de complir aquesta tasca
vital i indispensable.

— Sempre en col·laboració amb la
família, altres subjectes encarregats
de l’educació són l’escola i la
universitat i, de la mateixa manera,
en certs aspectes, els agents de la 
comunicació social.[22] Els subjectes
esmentats estan cridats a transmetre
un sistema de valors basat en el
reconeixement de la dignitat de cada
persona; de cada comunitat
lingüística, ètnica i religiosa; de cada
poble, i dels drets fonamentals que
en deriven. L’educació constitueix un
dels pilars més justos i solidaris de la
societat.

— Les religions en general, i els líders
religiosos en particular, poden
exercir un paper insubstituïble en la
transmissió als fidels i a la societat
dels valors de la solidaritat, el



respecte a les diferències i l’acollida i
la cura dels germans i germanes més
fràgils. Referent a això, recordo les
paraules del Papa Pau VI adreçades
al Parlament ugandès el 1969: «No
tingueu por de l’Església. Ella us
honra, us forma com a ciutadans
honrats i lleials, no fomenta rivalitats
ni divisions, intenta promoure la
llibertat sana, la justícia social, la
pau; si té alguna preferència és per
als pobres, per a l’educació dels
petits i del poble, per a l’assistència
als abandonats i als que pateixen».
[23]

— A totes les persones que estan
compromeses amb el servei de les
poblacions, en les organitzacions
internacionals governamentals i no
governamentals, que exerceixen una
missió educativa i a totes les
persones que, de diverses maneres,
treballen en el camp de l’educació i
la recerca, els animo novament
perquè s’aconsegueixi l’objectiu

https://www.vatican.va/content/paul-vi/es.html


d’una educació «més oberta i
inclusiva, capaç de l’escolta pacient,
del diàleg constructiu i de la
comprensió mútua».[24] Espero que
aquesta invitació, feta en el context
del Pacte educatiu global, rebi un
suport ampli i renovat.

9. No hi ha pau sense la cultura de
la cura

La cultura de la cura, com un
compromís comú, solidari i
participatiu per protegir i promoure
la dignitat i el bé de tothom, com una
disposició a la cura, l’atenció, la
compassió, la reconciliació i la
recuperació, el respecte i l’acceptació
mutus, és un camí privilegiat per
construir la pau. «En molts llocs del
món calen camins de pau que duguin
a cicatritzar les ferides, es necessiten
artesans de pau disposats a generar
processos de guarició i de
retrobament amb enginy i audàcia».
[25]



En aquest temps, en què la barca de
la humanitat, sacsejada per la
tempesta de la crisi, avança amb
dificultat a la cerca d’un horitzó més
tranquil i serè, el timó de la dignitat
de la persona humana i la “brúixola”
dels principis socials fonamentals
ens poden permetre navegar amb un
rumb segur i comú. Com a cristians,
fixem la nostra mirada en la Mare de
Déu, Estrella del Mar i Mare de
l’Esperança. Treballem tots junts per
avançar cap a un nou horitzó d’amor
i pau, de fraternitat i solidaritat, de
suport mutu i acollida. No cedim a la
temptació de desinteressar-nos dels
altres, especialment dels més febles;
no ens acostumem a desviar la
mirada,[26] sinó comprometem-nos
cada dia concretament per «formar
una comunitat constituïda per
germans que s’acullen
recíprocament i es preocupen els uns
dels altres».[27]

Vaticà, 8 de desembre de 2020



Francesc

[1] Cf. Videomissatge amb motiu de la
75a sessió de l’Assemblea General de
les Nacions Unides, 25 de setembre
del 2020.

[2] Cf. Carta enc. Laudato si’ (24 de
maig del 2015), núm. 67.

[3] Cf. “La fraternitat, fonament i camí
per a la pau”.. Missatge per a la
celebració de la 47a Jornada Mundial
de la Pau, 1 de gener del 2014 (8 de
desembre del 2013), 2.

[4] Carta enc. Laudato si’ (24 de maig
del 2015), núm. 70.

[5] Pontifici Consell “Justícia i
Pau”,Compendi de la Doctrina Social
de l’Església, 488.

[6] De officiis, 1, 28, 132: PL 16, 67.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-xlvii-jornada-mundial-de-la-pau-2014/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-xlvii-jornada-mundial-de-la-pau-2014/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html


[7] K. Bihlmeyer - H. Tüchle. Church
History, vol. 1, Westminster: The
Newman Press, 1958, p. 373-374.

[8] Discurs als participants en el
Congrés organitzat pel Dicasteri per
al Servei del Desenvolupament Humà
Integral en el 50è aniversari de la
carta encíclica “Populorum
progressio” (4 d’abril del 2017).

[9] Missatge a la 22a sessió de la
Conferència de les parts de la
Convenció marc de les Nacions Unides
sobre el canvi climàtic (COP22), 10 de
novembre del 2016. Cf. Grup de
treball interdicasterial de la Santa
Seu sobre l’Ecologia Integral, En
camino para el cuidado de la casa
común. A cinco años de la Laudato si’,
LEV, 31 de maig del 2020.

[10] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, núm. 26.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


[11] Moment extraordinàri de
pregària en temps de pandèmia, 27 de
març del 2020.

[12] Ibídem.

[13] Cf. Carta enc. Fratelli tutti(3
d’octubre del 2020),núm. 8, 153.

[14] S. Joan Pau II, Carta. enc. 
Sollicitudo rei socialis (30 de
desembre del 1987), núm. 38.

[15] Carta enc. Laudato si’ (24 de
maig del 2015), núm. 91.

[16] Conferència de l’Episcopat
Dominicà, carta pastoralSobre la
relación del hombre con la naturaleza
(21 de gener del 1987); cf. Carta enc. 
Laudato si’ (24 de maig del 2015),
núm. 92.

[17] Cf. Carta enc. Fratelli tutti(3
d’octubre del 2020), núm. 125.

[18] Ibídem, 29.

https://opusdei.org/ca-es/article/homilia-benediccio-urbi-et-orbi-papa-francesc-coronavirus/
https://opusdei.org/ca-es/article/homilia-benediccio-urbi-et-orbi-papa-francesc-coronavirus/
https://opusdei.org/ca-es/article/homilia-benediccio-urbi-et-orbi-papa-francesc-coronavirus/
https://opusdei.org/ca-es/article/homilia-benediccio-urbi-et-orbi-papa-francesc-coronavirus/
https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2020/3/27/uniti-in-preghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2020/3/27/uniti-in-preghiera.html
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-fratelli-tutti-catala/


[19] Cf. Missatge als participants en la
Conferència internacional “Els drets
humans al món contemporani:
conquestes, omissions, negacions”,
Roma, 10-11 de desembre de 2018.

[20] Cf. Missatge a la Conferència de
l’ONU per a la negociació d’un
instrument jurídicament vinculant
sobre la prohibició de les armes
nuclears que condueixi a la seva
eliminació total, 23 de març del 2017.

[21] Videomissatge per a la Jornada
Mundial de l’Alimentació, 16
d’octubre del 2020.

[22] Cf. Benet XVI, “Educar els joves
en la justícia i la pau”.Missatge per a
la celebració de la 45a Jornada
Mundial de la Pau, 1 de gener del 2012
(8 de desembre del 2011), 2; “Vence la
indiferencia y conquista la paz”.
Missatge per a la celebració de la 49a
Jornada Mundial de la Pau, 1 de gener
del 2016 (8 de desembre del 2015), 6.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201016_videomessaggio-giornataalimentazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201016_videomessaggio-giornataalimentazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201016_videomessaggio-giornataalimentazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201016_videomessaggio-giornataalimentazione.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html


[23] Discurs als Diputats i Senadors
d’Uganda, Kampala, 1 d’agost del
1969.

[24] Missatge per al llançament del
Pacte Educatiu, 12 de setembre del
2019.

[25] Carta enc.Fratelli tutti (3
d’octubre del 2020), núm. 225.

[26] Cf. Ibídem, 64.

[27]“La fraternitat, fonament i camí
per a la pau”. Missatge per a la 47a
Jornada Mundial de la Pau, 1 de gener
del 2014 (8 de desembre del 2013)

Foto: Fernando de Gorocica, CC BY-SA
4.0, via Wikimedia Commons

https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1969/august/documents/hf_p-vi_spe_19690801_parlamento-uganda.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1969/august/documents/hf_p-vi_spe_19690801_parlamento-uganda.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1969/august/documents/hf_p-vi_spe_19690801_parlamento-uganda.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1969/august/documents/hf_p-vi_spe_19690801_parlamento-uganda.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-xlvii-jornada-mundial-de-la-pau-2014/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-xlvii-jornada-mundial-de-la-pau-2014/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0


pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/missatge-del-
papa-per-a-la-54-jornada-mundial-de-la-

pau/ (16/12/2025)

https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-del-papa-per-a-la-54-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-del-papa-per-a-la-54-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-del-papa-per-a-la-54-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-del-papa-per-a-la-54-jornada-mundial-de-la-pau/

	Missatge del Papa per a la 54 Jornada Mundial de la Pau

