opusdei.org

Missatge del Papa
per a la 54 Jornada
Mundial de la Pau

El dia 1 de gener se celebra la
Jornada Mundial de la Pau.
Amb aquest motiu el Sant Pare
envia un missatge. El tema del
missatge d’aquest any: "La
cultura de la cura com a cami
de pau. Cultura de la cura per
erradicar la cultura de la
indiferencia, del rebuig i de la
confrontacid, que avui dia
acostuma a prevaler."”

31/12/2020



MISSATGE DEL SANT PARE
FRANCESC

PER A LA CELEBRACIO DE LA

54 JORNADA MUNDIAL DE LA PAU
1 DE GENER DEL 2021

La cultura de la cura com a cami
de pau

1. En el llindar de I’Any Nou, vull
presentar la meva salutacié més
respectuosa als caps d’estat i de
govern, als responsables de les
organitzacions internacionals, als
liders espirituals i als fidels de
diverses religions, i als homes i les
dones de bona voluntat. A tots els
faig arribar els meus millors desitjos
perque aquest any la humanitat
pugui progressar pel cami de la
fraternitat, la justicia i la pau entre
les persones, les comunitats, els
pobles i els estats.



L’any 2020 s’ha caracteritzat per la
gran crisi sanitaria de la COVID-19,
que s’ha convertit en un fenomen
multisectorial i mundial i que
agreuja les crisis fortament
interrelacionades, com la climatica,
I’alimentaria, ’economicaila
migratoria, i causa grans patiments i
penuries. Penso, en primer lloc, en
els que han perdut un familiar o un
ésser estimat, pero també en els que
s’han quedat sense feina. Recordo
especialment els metges, els
infermers, els farmaceutics, els
investigadors, els voluntaris, els
capellans i el personal dels hospitals i
centres de salut, que s’han esforcat i
ho continuen fent, amb gran
dedicacio i sacrifici, fins al punt que
alguns han mort per intentar ser a
prop dels malalts, alleujar-ne el
patiment o salvar-los les vides. En
retre homenatge a aquestes
persones, renovo la meva crida als
responsables politics i al sector
privat perque adoptin les mesures



adequades a fi de garantir l’accés a
les vacunes contra la COVID-191 a les
tecnologies essencials necessaries
per prestar assistencia als malalts i
als més pobres i fragils.[1]

Es dolorés constatar que,
lamentablement, juntament amb els
nombrosos testimonis de caritat i
solidaritat, estan tenint un nou
impuls diverses formes de
nacionalisme, racisme, xenofobia i,
fins i tot, guerres i conflictes que
sembren mort i destruccio.

Aquests i altres esdeveniments, que
han marcat el cami de la humanitat
aquest ultim any, ens ensenyen la
importancia de fer-nos carrec els uns
dels altres i també de la creacio, per
construir una societat basada en
relacions de fraternitat. Per aixo,
com a tema d’aquest missatge he
triat: La cultura de la cura com a cami
de pau. Cultura de la cura per
erradicar la cultura de la



indiferéncia, del rebuig i de la
confrontacio, que avui dia acostuma
a prevaler.

2.Déu Creador, origen de la
vocacio humana a la cura

En moltes tradicions religioses, hi ha
narracions que fan referéncia a
I’origen de I'’home, a la seva relacio
amb el Creador, amb la naturalesa i
amb els seus semblants. A la Biblia,
el Llibre del Genesi revela, des del
principi, la importancia de la cura o
de la custodia en el projecte de Déu
per la humanitat, i posa en evidencia
la relacié entre ’home (Cadam)ila
terra Cadamah), 1 entre els germans.
En el relat biblic de la creacid, Déu
confia el jardi “plantat a ’'Eden” (cf.
Gn 2, 8) ales mans d’Adam amb la
tasca de “conrear-lo i tenir-ne

cura” (cf. Gn 2, 15). Aix0 significa,
d’una banda, fer que la terra sigui
productiva i, d’altra banda, protegir-
la i fer que mantingui la seva



capacitat per sostenir la vida.[2] Els
verbs “conrear” i “tenir cura”
descriuen la relacié d’Adam amb la
seva casa-jardi i també indiquen la
confianga que Déu diposita en ell en
constituir-lo senyor i guardia de tota
la creacio.

El naixement de Cain i Abel va donar
origen a una historia de germans, la
relacid de la qual seria interpretada
—negativament— per Cain en termes
de proteccio o custodia. Cain, després
de matar el seu germa Abel, va
respondre aixi a la pregunta de Déu:
«Que potser soc el guardia del meu
germa?» (Gn 4, 9).[3] Si, certament.
Cain era el “guardia” del seu germa.
«En aquests relats tan antics,
carregats de profund simbolisme, ja
hi havia continguda una conviccio
actual: que tot esta relacionat, i que
I’auténtica cura de la nostra propia
vida i de les nostres relacions amb la
natura és inseparable de la



fraternitat, la justicia i la fidelitat als
altres».[4]

3. Déu Creador, model de la cura

La Sagrada Escriptura presenta Déu
no nomes com a Creador, sino també
com Aquell que té cura de les seves
criatures, especialment d’Adam,
d’Eva i dels seus fills. E]l mateix Cain,
encara que caigués sobre ell el pes de
la malediccid pel crim que va
cometre, va rebre com a do del
Creador un senyal de proteccio
perque la seva vida fos
salvaguardada (cf. Gn 4, 15). Aquest
fet, si bé confirma ladignitat
inviolable de la persona, creada a
imatge i semblanca de Déu, també
manifesta el pla divi de preservar
I’harmonia de la creacio, perque «la
pau ila violéncia no poden habitar
juntes».[5]

Precisament la cura de la creacié es
troba a la base de la institucio del
Shabbat que, a més de regular el



culte divi, tenia per objectiu restablir
I’ordre social i la cura dels pobres (cf.
Gn 1, 1-3; Lv 25, 4). La celebracio del
Jubileu, en ocasio6 del sete any
sabatic, permetia una treva a la
terra, als esclaus i als endeutats.
Aquell any de gracia es protegia els
més febles i els oferia una nova
perspectiva de la vida, perque no hi
hagués persones necessitades a la
comunitat (cf. Dt 15, 4).

També és digne d’esment la tradicio
profética, en que la culminacio de la
comprensio biblica de la justicia es
manifestava en la forma en que una
comunitat tractava les persones més
febles que en formaven part. Per
aixo, Amos (2, 6-8; 8) i Isaies (58), en
particular, feien sentir continuament
la seva veu a favor de la justicia per
als pobres, que, per la seva
vulnerabilitat i falta de poder, eren
escoltats només per Déu, que els
cuidava (cf. St 34, 7; 113, 7-8).



4.La cura en el ministeri de Jesus

La vida i el ministeri de Jesus
encarnen el punt culminant de la
revelacio de 'amor del Pare per la
humanitat (cf. Jn 3, 16). A la sinagoga
de Natzaret, Jesus es va manifestar
com Aquell a qui el Senyor va ungir i
va enviar «a portar la bona nova als
pobres, a proclamar als captius la
llibertat i als cecs el retorn de la llum,
a posar en llibertat els oprimits» (Lc
4, 18). Aquestes accions
messianiques, tipiques dels jubileus,
constitueixen el testimoni més
eloquent de la missio que li va
confiar el Pare. En la seva compassio,
Crist s’apropava als malalts del cos i
de l'esperit i els curava; perdonava
els pecadors i els donava una vida
nova. Jesus era el Bon Pastor que
tenia cura de les ovelles (cf. Jn 10,
11-18; Ez 34, 1-31); era el Bon
Samarita que s’inclinava sobre
I’home ferit, n’embenava les ferides i
se n’ocupava (cf. Lc 10, 30-37).



A la cuspide de la seva missio, Jesus
va segellar la seva cura cap a
nosaltres oferint-se a si mateix a la
creu i alliberant-nos de I’esclavitud
del pecat i de la mort. Aixi, amb el do
de la seva vida i el seu sacrifici, ens
va obrir el cami de ’amor,ia
cadascun ens diu: “Ves, i tu fes

igual” (cf. Lc 10, 37).

5. La cultura de la cura en la vida
dels seguidors de Jesus

Les obres de misericordia espirituals
i corporals constitueixen el nucli del
servei de caritat de ’Església
primitiva. Els cristians de la primera
generacio compartien el que tenien
perque ningu entre ells no passés
necessitat (cf. Act 4, 34-35) i
s’esforcaven per fer de la comunitat
una llar acollidora, oberta a totes les
situacions humanes, a punt per fer-se
carrec dels més fragils. Aixi, es va fer
costum fer ofrenes voluntaries per
donar menjar als pobres, enterrar els



morts i sustentar els orfes, els
ancians i les victimes de desastres,
com els naufrags. I quan, en periodes
posteriors, la generositat dels
cristians va perdre una mica de
dinamisme, alguns Pares de I’Església
van insistir en el fet que la propietat
és volguda per Déu per al bé comu.
Ambros afirmava que «la naturalesa
ha abocat totes les coses per al bé
comu. [...] Per tant, la naturalesa ha
produit un dret comu per a tothom,
pero la cobdicia I'ha convertit en un
dret per a uns quants».[6]Després de
superar les persecucions dels
primers segles, 'Església va aprofitar
la llibertat per inspirar la societatila
seva cultura. «Les necessitats de
I’época exigien nous compromisos al
servei de la caritat cristiana. Les
croniques de la historia reporten
innombrables exemples d’obres de
misericordia. D’aquests esforcos
concertats han sorgit nombroses
institucions per alleujar totes les
necessitats humanes: hospitals,



hospicis per als pobres, orfenats,
llars per a nens i refugis per a
pelegrins, entre d’altres».[7]

6. Els principis de la doctrina
social de UEsglésia com a
fonament de la cultura de la cura

La diakonia dels origens, enriquida
per la reflexio dels Pares i animada,
al llarg dels segles, per la caritat
activa de tants testimonis eloquents
de la fe, s’ha convertit en el cor
bategant de la doctrina social de
I’Església, i s’ofereix a tots els homes
de bona voluntat com un ric
patrimoni de principis, criteris 1
indicacions, del qual es pot extreure
la “gramatica” de la cura: la
promocio de la dignitat de tota
persona humana, la solidaritat amb
els pobres i els indefensos, la
preocupacio pel bé comuila
salvaguarda de la creacio.

* La cura com a promocio de la
dignitat 1 dels drets de la persona.



«El concepte de persona, nascut i
madurat en el cristianisme, ajuda a
perseguir un desenvolupament
plenament huma. Perqué persona
significa sempre relacid, no
individualisme; afirma la inclusio, i
no l’exclusio, la dignitat unica i
inviolable, i no I’explotacio». [8] Cada
persona humana és un fi en si
mateixa, mai un simple instrument
que s’aprecia només per la seva
utilitat, i ha estat creada per conviure
en la familia, en la comunitat, en la
societat, on tots els membres tenen la
mateixa dignitat. D’aquesta dignitat
deriven els drets humans, aixi com
els deures, que recorden, per
exemple, la responsabilitat d’acollir i
ajudar els pobres, els malalts, els
marginats, cadascun dels nostres
«proismes, propers o llunyans en el
temps o en I’espai». [9]

* La cura del bé comu.



Cada aspecte de la vida social,
politica i economica troba la seva
realitzacio quan esta al servei del bé
comu, és a dir, de la «<suma d’aquelles
condicions de la vida social que
permeten tant als grups com a
cadascun dels membres que
aconsegueixin més plenament i
facilment la propia perfeccio».[10]
Per tant, els nostres plans i esforcos
sempre han de tenir en compte els
seus efectes sobre tota la familia
humana i sospesar les conseqiiencies
per al moment present i per a les
generacions futures. La pandemia de
la covid-19 ens mostra com de cert 1
actual és aixo, ja que «ens vam
adonar que tots érem a la mateixa
barca, fragils i desorientats; pero
alhora importants i necessaris, tots
cridats per remar junts»,[11] perque
«ningu no se salva sol»[12] i cap Estat
nacional aillat no pot assegurar el bé
comu de la poblacio.[13]

* La cura mitjancant la solidaritat.



La solidaritat expressa concretament
I’amor per l’altre, no com un
sentiment vague, sind com la
«determinacio ferma i perseverant
d’obstinar-se en favor del bé comu:
és a dir, del bé de tothom i de
cadascu, perque tots som
veritablement responsables de tots».
[14] La solidaritat ens ajuda a veure
I’altre —entés com a persona o, en
sentit més ampli, com a poble o nacid
— no com una estadistica, o un mitja
que es pot explotar i després rebutjar
quan ja no és util, siné com el nostre
proisme, el nostre company de cami,
cridat a participar, com nosaltres, en
el banquet de la vida al qual tothom
esta convidat igualment per Déu.

* La cura i la proteccio de la creacio.

L’enciclica Laudato si’ constata
plenament la interconnexio de tota la
realitat creada i destaca la necessitat
d’escoltar alhora el clamor dels
necessitats i el de la creacid.


https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/

D’aquesta escolta atenta i constant
pot sorgir una cura eficacg de la terra,
la nostra casa comuna, i dels pobres.
Referent a aix0, vull reafirmar que
«no pot ser real un sentiment
d’intima uni6é amb els altres éssers de
la natura si al mateix temps en el cor
no hi ha tendresa, compassio i
preocupacio pels éssers humans».
[15] «Pau, justicia i conservacio de la
creacio son tres temes absolutament
lligats, que no podran apartar-se per
ser tractats individualment sota pena
de caure novament en el
reduccionisme».[16]

7. La bruixola per a un rumb comiu

En una epoca dominada per la
cultura del rebuig, davant
I’agreujament de les desigualtats dins
de les nacions i entre aquestes,[17]
voldria, per tant, convidar els
responsables de les organitzacions
internacionals i dels governs, del
sector economic i del cientific, de la



comunicacio social i de les
institucions educatives, a agafar la
“bruixola” dels principis que s’han
esmentat abans per donar un rumb
comtu al procés de globalitzacio, «un
rumb realment huma».[18] Aix0
permetria apreciar el valorila
dignitat de cada persona, actuar
junts i en solidaritat pel bé comu,
alleujar els que pateixen a causa de
la pobresa, la malaltia, I’esclavitud, la
discriminacid i els conflictes. A
través d’aquesta bruixola, animo
tothom a convertir-se en profetes i
testimonis de la cultura de la cura
per superar tantes desigualtats
socials. I aixo sera possible nomeés
amb un protagonisme fort i ampli de
les dones, en la familia i en tots els
ambits socials, politics i
institucionals.

La brtixola dels principis socials,
necessaria per promoure la cultura
de la cura, és també indicativa per a
les relacions entre les nacions, que



s’haurien d’inspirar en la fraternitat,
el respecte mutu, la solidaritat 1 el
compliment del dret internacional.
Referent a aixo, s’han de reafirmar la
proteccid i la promocio dels drets
humans fonamentals, que s6n
inalienables, universals i indivisibles.
[19]

També es pot esmentar el respecte
del dret humanitari, especialment en
aquest temps en que els conflictes i
les guerres se succeeixen sense
interrupcid. Lamentablement, moltes
regions i comunitats ja no recorden
I’época en que vivien en pau i
seguretat. Moltes ciutats s’han
convertit en epicentres d’inseguretat:
els seus habitants lluiten per
mantenir els seus ritmes normals,
pero son atacats i bombardejats
indiscriminadament per explosius,
artilleria i armes lleugeres. Els nens
no poden estudiar. Els homes i les
dones no poden treballar per
mantenir les seves families. La fam



arrela on abans era desconeguda.
Les persones es veuen obligades a
fugir i deixar enrere no només les
llars, sin6 també la historia familiar i
les arrels culturals.

Les causes del conflicte s6n moltes,
pero el resultat és sempre el mateix:
destruccio i crisi humanitaria. Ens
hem de parar i preguntar: que ha
portat a normalitzar els conflictes al
mon? I, sobretot, com podem
convertir el nostre cor i canviar la
nostra mentalitat per buscar
veritablement la pau en solidaritat i
fraternitat?

Quin malbaratament de recursos hi
ha per a les armes, en particular per
a les nuclears,[20] uns recursos que
es podrien fer servir per a prioritats
més importants a fi de garantir la
seguretat de les persones, com son la
promocio de la pau i del
desenvolupament huma integral, la
lluita contra la pobresaila



satisfaccio de les necessitats de salut.
A més, aix0 es manifesta a causa dels
problemes mundials com I’actual
pandémia de la covid-19 i el canvi
climatic. Quina decisio més valenta
que seria «constituir, amb els diners
que s’utilitzen en armes i altres
despeses militars, un fons mundial
per poder derrotar definitivament la
fam i ajudar en el desenvolupament
dels paisos meés pobres».[21]

8. Per educar en la cultura de la
cura

La promocio de la cultura de la cura
requereix un procés educatiu ila
bruixola dels principis socials es
planteja amb aquesta finalitat, com
un instrument fiable per a diferents
contextos relacionats entre si.
M’agradaria oferir alguns exemples
sobre aixo.

— L’educacio per a la cura neix en la
familia, el nucli natural i fonamental
de la societat, on s’aprén a viure en



relacio i amb respecte mutu.
Tanmateix, cal posar la familia en
condicions de complir aquesta tasca
vital i indispensable.

— Sempre en col-laboracio amb la
familia, altres subjectes encarregats
de ’educacio son l’escola i la
universitat i, de la mateixa manera,
en certs aspectes, els agents de la
comunicacio social.[22] Els subjectes
esmentats estan cridats a transmetre
un sistema de valors basat en el
reconeixement de la dignitat de cada
persona; de cada comunitat
linguistica, étnica i religiosa; de cada
poble, i dels drets fonamentals que
en deriven. L’educacié constitueix un
dels pilars més justos i solidaris de la
societat.

— Les religions en general, i els liders
religiosos en particular, poden
exercir un paper insubstituible en la
transmissio als fidels i a la societat
dels valors de la solidaritat, el



respecte a les diferencies i ’acollida i
la cura dels germans i germanes més
fragils. Referent a aixo, recordo les
paraules del Papa Pau VI adrecades
al Parlament ugandeés el 1969: «No
tingueu por de ’Església. Ella us
honra, us forma com a ciutadans
honrats i lleials, no fomenta rivalitats
ni divisions, intenta promoure la
llibertat sana, la justicia social, la
pau; si té alguna preferéncia és per
als pobres, per a ’educacio dels
petits i del poble, per a I’assisténcia
als abandonats i als que pateixen».
[23]

— A totes les persones que estan
compromeses amb el servei de les
poblacions, en les organitzacions
internacionals governamentals i no
governamentals, que exerceixen una
missio educativa i a totes les
persones que, de diverses maneres,
treballen en el camp de ’educacio i
la recerca, els animo novament
perque s’aconsegueixi ’objectiu


https://www.vatican.va/content/paul-vi/es.html

d’una educacidé «més oberta i
inclusiva, capag de I’escolta pacient,
del dialeg constructiu i de la
comprensié mutua».[24] Espero que
aquesta invitacio, feta en el context
del Pacte educatiu global, rebi un
suport ampli i renovat.

9. No hi ha pau sense la cultura de
la cura

La cultura de la cura, com un
compromis comu, solidari i
participatiu per protegir i promoure
la dignitat i el bé de tothom, com una
disposicio a la cura, I’atencio, la
compassio, la reconciliacio i la
recuperacio, el respecte i I’acceptacio
mutus, és un cami privilegiat per
construir la pau. «<En molts llocs del
mon calen camins de pau que duguin
a cicatritzar les ferides, es necessiten
artesans de pau disposats a generar
processos de guaricio i de
retrobament amb enginy i audacia».
[25]



En aquest temps, en que la barca de
la humanitat, sacsejada per la
tempesta de la crisi, avanga amb
dificultat a la cerca d’un horitzé més
tranquil i seré, el timo de la dignitat
de la persona humana i la “bruixola”
dels principis socials fonamentals
ens poden permetre navegar amb un
rumb segur i comu. Com a cristians,
fixem la nostra mirada en la Mare de
Déu, Estrella del Mar i Mare de
I’Esperanca. Treballem tots junts per
avancgar cap a un nou horitzé d’amor
i pau, de fraternitat i solidaritat, de
suport mutu i acollida. No cedim a la
temptacio de desinteressar-nos dels
altres, especialment dels més febles;
no ens acostumem a desviar la
mirada,[26] sin6 comprometem-nos
cada dia concretament per «formar
una comunitat constituida per
germans que s’acullen
reciprocament i es preocupen els uns
dels altres».[27]

Vatica, 8 de desembre de 2020



Francesc

[1] Cf. Videomissatge amb motiu de la
75a sessio de ’Assemblea General de
les Nacions Unides, 25 de setembre
del 2020.

[2] Cf. Carta enc. Laudato si’ (24 de
maig del 2015), num. 67.

[3] Cf. “La fraternitat, fonament i cami
per a la pau”.. Missatge per a la
celebracio de la 47a Jornada Mundial
de la Pau, 1 de gener del 2014 (8 de
desembre del 2013), 2.

[4] Carta enc. Laudato si’ (24 de maig
del 2015), num. 70.

[5] Pontifici Consell “Justicia i
Pau”,Compendi de la Doctrina Social
de UEsglésia, 488.

[6] De officiis, 1, 28, 132: PL 16, 67.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-xlvii-jornada-mundial-de-la-pau-2014/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-xlvii-jornada-mundial-de-la-pau-2014/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html

[7] K. Bihlmeyer - H. Tuchle. Church
History, vol. 1, Westminster: The
Newman Press, 1958, p. 373-374.

[8] Discurs als participants en el
Congrés organitzat pel Dicasteri per
al Servei del Desenvolupament Huma
Integral en el 50¢ aniversari de la
carta enciclica “Populorum
progressio” (4 d’abril del 2017).

[9] Missatge a la 22a sessio de la
Conferéncia de les parts de la
Convencio marc de les Nacions Unides
sobre el canvi climatic (COP22), 10 de
novembre del 2016. Cf. Grup de
treball interdicasterial de la Santa
Seu sobre I’Ecologia Integral, En
camino para el cuidado de la casa
comun. A cinco anos de la Laudato sti’,
LEV, 31 de maig del 2020.

[10] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, num. 26.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

[11] Moment extraordinari de
pregaria en temps de pandéemia, 27 de
marg del 2020.

[12] Ibidem.

[13] Cf. Carta enc. Fratelli tutti(3
d’octubre del 2020),num. 8, 153.

[14] S. Joan Pau II, Carta. enc.
Sollicitudo rei socialis (30 de
desembre del 1987), num. 38.

[15] Carta enc. Laudato si’ (24 de
maig del 2015), num. 91.

[16] Conferencia de ’Episcopat
Dominica, carta pastoralSobre la
relacion del hombre con la naturaleza
(21 de gener del 1987); cf. Carta enc.
Laudato si’ (24 de maig del 2015),
num. 92.

[17] Cf. Carta enc. Fratelli tutti(3
d’octubre del 2020), num. 125.

[18] Ibidem, 29.


https://opusdei.org/ca-es/article/homilia-benediccio-urbi-et-orbi-papa-francesc-coronavirus/
https://opusdei.org/ca-es/article/homilia-benediccio-urbi-et-orbi-papa-francesc-coronavirus/
https://opusdei.org/ca-es/article/homilia-benediccio-urbi-et-orbi-papa-francesc-coronavirus/
https://opusdei.org/ca-es/article/homilia-benediccio-urbi-et-orbi-papa-francesc-coronavirus/
https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2020/3/27/uniti-in-preghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2020/3/27/uniti-in-preghiera.html
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-fratelli-tutti-catala/

[19] Cf. Missatge als participants en la
Confereéncia internacional “Els drets
humans al mon contemporani:
conquestes, omissions, negacions”,
Roma, 10-11 de desembre de 2018.

[20] Cf. Missatge a la Conferéncia de
PONU per a la negociacio d’un
instrument juridicament vinculant
sobre la prohibicio de les armes
nuclears que condueixi a la seva
eliminacio total, 23 de marg del 2017.

[21] Videomissatge per a la Jornada
Mundial de ’Alimentacio, 16
d’octubre del 2020.

[22] Cf. Benet XVI, “Educar els joves
en la justicia i la pau”.Missatge per a
la celebracio de la 45a Jornada
Mundial de la Pau, 1 de gener del 2012
(8 de desembre del 2011), 2; “Vence la
indiferencia y conquista la paz”.
Missatge per a la celebracio de la 49a
Jornada Mundial de la Pau, 1 de gener
del 2016 (8 de desembre del 2015), 6.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201016_videomessaggio-giornataalimentazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201016_videomessaggio-giornataalimentazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201016_videomessaggio-giornataalimentazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201016_videomessaggio-giornataalimentazione.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html

[23] Discurs als Diputats i Senadors
d’Uganda, Kampala, 1 d’agost del
1969.

[24] Missatge per al llan¢cament del
Pacte Educatiu, 12 de setembre del
2019.

[25] Carta enc.Fratelli tutti (3
d’octubre del 2020), num. 225.

[26] Cf. Ibidem, 64.

[27]“La fraternitat, fonament i cami
per a la pau”. Missatge per a la 47a
Jornada Mundial de la Pau, 1 de gener
del 2014 (8 de desembre del 2013)

Foto: Fernando de Gorocica, CC BY-SA
4.0, via Wikimedia Commons



https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1969/august/documents/hf_p-vi_spe_19690801_parlamento-uganda.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1969/august/documents/hf_p-vi_spe_19690801_parlamento-uganda.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1969/august/documents/hf_p-vi_spe_19690801_parlamento-uganda.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1969/august/documents/hf_p-vi_spe_19690801_parlamento-uganda.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/document/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-xlvii-jornada-mundial-de-la-pau-2014/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-xlvii-jornada-mundial-de-la-pau-2014/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/missatge-del-
papa-per-a-la-54-jornada-mundial-de-la-
pau/ (16/12/2025)


https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-del-papa-per-a-la-54-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-del-papa-per-a-la-54-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-del-papa-per-a-la-54-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-del-papa-per-a-la-54-jornada-mundial-de-la-pau/

	Missatge del Papa per a la 54 Jornada Mundial de la Pau

