
opusdei.org

Missatge de Benet
XVI per a la XLVI
Jornada Mundial de
la Pau 2013

“Feliços els qui treballen per la
pau: Déu els anomenarà fills
seus” (Mt 5, 9), són les paraules
de Jesucrist que han inspirat a
Benet XVI en el seu missatgeper
a la XLVI Jornada Mundial de la
Pau d’enguany.

12/01/2013

Feliços els qui treballen per la pau



1. Cada nou any comporta
l’esperança d’un món millor. En
aquesta perspectiva, demano a Déu,
Pare de la humanitat, que ens
concedeixi la concòrdia i la pau,
perquè es puguin complir les
aspiracions d’una vida pròspera i
feliç per a tothom.

Transcorreguts 50 anys del concili
Vaticà II, que ha contribuït a enfortir
la missió de l’Església en el món, és
encoratjador constatar que els
cristians, com poble de Déu en
comunió amb ell i caminant amb els
homes, es comprometen en la
història compartint les alegries i
esperances, les tristeses i angoixes, 
[1] anunciant la salvació de Crist i
promovent la pau per a tothom.

En efecte, aquest temps nostre,
caracteritzat per la globalització,
amb els seus aspectes positius i
negatius, així com per conflictes
sagnants encara en curs, i per



amenaces de guerra, reclama un
compromís renovat i concertat en la
recerca del bé comú, del
desenvolupament de tots els homes i
de tot l’home.

Causen alarma els focus de tensió i
contraposició provocats per la
desigualtat creixent entre rics i
pobres, pel predomini d’una
mentalitat egoista i individualista,
que s’expressa també en un
capitalisme financer no regulat. A
part de les diverses formes de
terrorisme i delinqüència
internacionals, representen un perill
per a la pau els fonamentalismes i
fanatismes que distorsionen la
vertadera naturalesa de la religió,
cridada a afavorir la comunió i la
reconciliació entre els homes.

I, això no obstant, les nombroses
iniciatives de pau que enriqueixen el
món testifiquen la vocació innata de
la humanitat envers la pau. El desig



de pau és una aspiració essencial de
cada home, i coincideix d’alguna
manera amb el desig d’una vida
humana plena, feliç i aconseguida.
En altres paraules, el desig de pau es
correspon amb un principi moral
fonamental, és a dir, amb el dret i el
deure a un desenvolupament
integral, social, comunitari, que
forma part del disseny de Déu sobre
l’home. L’home està fet per a la pau,
que és un do de Déu.

Tot això m’ha portat a inspirar-me
per a aquest missatge en les paraules
de Jesucrist: «Feliços els qui treballen
per la pau, perquè seran anomenats
fills de Déu» ( Mt 5, 9).

La benaurança evangèlica

2. Les benaurances proclamades per
Jesús (cf. Mt 5, 3-12; Lc 6, 20-23) són
promeses. En la tradició bíblica,
efectivament, la benaurança pertany
a un gènere literari que comporta
sempre una bona notícia, és a dir, un



evangeli que culmina amb una
promesa. Per tant, les benaurances
no són simples recomanacions
morals, l’observança de les quals
preveu que, en el moment oportú
―un temps situat normalment en
l’altra vida―, s’obtingui una
recompensa, és a dir, una situació de
felicitat futura. La benaurança
consisteix més aviat en el
compliment d’una promesa dirigida
a tots els qui es deixen guiar per les
exigències de la veritat, la justícia i
l’amor. Els qui s’encomanen a Déu i a
les seves promeses són considerats
sovint pel món com ingenus o
allunyats de la realitat. Això no
obstant, Jesús els declara que, no sols
en l’altra vida sinó ja en aquesta,
descobriran que són fills de Déu, i
que, des de sempre i per sempre, Déu
és totalment solidari amb ells.
Comprendran que no estan sols,
perquè ell està a favor que es
comprometin amb la veritat, la
justícia i l’amor. Jesús, revelació de



l’amor del Pare, no dubta a oferir-se
amb el sacrifici d’ell mateix. Quan
s’acull Jesucrist, Home i Déu, es viu
l’experiència joiosa d’un do immens:
compartir la vida mateixa de Déu, és
a dir, la vida de la gràcia, penyora
d’una existència plenament
benaventurada. En particular,
Jesucrist ens dóna la vertadera pau
que neix de l’encontre confiat de
l’home amb Déu.

La benaurança de Jesús diu que la
pau és al mateix temps un do
messiànic i una obra humana. En
efecte, la pau pressuposa un
humanisme obert a la
transcendència. És fruit del do
recíproc, d’un enriquiment mutu,
gràcies al do que brolla de Déu, i que
permet viure amb els altres i per als
altres. L’ètica de la pau és ètica de la
comunió i de la participació. És
indispensable, doncs, que les
diferents cultures actuals superin
antropologies i ètiques basades en



pressupostos teoricopràctics
purament subjectivistes i pragmàtics,
en virtut dels quals les relacions de
convivència s’inspiren en criteris de
poder o de benefici, els mitjans es
converteixen en fins i viceversa, la
cultura i l’educació se centren
únicament en els instruments, en la
tecnologia i l’eficiència. Una condició
prèvia per a la pau és el
desmantellament de la dictadura del
relativisme moral i del pressupòsit
d’una moral totalment autònoma,
que tanca les portes al
reconeixement de la llei moral
natural imprescindible inscrita per
Déu en la consciència de cada home.
La pau és la construcció de la
convivència en termes racionals i
morals, sostenint-se sobre un
fonament la mesura del qual no la
crea l’home, sinó Déu: «Que el Senyor
faci poderós el seu poble, que el
Senyor beneeixi el seu poble amb la
pau», diu el Salm 29 (v. 11).



La pau, do de Déu i obra de l’home

3. La pau concerneix la persona
humana en la seva integritat i
implica la participació de tot l’home.
Es tracta de pau amb Déu vivint
segons la seva voluntat: pau interior
amb un mateix, i pau exterior amb el
proïsme i amb tota la creació.
Comporta principalment, com ho va
escriure el beat Joan XXIII a
l’encíclica Pacem in terris , de la qual
d’aquí a pocs mesos es complirà el
50è aniversari, la construcció d’una
convivència basada en la veritat, la
llibertat, l’amor i la justícia. [2] La
negació del que constitueix la
vertadera naturalesa de l’ésser humà
en les seves dimensions constitutives,
en la seva capacitat intrínseca de
conèixer la veritat i el bé i, en última
instància, Déu mateix, posa en perill
la construcció de la pau. Sense la
veritat sobre l’home, inscrita en el
seu cor pel Creador, es menyscaba la



llibertat i l’amor, la justícia perd el
fonament del seu exercici.

Per arribar a ser un autèntic
treballador per la pau, és
indispensable cuidar la dimensió
transcendent i el diàleg constant amb
Déu, Pare misericordiós, mitjançant
el qual s’implora la redempció que el
seu Fill Unigènit ens ha conquerit.
Així l’home podrà vèncer aquest
germen de foscor i de negació de la
pau que és el pecat en totes les seves
formes: l’egoisme i la violència, la
cobdícia i el desig de poder i
dominació, la intolerància, l’odi i les
estructures injustes.

La realització de la pau depèn en
gran manera del reconeixement que,
en Déu, som una sola família
humana. Com ho ensenya l’encíclica 
Pacem in terris , s’estructura
mitjançant relacions interpersonals i
institucions sostingudes i animades
per un «nosaltres» comunitari, que



implica un ordre moral intern i
extern, en el qual es reconeixen
sincerament, d’acord amb la veritat i
la justícia, els drets recíprocs i els
deures mutus. La pau és un ordre
vivificat i integrat per l’amor, capaç
de fer sentir com a pròpies les
necessitats i les exigències del
proïsme, de fer partícips els altres
dels propis béns, i de tendir que sigui
cada cop més difosa en el món la
comunió dels valors espirituals. És
un ordre dut a terme en la llibertat,
és a dir, en la manera que correspon
a la dignitat de les persones, que per
la seva pròpia naturalesa racional
assumeixen la responsabilitat de les
obres pròpies. [3]

La pau no és un somni, no és una
utopia: la pau és possible. Els nostres
ulls han de veure-hi amb més
profunditat, sota la superfície de les
aparences i de les manifestacions,
per a descobrir una realitat positiva
que existeix en els nostres cors,



perquè tot home ha estat creat a
imatge de Déu i cridat a créixer,
contribuint a la construcció d’un
món nou. En efecte, Déu mateix,
mitjançant l’encarnació del Fill, i la
redempció que ell va dur a terme, ha
entrat en la història, fent sorgir una
nova creació i una aliança nova entre
Déu i l’home (cf. Jr 31, 31-34), i
donant-nos la possibilitat de tenir
«un cor nou» i «un esperit nou» (cf. 
Ez 36, 26).

Precisament per això, l’Església està
convençuda de la urgència d’un nou
anunci de Jesucrist, el factor primer i
principal del desenvolupament
integral dels pobles, i també de la
pau. En efecte, Jesús és la nostra pau,
la nostra justícia, la nostra
reconciliació (cf. Ef 2, 14; 2 Co 5, 18).
Aquell que treballa per la pau,
segons la benaurança de Jesús, és
aquell que cerca el bé de l’altre, el bé
total de l’ànima i el cos, avui i demà.



A partir d’aquest ensenyament es pot
deduir que tota persona i tota
comunitat ―religiosa, civil,
educativa i cultural― està cridada a
treballar per la pau. La pau és
principalment la realització del bé
comú de les diferents societats,
primeres i intermèdies, nacionals,
internacionals i d’abast mundial.
Precisament per aquesta raó es pot
afirmar que les vies per a construir
el bé comú són també les vies que
s’han de seguir per a obtenir la pau.

Aquells que treballen per la pau
són els qui estimen, defensen i
promouen la vida en la seva
integritat

4. El camí per a la realització del bé
comú i de la pau passa sobretot pel
respecte de la vida humana,
considerada en els seus múltiples
aspectes, des de la seva concepció, en
el seu desenvolupament i fins a la
seva fi natural. Autèntics



treballadors per la pau són, doncs,
els qui estimen, defensen i promouen
la vida humana en totes les seves
dimensions: personal, comunitària i
transcendent. La vida en plenitud és
el cimal de la pau. Qui vol la pau no
pot tolerar atemptats i delictes contra
la vida.

Els qui no aprecien suficientment el
valor de la vida humana i, en
conseqüència, sostenen per exemple
l’alliberament de l’avortament,
potser no s’adonen que, d’aquesta
manera, proposen la recerca d’una
pau il·lusòria. La fugida de les
responsabilitats, que envileix la
persona humana, i molt més la mort
d’un ésser inerme i innocent, mai no
podran portar felicitat o pau. En
efecte, com és possible pretendre
aconseguir la pau, el
desenvolupament integral dels
pobles o la salvaguarda mateixa de
l’ambient, sense que sigui tutelat el
dret a la vida dels més febles,



començant pels que encara no han
nascut? Cada agressió a la vida,
especialment en l’origen, provoca
inevitablement danys irreparables
en el desenvolupament, en la pau, en
l’ambient. Tampoc és just codificar
de manera subreptícia falsos drets o
llibertats que, basats en una visió
reductiva i relativista de l’ésser
humà, i mitjançant l’ús hàbil
d’expressions ambigües
encaminades a afavorir un pretès
dret a l’avortament i a l’eutanàsia,
amenacen el dret fonamental a la
vida.

També l’estructura natural del
matrimoni ha de ser reconeguda i
promoguda com la unió d’un home i
una dona, davant els intents
d’equiparar-la des d’un punt de vista
jurídic amb formes radicalment
diferents d’unió que, en realitat,
malmeten i contribueixen a la seva
desestabilització, enfosquint el seu



caràcter particular i el seu paper
insubstituïble en la societat.

Aquests principis no són veritats de
fe, ni una mera derivació del dret a la
llibertat religiosa. Estan inscrits en la
naturalesa humana mateixa, es
poden conèixer per la raó, i per tant
són comuns a tota la humanitat.
L’acció de l’Església en promoure’ls
no té un caràcter confessional, sinó
que es dirigeix a totes les persones,
prescindint de la seva afiliació
religiosa. Aquesta acció es fa més
necessària com més es neguen o no
es comprenen aquests principis, la
qual cosa és una ofensa a la veritat
de la persona humana, una ferida
greu infringida a la justícia i a la pau.

Per tant, constitueix també una
cooperació important per a la pau el
reconeixement del dret a l’ús del
principi de l’objecció de consciència
respecte a lleis i mesures
governatives que atempten contra la



dignitat humana, com l’avortament i
l’eutanàsia, per part dels
ordenaments jurídics i
l’administració de la justícia.

Entre els drets humans fonamentals,
també per a la vida pacífica dels
pobles, es troba el de la llibertat
religiosa de les persones i les
comunitats. En aquest moment
històric, és cada vegada més
important que aquest dret sigui
promogut no sols des d’un punt de
vista negatiu, com a llibertat front
―per exemple, enfront d’obligacions
o constriccions de la llibertat d’elegir
la pròpia religió―, sinó també des
d’un punt de vista positiu, en les
seves diverses articulacions, com a
llibertat de testimoniar, per exemple,
la pròpia religió, anunciar i
comunicar el seu ensenyament,
organitzar activitats educatives,
benèfiques o assistencials que
permetin aplicar els preceptes
religiosos, ser i actuar com



organismes socials, estructurats
segons els principis doctrinals i els
fins institucionals que els són propis.
Lamentablement, fins i tot en països
amb una antiga tradició cristiana,
s’estan multiplicant els episodis
d’intolerància religiosa, especialment
en relació amb el cristianisme o amb
els qui simplement porten signes
d’identitat de la seva religió.

El qui treballa per la pau ha de tenir
present que, en sectors cada vegada
més grans de l’opinió pública, la
ideologia del liberalisme radical i de
la tecnocràcia insinuen la convicció
que el creixement econòmic s’ha
d’aconseguir fins i tot a costa
d’erosionar la funció social de l’Estat
i de les xarxes de solidaritat de la
societat civil, així com dels drets i
deures socials. Aquests drets i deures
han de ser considerats fonamentals
per a la realització plena d’altres,
començant pels civils i polítics.



Un dels drets i deures socials més
amenaçats actualment és el dret al
treball. Això es deu al fet que, cada
cop més, el treball i el reconeixement
just de l’estatut jurídic dels
treballadors no estan adequadament
valorats, perquè el desenvolupament
econòmic es fa dependre sobretot de
la llibertat absoluta dels mercats. El
treball és considerat una mera
variable dependent dels mecanismes
econòmics i financers. Pel que fa a
això, reitero que la dignitat de
l’home, així com les raons
econòmiques, socials i polítiques,
exigeixen que «es continuï cercant
com a prioritat l’objectiu de l’accés al
treball per part de tots, o que el
mantinguin». [4] La condició prèvia
per a la realització d’aquest projecte
ambiciós és una consideració
renovada del treball, basada en els
principis ètics i valors espirituals,
que n’enrobusteixi la concepció com
a bé fonamental per a la persona, la
família i la societat. A aquest bé



correspon un deure i un dret que
exigeixen polítiques de treball noves
i valentes per a tots.

Construir el bé de la pau
mitjançant un nou model de
desenvolupament i d’economia

5. Actualment són molts els qui
reconeixen que és necessari un nou
model de desenvolupament, així com
una nova visió de l’economia. Tant el
desenvolupament integral, solidari i
sostenible, com el bé comú, exigeixen
una correcta escala de valors i béns,
que es poden estructurar tenint Déu
com a referència última. No n’hi ha
prou amb disposicions de molts
mitjans i una àmplia gamma
d’opcions, encara que calgui
apreciar-los. Tant els múltiples béns
necessaris per al desplegament, com
les opcions possibles han de ser
emprats segons la perspectiva d’una
vida bona, d’una conducta recta que
reconegui la primacia de la dimensió



espiritual i la crida a la consecució
del bé comú. D’una altra manera,
perden la seva justa valència,
acabant per exalçar nous ídols.

Per sortir de l’actual crisi financera i
econòmica ―que té com a efecte un
augment de les desigualtats― es
necessiten persones, grups i
institucions que promoguin la vida,
afavorint la creativitat humana per
aprofitar fins i tot la crisi com una
ocasió de discerniment i un nou
model econòmic. El que ha prevalgut
en els últims decennis postulava la
maximització del profit i del consum,
en una òptica individualista i egoista
dirigida a valorar les persones només
per la seva capacitat de respondre a
les exigències de la competitivitat.
Des d’una altra perspectiva, però,
l’èxit autèntic i durador s’obté amb el
do d’un mateix, de les pròpies
capacitats intel·lectuals, de la pròpia
iniciativa, ja que un
desenvolupament econòmic



sostenible, és a dir, autènticament
humà, necessita del principi de
gratuïtat com a manifestació de
fraternitat i de la lògica del do. [5] En
concret, dins l’activitat econòmica, el
qui treballa per la pau es configura
com aquell que instaura amb els seus
col·laboradors i companys, amb els
clients i els usuaris, relacions de
lleialtat i de reciprocitat. Realitza
l’activitat econòmica per al bé comú,
viu el seu esforç com quelcom que va
més enllà del seu interès mateix, per
a benefici de les generacions
presents i futures. Es troba així
treballant no sols per a ell mateix,
sinó també per a donar als altres un
futur i un treball digne.

En l’àmbit econòmic es necessiten,
especialment per part dels Estats,
polítiques de desenvolupament
industrial i agrícola que es preocupin
del progrés social i de la
universalització d’un estat de dret i
democràtic. És fonamental i



imprescindible, a més, l’estructuració
ètica dels mercats monetaris,
financers i comercials, que han de
ser estabilitzats i més ben coordinats
i controlats, de manera que no es
causi dany als més pobres. La
sol·licitud dels molts que treballen
per la pau s’ha de dirigir a més
―amb una major resolució respecte
al que s’ha fet fins ara― a atendre la
crisi alimentària, molt més greu que
la financera. La seguretat dels
aprovisionaments d’aliments ha
tornat a ser un tema central en
l’agenda política internacional, a
causa de crisis relacionades, entre
d’altres coses, amb les oscil·lacions
sobtades dels preus de les primeres
matèries agrícoles, amb els
comportaments irresponsables per
part d’alguns agents econòmics i amb
un control insuficient per part dels
governs i la comunitat internacional.
Per a fer front a aquesta crisi, els qui
treballen per la pau estan cridats a
actuar plegats amb esperit de



solidaritat, des de l’àmbit local fins a
l’internacional, amb l’objectiu de
posar els agricultors, en particular a
les petites realitats rurals, en
condicions de poder desenvolupar la
seva activitat de manera digna i
sostenible des d’un punt de vista
social, ambiental i econòmic.

L’educació a una cultura de la pau:
el paper de la família i de les
institucions

6. Vull reiterar amb força que tots els
qui treballen per la pau estan cridats
a conrear la passió pel bé comú de la
família i la justícia social, així com el
compromís per una educació social
idònia.

Ningú no pot ignorar o minimitzar el
paper decisiu de la família, cèl·lula
base de la societat des del punt de
vista demogràfic, ètic, pedagògic,
econòmic i polític. Aquesta té com a
vocació natural promoure la vida:
acompanya les persones en el seu



creixement i les anima a potenciar-se
mútuament mitjançant l’atenció
recíproca. En concret, la família
cristiana porta amb ella el germen
del projecte d’educació de les
persones segons la mesura de l’amor
diví. La família és un dels subjectes
socials indispensables en la
realització d’una cultura de la pau.
Cal tutelar el dret dels pares i el seu
paper primer en l’educació dels fills,
en primer lloc en l’àmbit moral i
religiós. En la família neixen i
creixen els qui treballen per la pau,
els futurs promotors d’una cultura de
la vida i de l’amor. [6]

En aquesta immensa tasca
d’educació per a la pau estan
implicades en particular les
comunitats religioses. L’Església se
sent partícip en aquesta gran
responsabilitat a través de la nova
evangelització, que té com a pilars la
conversió a la veritat i a l’amor de
Crist i, conseqüentment, un nou



naixement espiritual i moral de les
persones i les societats. L’encontre
amb Jesucrist plasma els qui
treballen per la pau, comprometent-
los en la comunió i la superació de la
injustícia.

Les institucions culturals, escolars i
universitàries exerceixen una missió
especial en relació amb la pau. A
elles se’ls demana una contribució
significativa no sols en la formació
de noves generacions de líders, sinó
també en la renovació de les
institucions públiques, nacionals i
internacionals. També poden
contribuir a una reflexió científica
que assenta les activitats
econòmiques i financeres en un sòlid
fonament antropològic i ètic. El món
actual, particularment el polític,
necessita del suport d’un pensament
nou, d’una nova síntesi cultural, per
a superar tecnicismes i harmonitzar
les múltiples tendències polítiques
amb vista al bé comú. Aquest,



considerat com un conjunt de
relacions interpersonals i
institucionals positives al servei del
creixement integral dels individus i
els grups, és la base de qualsevol
educació a l’autèntica pau.

Una pedagogia del qui treballa per
la pau

7. Com a conclusió, apareix la
necessitat de proposar i promoure
una pedagogia de la pau. Aquesta
demana una vida interior rica,
referents morals clars i vàlids,
actituds i estils de vida apropiats. En
efecte, les iniciatives per la pau
contribueixen al bé comú i creen
interès per la pau i eduquen per a
ella. Pensaments, paraules i gestos de
pau creen una mentalitat i una
cultura de la pau, una atmosfera de
respecte, honestedat i cordialitat. Cal
ensenyar els homes a estimar-se i
educar-se per a la pau, i a viure amb
benevolència, més que amb simple



tolerància. És fonamental que es creï
el convenciment que «cal dir no a la
venjança, cal reconèixer les pròpies
culpes, acceptar les disculpes sense
exigir-les i, en fi, perdonar», [7] de
manera que els errors i les ofenses
puguin ser en veritat reconeguts per
avançar plegats cap a la
reconciliació. Això suposa la difusió
d’una pedagogia del perdó. El mal, en
efecte, es venç amb el bé, i la justícia
es busca imitant Déu Pare que estima
tots els seus fills (cf. Mt 5, 21-48). És
un treball lent, perquè suposa una
evolució espiritual, una educació per
als valors més alts, una visió nova de
la història humana. És necessari
renunciar a la falsa pau que
prometen els ídols d’aquest món i als
perills que l’acompanyen; a aquesta
falsa pau que fa les consciències cada
vegada més insensibles, que porta a
tancar-se en un mateix, a una
existència atrofiada, viscuda en la
indiferència. Al contrari, la
pedagogia de la pau implica acció,



compassió, solidaritat, valentia i
perseverança.

Jesús encarna el conjunt d’aquestes
actituds en la seva existència, fins al
do total d’ell mateix, fins «perdre la
vida» (cf. Mt 10, 39; Lc 17, 33; Jn 12,
35). Promet als seus deixebles que,
abans o després, faran el
descobriment extraordinari de què
hem parlat a l’inici, és a dir, que en el
món es troba Déu, el Déu de Jesús,
completament solidari amb els
homes. En aquest context, voldria
recordar l’oració amb què es demana
a Déu que ens faci instruments de la
seva pau, per portar el seu amor on
hi hagués odi, el seu perdó on hi
hagués ofensa, la vertadera fe on hi
hagués dubte. Per part nostra, al
costat del beat Joan XXIII, demanem
a Déu que il·lumini també amb la
seva llum la ment dels qui governen
les nacions, perquè, alhora que
s’esforcen pel benestar just dels seus
ciutadans, assegurin i defensin el do



bellíssim de la pau; que encengui les
voluntats de tots els homes per tirar
per terra les barreres que divideixen
els uns dels altres, per estrènyer els
vincles de la caritat mútua, per
fomentar la comprensió recíproca,
per perdonar, en fi, a tots aquells que
ens hagin injuriat. D’aquesta
manera, sota el seu auspici i la seva
empara, que tots els pobles s’abracin
com germans i floreixi i regni
sempre entre ells la tan anhelada
pau. [8]

Amb aquesta invocació, demano que
tothom sigui veritable treballador i
constructor de pau, de manera que la
ciutat de l’home creixi en concòrdia
fraternal, en prosperitat i pau.

Benedictus pp. XVI

Vaticà, 8 de desembre de 2012

....................................................................



[1] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. 
Gaudium et spes , sobre l’Església en
el món actual, 1.

[2] Cf. Carta enc. Pacem in terris (11
abril 1963): AAS 55 (1963), 265-266.

[3] Cf. ibid .: AAS 55 (1963), 266.

[4] Carta enc., Caritas in veritate (29
juny 2009), 32: AAS 101 (2009),
666-667.

[5] Cf. ibid ., 34. 36: AAS 101 (2009),
668-670; 671-672.

[6] Cf. Joan Pau II, Missatge per a la
Jornada Mundial de la Pau 1994 (8
desembre 1993), 2: AAS 86 (1994),
156-162.

[7] Discurs als membres del govern,
de les institucions de la república, el
cos diplomàtic, els responsables
religiosos i els representants del món
de la cultura, Baabda-Líban (15
setembre 2012): L'Osservatore



Romano , ed. en llengua espanyola,
23 setembre 2012, p. 6.

[8] Cf. Carta enc. Pacem in terris (11
abril 1963): AAS 55 (1963), 304.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/missatge-de-
benet-xvi-per-a-la-xlvi-jornada-

mundial-de-la-pau-2013/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-xlvi-jornada-mundial-de-la-pau-2013/
https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-xlvi-jornada-mundial-de-la-pau-2013/
https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-xlvi-jornada-mundial-de-la-pau-2013/
https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-xlvi-jornada-mundial-de-la-pau-2013/

	Missatge de Benet XVI per a la XLVI Jornada Mundial de la Pau 2013

