opusdei.org

Missatge de Benet
XVI per a la XLVI
Jornada Mundial de
la Pau 2013

“Felicos els qui treballen per la
pau: Déu els anomenara fills
seus” (Mt 5, 9), sOn les paraules
de Jesucrist que han inspirat a
Benet XVI en el seu missatgeper
a la XLVI Jornada Mundial de la
Pau d’enguany.

12/01/2013

Felicos els qui treballen per la pau



1. Cada nou any comporta
I’esperanca d’'un mon millor. En
aquesta perspectiva, demano a Déu,
Pare de la humanitat, que ens
concedeixi la concordia i la pau,
perque es puguin complir les
aspiracions d’'una vida prospera i
felic per a tothom.

Transcorreguts 50 anys del concili
Vatica II, que ha contribuit a enfortir
la missio de ’Església en el mon, és
encoratjador constatar que els
cristians, com poble de Déu en
comunié amb ell i caminant amb els
homes, es comprometen en la
historia compartint les alegries i
esperances, les tristeses 1 angoixes,
[1] anunciant la salvacio de Crist i
promovent la pau per a tothom.

En efecte, aquest temps nostre,
caracteritzat per la globalitzacid,
amb els seus aspectes positius i
negatius, aixi com per conflictes
sagnants encara en curs, i per



amenaces de guerra, reclama un
compromis renovat i concertat en la
recerca del bé comu, del
desenvolupament de tots els homes i
de tot ’home.

Causen alarma els focus de tensio i
contraposicid provocats per la
desigualtat creixent entre rics i
pobres, pel predomini d’una
mentalitat egoista i individualista,
que s’expressa també en un
capitalisme financer no regulat. A
part de les diverses formes de
terrorisme i delinqiiéncia
internacionals, representen un perill
per a la pau els fonamentalismes i
fanatismes que distorsionen la
vertadera naturalesa de la religio,
cridada a afavorir la comunio i la
reconciliacid entre els homes.

I, aix0 no obstant, les nombroses
iniciatives de pau que enriqueixen el
mon testifiquen la vocacio innata de
la humanitat envers la pau. El desig



de pau és una aspiracio essencial de
cada home, i coincideix d’alguna
manera amb el desig d’'una vida
humana plena, feli¢ i aconseguida.
En altres paraules, el desig de pau es
correspon amb un principi moral
fonamental, és a dir, amb el dret i el
deure a un desenvolupament
integral, social, comunitari, que
forma part del disseny de Déu sobre
I’home. I’home esta fet per a la pau,
que és un do de Déu.

Tot aix0 m’ha portat a inspirar-me
per a aquest missatge en les paraules
de Jesucrist: «Feligos els qui treballen
per la pau, perqué seran anomenats
fills de Déu» ( Mt 5, 9).

La benauranca evangelica

2. Les benaurances proclamades per
Jesus (cf. Mt 5, 3-12; Lc 6, 20-23) son
promeses. En la tradicio biblica,
efectivament, la benaurancga pertany
a un génere literari que comporta
sempre una bona noticia, és a dir, un



evangeli que culmina amb una
promesa. Per tant, les benaurances
no son simples recomanacions
morals, ’'observanca de les quals
preveu que, en el moment oportu
—un temps situat normalment en
I’altra vida—, s’obtingui una
recompensa, és a dir, una situacio de
felicitat futura. La benauranca
consisteix més aviat en el
compliment d’'una promesa dirigida
a tots els qui es deixen guiar per les
exigencies de la veritat, la justicia i
I’amor. Els qui s’encomanen a Déuia
les seves promeses son considerats
sovint pel mén com ingenus o
allunyats de la realitat. Aix0 no
obstant, Jesus els declara que, no sols
en I’altra vida sin0 ja en aquesta,
descobriran que son fills de Déu, i
que, des de sempre i per sempre, Déu
és totalment solidari amb ells.
Comprendran que no estan sols,
perque ell esta a favor que es
comprometin amb la veritat, la
justicia i ’amor. Jesus, revelacio de



I’amor del Pare, no dubta a oferir-se
amb el sacrifici d’ell mateix. Quan
s’acull Jesucrist, Home i Déu, es viu
I’experiéncia joiosa d’un do immens:
compartir la vida mateixa de Déu, és
a dir, la vida de la gracia, penyora
d’una existéncia plenament
benaventurada. En particular,
Jesucrist ens dona la vertadera pau
que neix de ’encontre confiat de
I’home amb Déu.

La benauranca de Jesus diu que la
pau és al mateix temps un do
messianic i una obra humana. En
efecte, la pau pressuposa un
humanisme obert a la
transcendéncia. Es fruit del do
reciproc, d’'un enriquiment mutu,
gracies al do que brolla de Déu, i que
permet viure amb els altres i per als
altres. L’etica de la pau és ética de la
comunio i de la participacio. Es
indispensable, doncs, que les
diferents cultures actuals superin
antropologies i étiques basades en



pressupostos teoricopractics
purament subjectivistes i pragmatics,
en virtut dels quals les relacions de
convivencia s’inspiren en criteris de
poder o de benefici, els mitjans es
converteixen en fins i viceversa, la
cultura i ’educacio se centren
unicament en els instruments, en la
tecnologia i I’eficiencia. Una condicio
previa per a la pau és el
desmantellament de la dictadura del
relativisme moral i del pressuposit
d’una moral totalment autonoma,
que tanca les portes al
reconeixement de la llei moral
natural imprescindible inscrita per
Déu en la consciéncia de cada home.
La pau és la construccio de la
convivencia en termes racionals i
morals, sostenint-se sobre un
fonament la mesura del qual no la
crea '’home, sin6 Déu: «Que el Senyor
faci poderos el seu poble, que el
Senyor beneeixi el seu poble amb la
paur, diu el Salm 29 (v. 11).



La pau, do de Déu i obra de I’home

3. La pau concerneix la persona
humana en la seva integritat i
implica la participacio de tot 'home.
Es tracta de pau amb Déu vivint
segons la seva voluntat: pau interior
amb un mateix, i pau exterior amb el
proisme i amb tota la creacio.
Comporta principalment, com ho va
escriure el beat Joan XXIIT a
I’enciclica Pacem in terris, de la qual
d’aqui a pocs mesos es complira el
50e aniversari, la construccio d’una
convivencia basada en la veritat, la
llibertat, ’amor i la justicia. [2] La
negacio del que constitueix la
vertadera naturalesa de ’ésser huma
en les seves dimensions constitutives,
en la seva capacitat intrinseca de
coneixer la veritat i el bé i, en ultima
instancia, Déu mateix, posa en perill
la construccio de la pau. Sense la
veritat sobre I’home, inscrita en el
seu cor pel Creador, es menyscaba la



llibertat i ’'amor, la justicia perd el
fonament del seu exercici.

Per arribar a ser un auténtic
treballador per la pau, és
indispensable cuidar la dimensio
transcendent i el dialeg constant amb
Déu, Pare misericordids, mitjancant
el qual s’implora la redempcio que el
seu Fill Unigénit ens ha conquerit.
Aixi ’home podra vencer aquest
germen de foscor i de negacio de la
pau que és el pecat en totes les seves
formes: ’egoisme i la violéncia, la
cobdicia i el desig de poder i
dominacio, la intolerancia, I’odi i les
estructures injustes.

La realitzacio de la pau depen en
gran manera del reconeixement que,
en Déu, som una sola familia
humana. Com ho ensenya I’enciclica
Pacem in terris , s’estructura
mitjancant relacions interpersonals i
institucions sostingudes i animades
per un «nosaltres» comunitari, que



implica un ordre moral intern i
extern, en el qual es reconeixen
sincerament, d’acord amb la veritat i
la justicia, els drets reciprocs i els
deures mutus. La pau és un ordre
vivificat i integrat per ’amor, capag
de fer sentir com a propies les
necessitats i les exigéncies del
proisme, de fer particips els altres
dels propis béns, i de tendir que sigui
cada cop més difosa en el mon la
comunio6 dels valors espirituals. Es
un ordre dut a terme en la llibertat,
és a dir, en la manera que correspon
a la dignitat de les persones, que per
la seva propia naturalesa racional
assumeixen la responsabilitat de les
obres propies. [3]

La pau no és un somni, no és una
utopia: la pau és possible. Els nostres
ulls han de veure-hi amb meés
profunditat, sota la superficie de les
aparences 1 de les manifestacions,
per a descobrir una realitat positiva
que existeix en els nostres cors,



perqueé tot home ha estat creat a
imatge de Déu i cridat a créixer,
contribuint a la construccio d’un
mon nou. En efecte, Déu mateix,
mitjancant 'encarnacio del Fill, i la
redempcio que ell va dur a terme, ha
entrat en la historia, fent sorgir una
nova creacio i una alianca nova entre
Déu il’home (cf. Jr 31, 31-34), 1
donant-nos la possibilitat de tenir
«un cor nou» i «un esperit nou» (cf.
Ez 36, 26).

Precisament per aixo, ’Església esta
convenguda de la urgencia d’'un nou
anunci de Jesucrist, el factor primer i
principal del desenvolupament
integral dels pobles, i també de la
pau. En efecte, Jesus és la nostra pau,
la nostra justicia, la nostra
reconciliacio (cf. Ef 2, 14; 2 Co 5, 18).
Aquell que treballa per la pau,
segons la benauranca de Jesus, és
aquell que cerca el bé de I’altre, el bé
total de ’anima i el cos, avui i dema.



A partir d’aquest ensenyament es pot
deduir que tota persona i tota
comunitat —religiosa, civil,
educativa i cultural— esta cridada a
treballar per la pau. La pau és
principalment la realitzacio del bé
comu de les diferents societats,
primeres i intermedies, nacionals,
internacionals i d’abast mundial.
Precisament per aquesta rao es pot
afirmar que les vies per a construir
el bé comu son també les vies que
s’han de seguir per a obtenir la pau.

Aquells que treballen per la pau
son els qui estimen, defensen i
promouen la vida en la seva
integritat

4. El cami per a la realitzacio del bé
comu i de la pau passa sobretot pel
respecte de la vida humana,
considerada en els seus multiples
aspectes, des de la seva concepcio, en
el seu desenvolupament i fins a la
seva fi natural. Autentics



treballadors per la pau sén, doncs,
els qui estimen, defensen i promouen
la vida humana en totes les seves
dimensions: personal, comunitaria i
transcendent. La vida en plenitud és
el cimal de la pau. Qui vol la pau no
pot tolerar atemptats i delictes contra
la vida.

Els qui no aprecien suficientment el
valor de la vida humana i, en
consequeéncia, sostenen per exemple
P’alliberament de I’avortament,
potser no s’adonen que, d’aquesta
manera, proposen la recerca d’'una
pau il-lusoria. La fugida de les
responsabilitats, que envileix la
persona humana, i molt més la mort
d’un ésser inerme i innocent, mai no
podran portar felicitat o pau. En
efecte, com és possible pretendre
aconseguir la pau, el
desenvolupament integral dels
pobles o la salvaguarda mateixa de
I’ambient, sense que sigui tutelat el
dret a la vida dels més febles,



comencant pels que encara no han
nascut? Cada agressio a la vida,
especialment en l’origen, provoca
inevitablement danys irreparables
en el desenvolupament, en la pau, en
I’ambient. Tampoc és just codificar
de manera subrepticia falsos drets o
llibertats que, basats en una visio
reductiva i relativista de ’ésser
huma, i mitjangant I’as habil
d’expressions ambigiies
encaminades a afavorir un pretes
dret a ’avortament i a I’eutanasia,
amenacen el dret fonamental a la
vida.

També I’estructura natural del
matrimoni ha de ser reconeguda i
promoguda com la uni6 d’un home i
una dona, davant els intents
d’equiparar-la des d’'un punt de vista
juridic amb formes radicalment
diferents d’unio que, en realitat,
malmeten i contribueixen a la seva
desestabilitzacio, enfosquint el seu



caracter particular i el seu paper
insubstituible en la societat.

Aquests principis no son veritats de
fe, ni una mera derivacio del dret a la
llibertat religiosa. Estan inscrits en la
naturalesa humana mateixa, es
poden coneixer per la rao, i per tant
son comuns a tota la humanitat.
L’acci6 de ’Església en promoure’ls
no té un caracter confessional, sin6
que es dirigeix a totes les persones,
prescindint de la seva afiliacio
religiosa. Aquesta accio es fa més
necessaria com més es neguen o no
es comprenen aquests principis, la
qual cosa és una ofensa a la veritat
de la persona humana, una ferida
greu infringida a la justicia i a la pau.

Per tant, constitueix també una
cooperacio important per a la pau el
reconeixement del dret a 1’us del
principi de I’objeccid de consciencia
respecte a lleis i mesures
governatives que atempten contra la



dignitat humana, com l’avortament i
I’eutanasia, per part dels
ordenaments juridics i
I’administracio de la justicia.

Entre els drets humans fonamentals,
també per a la vida pacifica dels
pobles, es troba el de la llibertat
religiosa de les persones iles
comunitats. En aquest moment
historic, és cada vegada més
important que aquest dret sigui
promogut no sols des d’un punt de
vista negatiu, com a llibertat front
—per exemple, enfront d’obligacions
o constriccions de la llibertat d’elegir
la propia religio—, siné també des
d’un punt de vista positiu, en les
seves diverses articulacions, com a
llibertat de testimoniar, per exemple,
la propia religio, anunciar i
comunicar el seu ensenyament,
organitzar activitats educatives,
beneéfiques o assistencials que
permetin aplicar els preceptes
religiosos, ser i actuar com



organismes socials, estructurats
segons els principis doctrinals i els
fins institucionals que els son propis.
Lamentablement, fins i tot en paisos
amb una antiga tradicio cristiana,
s’estan multiplicant els episodis
d’intolerancia religiosa, especialment
en relacio amb el cristianisme o amb
els qui simplement porten signes
d’identitat de la seva religio.

El qui treballa per la pau ha de tenir
present que, en sectors cada vegada
més grans de ’opinio publica, la
ideologia del liberalisme radical i de
la tecnocracia insinuen la conviccio
que el creixement economic s’ha
d’aconseguir fins i tot a costa
d’erosionar la funcio social de I’Estat
i de les xarxes de solidaritat de la
societat civil, aixi com dels drets i
deures socials. Aquests drets i deures
han de ser considerats fonamentals
per a la realitzacid plena d’altres,
comencant pels civils i politics.



Un dels drets i deures socials més
amenacats actualment és el dret al
treball. Aixo es deu al fet que, cada
cop més, el treball i el reconeixement
just de I’estatut juridic dels
treballadors no estan adequadament
valorats, perque el desenvolupament
economic es fa dependre sobretot de
la llibertat absoluta dels mercats. El
treball és considerat una mera
variable dependent dels mecanismes
economics i financers. Pel que fa a
aixo, reitero que la dignitat de
I’home, aixi com les raons
economiques, socials 1 politiques,
exigeixen que «es continui cercant
com a prioritat ’objectiu de I’accés al
treball per part de tots, o que el
mantinguin». [4] La condicid prévia
per a la realitzacidé d’aquest projecte
ambicios és una consideracio
renovada del treball, basada en els
principis étics i valors espirituals,
que n’enrobusteixi la concepcié com
a bé fonamental per a la persona, la
familia i la societat. A aquest bé



correspon un deure i un dret que
exigeixen politiques de treball noves
i valentes per a tots.

Construir el bé de la pau
mitjancant un nou model de
desenvolupament i d’economia

5. Actualment s6n molts els qui
reconeixen que és necessari un nou
model de desenvolupament, aixi com
una nova visio de ’economia. Tant el
desenvolupament integral, solidari i
sostenible, com el bé comu, exigeixen
una correcta escala de valors i béns,
que es poden estructurar tenint Déu
com a referencia ultima. No n’hi ha
prou amb disposicions de molts
mitjans i una amplia gamma
d’opcions, encara que calgui
apreciar-los. Tant els multiples béns
necessaris per al desplegament, com
les opcions possibles han de ser
emprats segons la perspectiva d’'una
vida bona, d’una conducta recta que
reconegui la primacia de la dimensio



espiritual i la crida a la consecucio
del bé comu. D’una altra manera,
perden la seva justa valéncia,
acabant per exalcar nous idols.

Per sortir de I’actual crisi financera i
economica —que té com a efecte un
augment de les desigualtats— es
necessiten persones, grups i
institucions que promoguin la vida,
afavorint la creativitat humana per
aprofitar fins i tot la crisi com una
ocasio de discerniment i un nou
model economic. El que ha prevalgut
en els ultims decennis postulava la
maximitzacio del profit i del consum,
en una optica individualista i egoista
dirigida a valorar les persones només
per la seva capacitat de respondre a
les exigéncies de la competitivitat.
Des d’una altra perspectiva, pero,
I’éxit autentic i durador s’obté amb el
do d’un mateix, de les propies
capacitats intel-lectuals, de la propia
iniciativa, ja que un
desenvolupament economic



sostenible, és a dir, autenticament
huma, necessita del principi de
gratuitat com a manifestacio de
fraternitat i de la logica del do. [5] En
concret, dins I’activitat economica, el
qui treballa per la pau es configura
com aquell que instaura amb els seus
col-laboradors i companys, amb els
clients i els usuaris, relacions de
lleialtat i de reciprocitat. Realitza
I’activitat economica per al bé comu,
viu el seu esfor¢ com quelcom que va
més enlla del seu interées mateix, per
a benefici de les generacions
presents i futures. Es troba aixi
treballant no sols per a ell mateix,
sino també per a donar als altres un
futur i un treball digne.

En ’ambit economic es necessiten,
especialment per part dels Estats,
politiques de desenvolupament
industrial i agricola que es preocupin
del progreés social i de la
universalitzacio d’un estat de dret i
democratic. Es fonamental i



imprescindible, a més, ’estructuracio
etica dels mercats monetaris,
financers i comercials, que han de
ser estabilitzats i més ben coordinats
i controlats, de manera que no es
causi dany als més pobres. La
sol-licitud dels molts que treballen
per la pau s’ha de dirigir a més
—amb una major resolucio respecte
al que s’ha fet fins ara— a atendre la
crisi alimentaria, molt més greu que
la financera. La seguretat dels
aprovisionaments d’aliments ha
tornat a ser un tema central en
I’agenda politica internacional, a
causa de crisis relacionades, entre
d’altres coses, amb les oscil-lacions
sobtades dels preus de les primeres
materies agricoles, amb els
comportaments irresponsables per
part d’alguns agents economics i amb
un control insuficient per part dels
governs i la comunitat internacional.
Per a fer front a aquesta crisi, els qui
treballen per la pau estan cridats a
actuar plegats amb esperit de



solidaritat, des de ’ambit local fins a
I'internacional, amb I’objectiu de
posar els agricultors, en particular a
les petites realitats rurals, en
condicions de poder desenvolupar la
seva activitat de manera digna i
sostenible des d’un punt de vista
social, ambiental i economic.

L’educacio a una cultura de la pau:
el paper de la familia i de les
institucions

6. Vull reiterar amb forga que tots els
qui treballen per la pau estan cridats
a conrear la passio pel bé comu de la
familia i la justicia social, aixi com el
compromis per una educacio social
idonia.

Ningu no pot ignorar o minimitzar el
paper decisiu de la familia, cél-lula
base de la societat des del punt de
vista demografic, étic, pedagogic,
economic i politic. Aquesta té com a
vocacio natural promoure la vida:
acompanya les persones en el seu



creixement i les anima a potenciar-se
mutuament mitjancant ’atencio
reciproca. En concret, la familia
cristiana porta amb ella el germen
del projecte d’educacio de les
persones segons la mesura de ’amor
divi. La familia és un dels subjectes
socials indispensables en la
realitzacio d’una cultura de la pau.
Cal tutelar el dret dels pares i el seu
paper primer en ’educacio dels fills,
en primer lloc en ’ambit moral i
religios. En la familia neixen i
creixen els qui treballen per la pau,
els futurs promotors d’una cultura de
la vida i de ’'amor. [6]

En aquesta immensa tasca
d’educacio per a la pau estan
implicades en particular les
comunitats religioses. L’Església se
sent particip en aquesta gran
responsabilitat a través de la nova
evangelitzacio, que té com a pilars la
conversio a la veritat i a ’amor de
Crist i, consequentment, un nou



naixement espiritual i moral de les
persones i les societats. ’encontre
amb Jesucrist plasma els qui
treballen per la pau, comprometent-
los en la comunio i la superacio de la
injusticia.

Les institucions culturals, escolars i
universitaries exerceixen una missio
especial en relacié amb la pau. A
elles se’ls demana una contribucio
significativa no sols en la formacio
de noves generacions de liders, sin6
també en la renovacio de les
institucions publiques, nacionals i
internacionals. També poden
contribuir a una reflexio6 cientifica
que assenta les activitats
economiques i financeres en un solid
fonament antropologic i étic. E1 mén
actual, particularment el politic,
necessita del suport d’'un pensament
nou, d’'una nova sintesi cultural, per
a superar tecnicismes i harmonitzar
les multiples tendéncies politiques
amb vista al bé comu. Aquest,



considerat com un conjunt de
relacions interpersonals i
institucionals positives al servei del
creixement integral dels individus 1
els grups, és la base de qualsevol
educacio a I’autéentica pau.

Una pedagogia del qui treballa per
la pau

7. Com a conclusio, apareix la
necessitat de proposar i promoure
una pedagogia de la pau. Aquesta
demana una vida interior rica,
referents morals clars i valids,
actituds i estils de vida apropiats. En
efecte, les iniciatives per la pau
contribueixen al bé comu i creen
interes per la pau i eduquen per a
ella. Pensaments, paraules i gestos de
pau creen una mentalitat i una
cultura de la pau, una atmosfera de
respecte, honestedat i cordialitat. Cal
ensenyar els homes a estimar-se i
educar-se per a la pau, 1 a viure amb
benevoléncia, més que amb simple



tolerancia. Es fonamental que es crei
el convenciment que «cal dir no a la
venjanca, cal reconéixer les propies
culpes, acceptar les disculpes sense
exigir-les i, en fi, perdonar», [7] de
manera que els errors i les ofenses
puguin ser en veritat reconeguts per
avancar plegats cap a la
reconciliacid. Aixo suposa la difusio
d’una pedagogia del perdd. El mal, en
efecte, es veng amb el bé, i la justicia
es busca imitant Déu Pare que estima
tots els seus fills (cf. Mt 5, 21-48). Es
un treball lent, perque suposa una
evolucio espiritual, una educacio per
als valors més alts, una visio nova de
la historia humana. Es necessari
renunciar a la falsa pau que
prometen els idols d’aquest mén 1 als
perills que I’acompanyen; a aquesta
falsa pau que fa les consciéncies cada
vegada més insensibles, que porta a
tancar-se en un mateix, a una
existéncia atrofiada, viscuda en la
indiferéncia. Al contrari, la
pedagogia de la pau implica accio,



compassio, solidaritat, valentia i
perseveranca.

Jesus encarna el conjunt d’aquestes
actituds en la seva existéncia, fins al
do total d’ell mateix, fins «perdre la
vida» (cf. Mt 10, 39; Lc 17, 33; Jn 12,
35). Promet als seus deixebles que,
abans o després, faran el
descobriment extraordinari de que
hem parlat a l'inici, és a dir, que en el
mon es troba Déu, el Déu de Jesus,
completament solidari amb els
homes. En aquest context, voldria
recordar I’oracié amb que es demana
a Déu que ens faci instruments de la
seva pau, per portar el seu amor on
hi hagués odi, el seu perdo on hi
hagués ofensa, la vertadera fe on hi
hagués dubte. Per part nostra, al
costat del beat Joan XXIII, demanem
a Déu que il'lumini també amb la
seva llum la ment dels qui governen
les nacions, perque, alhora que
s’esforcen pel benestar just dels seus
ciutadans, assegurin i defensin el do



bellissim de la pau; que encengui les
voluntats de tots els homes per tirar
per terra les barreres que divideixen
els uns dels altres, per estrényer els
vincles de la caritat mutua, per
fomentar la comprensio reciproca,
per perdonar, en fi, a tots aquells que
ens hagin injuriat. D’aquesta
manera, sota el seu auspici i la seva
empara, que tots els pobles s’abracin
com germans i floreixi i regni
sempre entre ells la tan anhelada
pau. [8]

Amb aquesta invocacio, demano que
tothom sigui veritable treballador i
constructor de pau, de manera que la
ciutat de 'home creixi en concordia
fraternal, en prosperitat i pau.

Benedictus pp. XVI

Vatica, 8 de desembre de 2012



[1] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past.
Gaudium et spes , sobre ’Església en
el mén actual, 1.

[2] Cf. Carta enc. Pacem in terris (11
abril 1963): AAS 55 (1963), 265-266.

[3] Cf. ibid .: AAS 55 (1963), 266.

[4] Carta enc., Caritas in veritate (29
juny 2009), 32: AAS 101 (2009),
666-667.

[5] Cf. ibid ., 34. 36: AAS 101 (2009),
668-670; 671-672.

[6] Cf. Joan Pau II, Missatge per a la
Jornada Mundial de la Pau 1994 (8
desembre 1993), 2: AAS 86 (1994),
156-162.

[7] Discurs als membres del govern,
de les institucions de la republica, el
cos diplomatic, els responsables
religiosos 1 els representants del mon
de la cultura, Baabda-Liban (15
setembre 2012): L'Osservatore



Romano , ed. en llengua espanyola,
23 setembre 2012, p. 6.

[8] Cf. Carta enc. Pacem in terris (11
abril 1963): AAS 55 (1963), 304.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/missatge-de-
benet-xvi-per-a-la-xlvi-jornada-
mundial-de-la-pau-2013/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-xlvi-jornada-mundial-de-la-pau-2013/
https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-xlvi-jornada-mundial-de-la-pau-2013/
https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-xlvi-jornada-mundial-de-la-pau-2013/
https://opusdei.org/ca-ad/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-xlvi-jornada-mundial-de-la-pau-2013/

	Missatge de Benet XVI per a la XLVI Jornada Mundial de la Pau 2013

