
opusdei.org

"Lumen Fidei", la
primera encíclica
del papa Francesc

Lumen fidei, la llum de la Fe, és
la primera encíclica del papa
Francesc. Benet XVI va
començar a escriure-la amb
motiu de l'Any de la Fe, i no va
poder acabar ja que va
renunciar al seu Pontificat. El
papa Francesc l'ha firmat amb
data 29 de juny després
d'introduir-hi algunes
aportacions.

21/07/2013



"Lumen fidei", la llum de la fe (LF) és
la primera Encíclica firmada pel
papa Francesc. Està subdividida en
quatre capítols, més una introducció
i una conclusió. La Carta –explica el
mateix pontífex– s’afegeix a les
Encícliques de Benet XVI sobre la
caritat i sobre l’esperança, i assumeix
la “valuosa tasca” duta a terme pel
papa emèrit, que ja “havia gairebé
completat” l’Encíclica sobre la fe. A
aquella “primera redacció”, ara el
papa Francesc hi afegeix “altres
aportacions”. 

La introducció (n. 1-7) de la LF
iŀlustra les motivacions que es troben
a la base del document: primer de
tot, recuperar el caràcter de llum
propi de la fe, capaç d’iŀluminar tota
l’existència de l’home, d’ajudar-lo a
distingir entre el bé i el mal, en
especial en una època, com és
aquesta moderna, en la qual creure
s’oposa a buscar, i es contempla la fe
com un miratge, un salt en el buit



que impedeix la llibertat de l’home.
En segon lloc, la LF –precisament en
l’Any de la fe, després de 50 anys del
Concili Vaticà II, un “Concili sobre la
fe”– vol avivar la percepció de
l’amplitud dels horitzons de la fe, per
confessar-la en unitat i integritat. La
fe, de fet, no és una pressuposició per
descomptat, sinó un do de Déu que
cal alimentar i reforçar. “Qui creu,
veu” escriu el papa, perquè la llum
de la fe ve de Déu i és capaç
d’iŀluminar tota l’existència de
l’home: procedeix del passat, de la
memòria de la vida de Jesús, però ve
també del futur perquè ens fa albirar
grans horitzons.

El primer capítol (n. 8-22): Hem
cregut en l’amor (1 Jn 4, 16). 

Fent referència a la figura bíblica
d’Abraham, en aquest capítol
s’explica la fe com a una “escolta” de
la Paraula de Déu, una “crida” a
sortir del propi jo aïllat per obrir-se a



una vida nova, i una “promesa” del
futur, que permet la continuïtat del
nostre camí en el temps, vinculant-lo
estretament d’aquesta manera a
l’esperança. 

La fe té també la connotació de la
“paternitat”, perquè el Déu que ens
crida no és un Déu aliè, sinó Déu
Pare, la font de bondat que es troba a
l’origen de tot i ho sosté tot. En la
història d’Israel, la fe s’oposa a la
idolatria, que escampa l’home en la
multiplicitat dels seus desitjos, el
“desintegra en els mil instants de la
seva història”, i li nega la possibilitat
d’esperar el temps de la promesa. A
l’inrevés, la fe és confiança en l’amor
misericordiós de Déu, que sempre
acull i perdona, que redreça “les
torçades de la nostra història”, és una
disponibilitat a deixar-se
transformar cada cop més novament
per la crida de Déu, “és un do gratuït
de Déu que demana la humilitat i el
coratge de confiar i encomanar-se a



Ell per veure el lluminós camí de la
trobada entre Déu i els homes, la
història de la salvació” (n.14). I aquí,
hi ha la “paradoxa” de la fe: adreçar-
se contínuament al Senyor dóna
estabilitat a l’home, allunyant-lo dels
ídols.

LF es deté a continuació en la figura
de Jesús, mediador que ens desclou a
una veritat més gran que nosaltres,
manifestació d’aquell amor de Déu
que és el fonament de la fe: “en la
contemplació de la mort de Jesús, en
efecte, es reforça la fe”, perquè Ell hi
revela el seu indissoluble amor per
l’home. Com a ressuscitat, Crist és
“testimoni de confiança”, “digne de
fe”, a través del qual Déu actua
veritablement en la història i en
determina el destí final. Però hi ha
“un aspecte decisiu” en la fe en Jesús:
“la participació en el la seva manera
de veure”. La fe, en realitat, no mira
només Jesús, sinó que mira alhora
des del punt de vista de Jesús, amb



els seus ulls. Per analogia, el papa
explica com en la vida quotidiana
confiem en “persones que coneixen
les coses millor que nosaltres –
l’arquitecte, el farmacèutic,
l’advocat-, doncs per la fe, necessitem
algú que sigui de confiança i expert
“en les coses de Déu” i Jesús és “qui
ens explica Déu”. Per això, creiem
Jesús quan acceptem la seva Paraula,
i creiem en Jesús quan l’acollim en la
nostra vida i ens encomanem a Ell.

En efecte, la seva encarnació fa que
la fe no se separi de la realitat, sinó
que ens ajudi a copsar-ne el significat
més profund. Gràcies a la fe, l’home
se salva, perquè s’obre a un Amor
que el precedeix i el transforma des
de l’interior. I aquesta és l’acció de
l’Esperit Sant: “El cristià pot tenir els
ulls de Jesús, els seus sentiments, la
seva disposició filial, perquè es fa
partícip del seu Amor, que és
l’Esperit” (n. 21). Fora de la presència
de l’Esperit, és impossible confessar



el Senyor. Per això “l’existència del
creient esdevé eclesial”, perquè la fe
es confessa en l’interior del cos de
l’Església, com a “comunió concreta
dels creients”. Els cristians són “u”
sense perdre la seva individualitat i
en el servei als altres cadascú guanya
el seu propi ésser. Per això, “la fe no
és un fet privat, un concepte
individualista, una opinió subjectiva,
sinó que neix de l’escolta i està
destinada a convertir-se en anunci.

El segon capítol (n. 23-36): Si no
teniu fe, no us podreu mantenir
ferms (Is 7,9). 

El papa demostra l’estret lligam entre
fe i veritat, la veritat segura de Déu,
la seva presència en la història. “La
fe sense veritat no salva. Roman una
bella faula, la protecció dels nostres
desitjos de felicitat”. I avui, a causa
de “la crisi de veritat en què vivim”,
és més necessari que mai posar
l’atenció en aquest vincle, perquè la



cultura contemporània tendeix a
acceptar només la veritat de la
tecnologia, el que l’home
aconsegueix construir i mesurar amb
la ciència i que és “veritable perquè
funciona”, o bé les veritats
individuals vàlides només per a
l’individu i no al servei del bé comú.
Avui es mira de manera sospitosa la
“veritat gran, la veritat que explica el
conjunt de la vida personal i social”,
perquè s’associa erròniament a les
veritats que pretenien

els totalitarismes del segle XX. Això
comporta, però, el “gran oblit del
món contemporani” que –decantant-
se cap del relativisme i tement el
fanatisme- oblida l’interrogant sobre
la veritat, sobre l’origen de tot.

La LF subratlla, després, el lligam
entre fe i amor, entès no com un
“sentiment que va i ve”, sinó com el
gran amor de Déu que ens
transforma interiorment i ens dóna



ulls nous per veure la realitat. Així
doncs, si la fe està vinculada a la
veritat i a l’amor, llavors “l’amor i la
veritat no es poden separar” perquè
només l’amor veritable supera la
prova del temps i esdevé font de
coneixement. I com que el
coneixement de la fe neix de l’amor
fidel a Déu, “veritat i fidelitat van
juntes”. La veritat que ens obre la fe
és una veritat centrada en la trobada
amb Crist encarnat, el qual, venint
entre nosaltres, ens ha tocat i ens ha
donat la seva gràcia, transformant el
nostre cor.

El papa obre alehores una àmplia
reflexió sobre el “diàleg entre fe i
raó”, sobre la veritat en el món
d’avui, en el qual la veritat es redueix
sovint a una “autenticitat subjectiva”,
perquè la veritat comuna fa por,
s’identifica com la imposició
intransigent dels totalitarismes. En
canvi, si la veritat és la de l’amor de
Déu, llavors no s’imposa amb



violència, no aixafa l’individu. Per
tant, la fe no és intransigent, el
creient no és arrogant. Ans al
contrari, la veritat ens fa humils i ens
porta a la convivència i al respecte
de l’altre.

En deriva que la fe porta al diàleg en
tots els camps: en el de la ciència,
perquè desperta el sentit crític i
eixampla els horitzons de la raó,
convidant a mirar amb meravella el
Creat; en el debat intereligiós, on el
cristianisme ofereix la seva
aportació; en el diàleg amb els no
creients que no es cansen de buscar, i
“intenten actuar com si Déu existís”,
perquè “Déu és lluminós i el pot
trobar tothom qui el busca amb el
cor sincer”. “Qui es posa en camí per
practicar el bé, ja s’apropa a Déu”.
Per últim, la LF parla de la teologia i
afirma que aquesta és impossible
sense la fe, ja que Déu no n’és un
“simple objecte”, sinó que és el
Subjecte que es deixa conèixer. La



teologia és la participació al
coneixement que Déu té de si mateix,
com a conseqüència, s’ha de posar al
servei de la fe dels cristians. El
Magisteri eclesial no és un límit a la
llibertat teològica, sinó un element
constituiu propi perquè n’assegura el
contacte amb la font originària, la
Paraula de Crist.

El tercer capítol (n. 37- 49): Us
transmeto el mateix ensenyament
que jo he rebut (1 Cor 15,3).

Tot el capítol està centrat en la
importància de l’evangelització: qui
s’ha obert a l’amor de Déu, no es pot
quedar aquest do per si mateix. La
llum de Jesús brilla en el rostre dels
cristians i així es difon, es transmet
en la forma del contacte, com una
flama que n’encèn una altra, i passa
de generació en generació, a través
de la cadena ininterrompuda dels
testimonis de la fe. D’aquí en deriva
un lligam entre la fe i la memòria



perquè l’amor de Déu manté units
tots els temps i ens fa contemporanis
a Jesús. A més a més, és “impossible
creure sols”, perquè la fe no és “una
opció individual”, sinó que obre el jo
al “nosaltres” i sempre té lloc “dins la
comunió de l’Església”. Per això, “qui
creu mai no està sol”: perquè
descobreix que els espais del seu “jo”
s’amplien i generen noves relacions
que enriqueixen la vida.

Hi ha, però, “un mitjà especial” amb
què la fe es pot transmetre: són els
Sagraments, en els quals es comunica
“una memòria encarnada”. En
primer lloc, el Bateig –tant dels nens
com dels adults, en forma de
catecumenat- que ens recorda que la
fe no és una obra de l’individu aïllat,
un acte que es pot complir tot sols,
sinó que ha de ser rebut en comunió
eclesial. “Ningú es bateja a si
mateix”. A més a més, com que el
nen batejat no pot confessar la fe tot
sol, sinó que ha de ser sotingut pels



pares i pels padrins, en deriva “la
importància de la sinergia entre
l’Església i la família en la
transimissió de la fe”. Un altre
sagrament citat és l’Eucaristia,
“valuós aliment de la fe”, “acte de
memòria, actualització del misteri” i
que “condueix del món visible vers
l’invisible”, ensenyant-nos a veure la
profunditat del real.

També hi ha altres mitjans, com la
confessió de la fe, el Credo, en el qual
el creient no només confessa la fe,
sinó que es veu implicat en la veritat
que confessa; la pregària, el Pare
Nostre, amb el qual el cristià
comença a veure amb els ulls de
Crist; el Decàleg, entès no com “un
conjunt de preceptes negatius”, sinó
com una sèrie “d’indicacions
concretes” per entrar en diàleg amb
Déu, “deixant-se abraçar per la seva
misericòrdia”, “camí de la gratitud”
vers la plenitud de la comunió amb
Déu.



Finalment, el papa subratlla que la fe
és una perquè un és “el Déu conegut i
confessat”, perquè ens adrecem a
l’únic Senyor, ens dóna “la unitat de
visió”, i “és compartida per tota
l’Església, que és un sol cos i un sol
Esperit”. I com que la fe és una sola,
aleshores cal confessar amb tota la
seva puresa i integritat “la unitat de
la fe és la unitat de l’Església”; treure
alguna cosa a la fe, és treure alguna
cosa a la veritat de la comunió. A
més, com que la unitat de la fe és la
d’un organisme viu, pot assimilar tot
el que troba, demostrant que és
universal, catòlica, capaç d’iŀluminar
i portar a la seva millor expressió tot
el cosmos i tota la història. Aquesta
unitat està garantida per la successió
apostòlica.

El quart capítol (n. 50-60): Déu
prepara per a ells una ciutat (Heb
11,16).



Aquest capítol explica el lligam entre
la fe i el bé comú, que porta a la
formació d’un lloc en el qual l’home
pot viure juntament amb els altres.
La fe, que neix de l’amor de Déu,
enforteix els vincles entre els homes i
es posa al servei concret de la
justícia, del dret i de la pau. Per tant,
la fe no allunya pas del món ni és
aliena al compromís concret de
l’home contemporani. És més:

sense l’amor segur de Déu, la unitat
entre els homes estaria basada
només en la utilitat, en l’interès o en
la por. La fe, en canvi, copsa el
fonament últim de les relacions
humanes, el seu destí definitiu és
Déu, i els posa al servei del bé comú.
La fe “és un bé per a tothom, un bé
comú”; no serveix per construir
únicament el més enllà, sinó que
ajuda a edificar les nostres societats,
de manera que caminin cap a un
futur d’esperança.



L’Encíclica es deté després en els
àmbits iŀluminats per la fe: sobretot,
la família fundada en el matrimoni,
entès com a unió estable entre un
home i una dona. La família neix del
reconeixement i de l’acceptació de la
bondat de la diferència sexual i,
fundada en l’amor en Crist, promet
“un amor que sigui per sempre” i
reconeix l’amor creador que porta a
generar fills.

A continuació, els joves: el papa cita
les Jornades Mundials de Joventut, en
les quals els joves demostren “la joia
de la fe” i el compromís de viure-la
de manera ferma i generosa. “Els
joves desitgen una vida gran. La
trobada amb Crist els dóna una
esperança sòlida que no decep. La fe
no és un refugi per a gent covarda,
sinó que és la dilatació de la vida”.

I també, en totes les relacions socials:
fent-nos fills de Déu. De fet, la fe
dóna un nou significat a la fraternitat



universal entre els homes, que no és
una simple igualtat, sinó una
experiència de la paternitat de Déu,
la comprensió de la dignitat única de
l’individu.Un altre àmbit és la
natura: la fe ens ajuda a respectar-la,
a “trobar models de
desenvolupament que no es basin
només en la utilitat o en el profit,
sinó que considerin el creat com un
do”.

La fe també ens ensenya a individuar
formes adients de govern, on
l’autoritat ve de Déu i és al servei del
bé comú; ens ofereix la possibilitat
del perdó que porta a superar els
conflictes. “Quan falla la fe, es corre
el risc que també fallin els
fonaments”, i si fem fora de les
nostres ciutats la fe en Déu, perdrem
la confiança entre nosaltres i
estarem units només per la por. És
per això que no hem d’avergonyir-
nos de confessar públicament Déu, ja
que la fe iŀlumina la vida social.



Un altre àmbit iŀluminat per la fe és
el del patiment i de la mort. El cristià
sap que el patiment no pot ser
eliminat, però pot rebre un sentit, pot
esdevenir confiança en les mans de
Déu que mai ens abandona i arribar
a ser una “part del creixement en la
fe”. A l’home que pateix Déu no li
dóna pas un raonament que ho
explica tot, però li ofereix la seva
presència que l’acompanya, que obre
una escletxa de llum en les tenebres.
En aquest sentit, la fe va juntament
amb l’esperança. I Francesc fa una
crida: “No deixem que ens robin
l’esperança, no permetem que
s’esvaneixi amb solucions i propostes
immediates que ens bloquegen el
camí”.

Conclusió (n. 58-60): Feliç tu que has
cregut (Lc 1,45).

Al final de la LF, el papa convida a
mirar Maria, “icona perfecta” de la
fe, perquè, com a Mare de Jesús, va



concebre “fe i joia”. El papa eleva la
seva pregària a Ella perquè ajudi la
fe de l’home, ens recordi que qui
creu mai no està sol i a mirar amb els
ulls de Jesús.

Traducció del resum oficial de la
Santa Seu: Marta Nin. https://
www.catalunyareligio.cat/blog/
homilies-del-papa-francesc

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/lumen-fidei-la-
primera-enciclica-del-papa-francesc/

(02/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/lumen-fidei-la-primera-enciclica-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-ad/article/lumen-fidei-la-primera-enciclica-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-ad/article/lumen-fidei-la-primera-enciclica-del-papa-francesc/

	"Lumen Fidei", la primera encíclica del papa Francesc

