opusdei.org

"Lumen Fidei", la
primera enciclica
del papa Francesc

Lumen fidei, la llum de la Fe, és
la primera enciclica del papa
Francesc. Benet XVI va
comencar a escriure-la amb
motiu de 'Any de la Fe, 1 no va
poder acabar ja que va
renunciar al seu Pontificat. El
papa Francesc I'ha firmat amb
data 29 de juny després
d'introduir-hi algunes
aportacions.

21/07/2013



"Lumen fidei", la llum de la fe (LF) és
la primera Enciclica firmada pel
papa Francesc. Esta subdividida en
quatre capitols, més una introduccio
iuna conclusid. La Carta —explica el
mateix pontifex- s’afegeix a les
Encicliques de Benet XVI sobre la
caritat i sobre I’esperanca, i assumeix
la “valuosa tasca” duta a terme pel
papa emerit, que ja “havia gairebé
completat” I’Enciclica sobre la fe. A
aquella “primera redacci¢”, ara el
papa Francesc hi afegeix “altres
aportacions”.

La introduccio (n. 1-7) de la LF
illustra les motivacions que es troben
a la base del document: primer de
tot, recuperar el caracter de llum
propi de la fe, capa¢ d’illuminar tota
I’existencia de ’home, d’ajudar-lo a
distingir entre el bé i el mal, en
especial en una epoca, com €és
aquesta moderna, en la qual creure
s’oposa a buscar, i es contempla la fe
com un miratge, un salt en el buit



que impedeix la llibertat de '’home.
En segon lloc, la LF —precisament en
I’Any de la fe, després de 50 anys del
Concili Vatica II, un “Concili sobre la
fe”—vol avivar la percepcio de
I’amplitud dels horitzons de la fe, per
confessar-la en unitat i integritat. La
fe, de fet, no és una pressuposicio per
descomptat, sin6 un do de Déu que
cal alimentar i reforgar. “Qui creu,
veu” escriu el papa, perque la llum
de la fe ve de Déu i és capag
d’illuminar tota I’existéncia de
I’home: procedeix del passat, de la
memoria de la vida de Jesus, pero ve
també del futur perque ens fa albirar
grans horitzons.

El primer capitol (n. 8-22): Hem
cregut en ’amor (1 Jn 4, 16).

Fent referéencia a la figura biblica
d’Abraham, en aquest capitol
s’explica la fe com a una “escolta” de
la Paraula de Déu, una “crida” a
sortir del propi jo aillat per obrir-se a



una vida nova, i una “promesa” del
futur, que permet la continuitat del
nostre cami en el temps, vinculant-lo
estretament d’aquesta manera a
I’esperanca.

La fe té també la connotacio de la
“paternitat”, perque el Déu que ens
crida no és un Déu alie, siné Déu
Pare, la font de bondat que es troba a
I’'origen de tot i ho sosté tot. En la
historia d’Israel, la fe s’oposa a la
idolatria, que escampa ’home en la
multiplicitat dels seus desitjos, el
“desintegra en els mil instants de la
seva historia”, ili nega la possibilitat
d’esperar el temps de la promesa. A
I'inrevés, la fe és confianca en 'amor
misericordids de Déu, que sempre
acull i perdona, que redreca “les
torcades de la nostra historia”, és una
disponibilitat a deixar-se
transformar cada cop més novament
per la crida de Déu, “és un do gratuit
de Déu que demana la humilitat i el
coratge de confiar i encomanar-se a



Ell per veure el lluminds cami de la
trobada entre Déu i els homes, la
historia de la salvacio” (n.14). I aqui,
hi ha la “paradoxa” de la fe: adrecar-
se continuament al Senyor dona
estabilitat a I’home, allunyant-lo dels
idols.

LF es deté a continuacio6 en la figura
de Jesus, mediador que ens desclou a
una veritat més gran que nosaltres,
manifestacio d’aquell amor de Déu
que és el fonament de la fe: “en la
contemplacio de la mort de Jesus, en
efecte, es reforca la fe”, perque Ell hi
revela el seu indissoluble amor per
I’home. Com a ressuscitat, Crist és
“testimoni de confianca”, “digne de
fe”, a través del qual Déu actua
veritablement en la historia i en
determina el desti final. Pero hi ha
“un aspecte decisiu” en la fe en Jesus:
“la participacio en el la seva manera
de veure”. La fe, en realitat, no mira
nomeés Jesus, sind que mira alhora
des del punt de vista de Jesus, amb



els seus ulls. Per analogia, el papa
explica com en la vida quotidiana
confiem en “persones que coneixen
les coses millor que nosaltres —
I’arquitecte, el farmaceutic,
I’advocat-, doncs per la fe, necessitem
algu que sigui de confianca i expert
“en les coses de Déu” i Jesus és “qui
ens explica Déu”. Per aixo, creiem
Jesus quan acceptem la seva Paraula,
i creiem en Jesus quan l’acollim en la
nostra vida i ens encomanem a Ell.

En efecte, la seva encarnacio fa que
la fe no se separi de la realitat, sino
que ens ajudi a copsar-ne el significat
més profund. Gracies a la fe, I’'home
se salva, perque s’obre a un Amor
que el precedeix i el transforma des
de l'interior. I aquesta és I’accio de
I’Esperit Sant: “El cristia pot tenir els
ulls de Jesus, els seus sentiments, la
seva disposicio6 filial, perque es fa
particip del seu Amor, que és
I’Esperit” (n. 21). Fora de la preséncia
de ’Esperit, és impossible confessar



el Senyor. Per aixo “I’existéncia del
creient esdevé eclesial”, perque la fe
es confessa en l'interior del cos de
I’Església, com a “comunid concreta
dels creients”. Els cristians son “u”
sense perdre la seva individualitat i
en el servei als altres cadascu guanya
el seu propi ésser. Per aixo, “la fe no
és un fet privat, un concepte
individualista, una opinio subjectiva,
sind que neix de I’escolta i esta
destinada a convertir-se en anunci.

El segon capitol (n. 23-36): Si no
teniu fe, no us podreu mantenir
ferms (Is 7,9).

El papa demostra l’estret lligam entre
fe i veritat, la veritat segura de Déu,
la seva presencia en la historia. “La
fe sense veritat no salva. Roman una
bella faula, la proteccio dels nostres
desitjos de felicitat”. I avui, a causa
de “la crisi de veritat en que vivim”,
és més necessari que mai posar
I’atenci6 en aquest vincle, perque la



cultura contemporania tendeix a
acceptar només la veritat de la
tecnologia, el que ’'home
aconsegueix construir i mesurar amb
la ciencia i que és “veritable perque
funciona”, o bé les veritats
individuals valides nomeés per a
I'individu i no al servei del bé comu.
Avui es mira de manera sospitosa la
“veritat gran, la veritat que explica el
conjunt de la vida personal i social”,
perque s’associa erroniament a les
veritats que pretenien

els totalitarismes del segle XX. Aix0
comporta, pero, el “gran oblit del
mon contemporani” que —decantant-
se cap del relativisme i tement el
fanatisme- oblida I'interrogant sobre
la veritat, sobre ’origen de tot.

La LF subratlla, despreés, el lligam
entre fe i amor, entés no com un
“sentiment que va ive”, sin6 com el
gran amor de Déu que ens
transforma interiorment i ens dona



ulls nous per veure la realitat. Aixi
doncs, si la fe esta vinculada a la
veritat i a ’amor, llavors “I’amorila
veritat no es poden separar” perquée
només ’'amor veritable supera la
prova del temps i esdevé font de
coneixement. I com que el
coneixement de la fe neix de ’'amor
fidel a Déu, “veritat i fidelitat van
juntes”. La veritat que ens obre la fe
és una veritat centrada en la trobada
amb Crist encarnat, el qual, venint
entre nosaltres, ens ha tocati ens ha
donat la seva gracia, transformant el
nostre cor.

El papa obre alehores una amplia
reflexio sobre el “dialeg entre fe i
rad”, sobre la veritat en el mén
d’avui, en el qual la veritat es redueix
sovint a una “autenticitat subjectiva”,
perqueé la veritat comuna fa por,
s’identifica com la imposicid
intransigent dels totalitarismes. En
canvi, sila veritat és la de ’amor de
Déu, llavors no s’imposa amb



violéencia, no aixafa I'individu. Per
tant, la fe no és intransigent, el
creient no és arrogant. Ans al
contrari, la veritat ens fa humils i ens
porta a la convivencia i al respecte
de I’altre.

En deriva que la fe porta al dialeg en
tots els camps: en el de la ciéncia,
perqueé desperta el sentit critic i
eixampla els horitzons de la rao,
convidant a mirar amb meravella el
Creat; en el debat intereligios, on el
cristianisme ofereix la seva
aportacio; en el dialeg amb els no
creients que no es cansen de buscar, i
“intenten actuar com si Déu existis”,
perque “Déu és lluminos i el pot
trobar tothom qui el busca amb el
cor sincer”. “Qui es posa en cami per
practicar el bé, ja s’apropa a Déu”.
Per ultim, la LF parla de la teologia i
afirma que aquesta és impossible
sense la fe, ja que Déu no n’és un
“simple objecte”, sino que és el
Subjecte que es deixa coneixer. La



teologia és la participacio al
coneixement que Déu té de si mateix,
com a consequeéncia, s’ha de posar al
servei de la fe dels cristians. El
Magisteri eclesial no és un limit a la
llibertat teologica, sind un element
constituiu propi perque n’assegura el
contacte amb la font originaria, la
Paraula de Crist.

El tercer capitol (n. 37- 49): Us
transmeto el mateix ensenyament
que jo he rebut (1 Cor 15,3).

Tot el capitol esta centrat en la
importancia de I’evangelitzacio: qui
s’ha obert a ’'amor de Déu, no es pot
quedar aquest do per si mateix. La
llum de Jesus brilla en el rostre dels
cristians i aixi es difon, es transmet
en la forma del contacte, com una
flama que n’encen una altra, i passa
de generacio en generacio, a traves
de la cadena ininterrompuda dels
testimonis de la fe. D’aqui en deriva
un lligam entre la fe i la memoria



perque 'amor de Déu manté units
tots els temps i ens fa contemporanis
a Jesus. A més a més, és “impossible
creure sols”, perque la fe no és “una
opcio individual”, sind que obre el jo
al “nosaltres” i sempre té lloc “dins la
comunio6 de I’Església”. Per aixo, “qui
creu mai no esta sol”: perque
descobreix que els espais del seu “jo”
s’amplien i generen noves relacions
que enriqueixen la vida.

Hi ha, pero, “un mitja especial” amb
que la fe es pot transmetre: son els
Sagraments, en els quals es comunica
“una memoria encarnada”. En
primer lloc, el Bateig —tant dels nens
com dels adults, en forma de
catecumenat- que ens recorda que la
fe no és una obra de I'individu aillat,
un acte que es pot complir tot sols,
sind que ha de ser rebut en comunio
eclesial. “Ningu es bateja a si
mateix”. A més a més, com que el
nen batejat no pot confessar la fe tot
sol, sin6 que ha de ser sotingut pels



pares i pels padrins, en deriva “la
importancia de la sinergia entre
I’Església i la familia en la
transimissio de la fe”. Un altre
sagrament citat és ’Eucaristia,
“valuds aliment de la fe”, “acte de
memoria, actualitzacio del misteri” i
que “condueix del mon visible vers
I'invisible”, ensenyant-nos a veure la
profunditat del real.

També hi ha altres mitjans, com la
confessio de la fe, el Credo, en el qual
el creient no nomeés confessa la fe,
sind que es veu implicat en la veritat
que confessa; la pregaria, el Pare
Nostre, amb el qual el cristia
comenca a veure amb els ulls de
Crist; el Decaleg, entés no com “un
conjunt de preceptes negatius”, sind
com una séerie “d’indicacions
concretes” per entrar en dialeg amb
Déu, “deixant-se abracar per la seva
misericordia”, “cami de la gratitud”
vers la plenitud de la comunié amb
Déu.



Finalment, el papa subratlla que la fe
és una perque un és “el Déu conegut i
confessat”, perque ens adrecem a
I"inic Senyor, ens dona “la unitat de
visio”, 1 “és compartida per tota
I’Església, que és un sol cos i un sol
Esperit”. I com que la fe és una sola,
aleshores cal confessar amb tota la
seva puresa i integritat “la unitat de
la fe és la unitat de ’Església”; treure
alguna cosa a la fe, és treure alguna
cosa a la veritat de la comunio. A
més, com que la unitat de la fe és la
d’un organisme viu, pot assimilar tot
el que troba, demostrant que és
universal, catolica, capa¢ d’illuminar
i portar a la seva millor expressio tot
el cosmos i tota la historia. Aquesta
unitat esta garantida per la successio
apostolica.

El quart capitol (n. 50-60): Déu
prepara per a ells una ciutat (Heb
11,16).



Aquest capitol explica el lligam entre
la fe i el bé comu, que porta a la
formacio d’un lloc en el qual ’home
pot viure juntament amb els altres.
La fe, que neix de ’'amor de Déu,
enforteix els vincles entre els homes i
es posa al servei concret de la
justicia, del dret i de la pau. Per tant,
la fe no allunya pas del mon ni és
aliena al compromis concret de
’home contemporani. Es més:

sense I’amor segur de Déu, la unitat
entre els homes estaria basada
només en la utilitat, en I'interes o en
la por. La fe, en canvi, copsa el
fonament ultim de les relacions
humanes, el seu desti definitiu és
Déu, i els posa al servei del bé comu.
La fe “és un bé per a tothom, un bé
comu”; no serveix per construir
unicament el més enlla, sin6 que
ajuda a edificar les nostres societats,
de manera que caminin cap a un
futur d’esperanca.



L’Enciclica es deté despreés en els
ambits illuminats per la fe: sobretot,
la familia fundada en el matrimoni,
entes com a unio estable entre un
home i una dona. La familia neix del
reconeixement i de I’acceptacio de la
bondat de la diferéncia sexual i,
fundada en I’amor en Crist, promet
“un amor que sigui per sempre” i
reconeix ’amor creador que porta a
generar fills.

A continuacio, els joves: el papa cita
les Jornades Mundials de Joventut, en
les quals els joves demostren “la joia
de la fe” 1 el compromis de viure-la
de manera ferma i generosa. “Els
joves desitgen una vida gran. La
trobada amb Crist els dona una
esperanca solida que no decep. La fe
no és un refugi per a gent covarda,
sino que és la dilatacio de la vida™.

I també, en totes les relacions socials:
fent-nos fills de Déu. De fet, la fe
dona un nou significat a la fraternitat



universal entre els homes, que no és
una simple igualtat, sin6 una
experiéncia de la paternitat de Déu,
la comprensio de la dignitat unica de
I'individu.Un altre ambit és la
natura: la fe ens ajuda a respectar-la,
a “trobar models de
desenvolupament que no es basin
només en la utilitat o en el profit,
sind que considerin el creat com un
do”.

La fe també ens ensenya a individuar
formes adients de govern, on
I’autoritat ve de Déu i és al servei del
bé comu; ens ofereix la possibilitat
del perdo que porta a superar els
conflictes. “Quan falla la fe, es corre
el risc que també fallin els
fonaments”, i si fem fora de les
nostres ciutats la fe en Déu, perdrem
la confianca entre nosaltres i
estarem units només per la por. Es
per aixo que no hem d’avergonyir-
nos de confessar publicament Déu, ja
que la fe illumina la vida social.



Un altre ambit illuminat per la fe és
el del patiment i de la mort. El cristia
sap que el patiment no pot ser
eliminat, pero pot rebre un sentit, pot
esdevenir confianca en les mans de
Déu que mai ens abandona i arribar
a ser una “part del creixement en la
fe”. AT’home que pateix Déu no li
dona pas un raonament que ho
explica tot, pero li ofereix la seva
preséncia que ’'acompanya, que obre
una escletxa de llum en les tenebres.
En aquest sentit, la fe va juntament
amb l’esperanca. I Francesc fa una
crida: “No deixem que ens robin
I’esperanca, no permetem que
s’esvaneixi amb solucions i propostes
immediates que ens bloquegen el
cami”.

Conclusio (n. 58-60): Feli¢ tu que has
cregut (Lc 1,45).

Al final de la LF, el papa convida a
mirar Maria, “icona perfecta” de la
fe, perque, com a Mare de Jesus, va



concebre “fe ijoia”. El papa eleva la
seva pregaria a Ella perqueé ajudi la
fe de 'home, ens recordi que qui
creu mai no esta sol i a mirar amb els
ulls de Jesus.

Traduccio del resum oficial de la
Santa Seu: Marta Nin. https.//
www.catalunyareligio.cat/blog/
homilies-del-papa-francesc

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/lumen-fidei-la-
primera-enciclica-del-papa-francesc/
(02/02/2026)


https://opusdei.org/ca-ad/article/lumen-fidei-la-primera-enciclica-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-ad/article/lumen-fidei-la-primera-enciclica-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-ad/article/lumen-fidei-la-primera-enciclica-del-papa-francesc/

	"Lumen Fidei", la primera encíclica del papa Francesc

