
opusdei.org

Les festes del Senyor
durant el Temps de
durant l’any (I)

En aquest primer article
dedicat a les festes del Senyor
que l’Església ens presenta al
llarg del Temps de durant l’any,
en recollim algunes
consideracions de quatre: La
Presentació, l’Anunciació del
Senyor, la Santíssima Trinitat i
el Corpus Christi.

12/09/2018



Les festes del Senyor durant el Temps
Ordinari (I)

• La Presentació del Senyor al
Temple . L’Anunciació del Senyor • La
Santíssima Trinitat • El Santíssim Cos
i Sang de Crist

«Com ara jo, que he vingut a
vosaltres en nom del Senyor, us he
trobat en blanc en nom seu, així el
mateix Senyor, en l’honor del qual
celebrem aquesta solemnitat, trobarà
la seva Església vetllant en la llum de
l’ànima, quan vingui a despertar-la».
[1] “Vetllar en la llum de l’ànima”:
aquestes paraules de sant Agustí,
pronunciades durant una vigília
pasqual, comprenien bé el sentit de
les grans solemnitats i festes del
Senyor que jalonen les setmanes del
Temps de durant l'any, que
despleguen al llarg de tot l’any el
misteri de la salvació que brolla de la
Creu i que, des del Sepulcre buit,
renova la faç de la terra.



«L’únic centre i el mateix de la
litúrgia i de la vida cristiana —el
misteri pasqual—, en les diverses
solemnitats i festes, assumeix
“formes” específiques, amb
significats nous i amb dons
particulars de gràcia».[2] Són
comunes a totes les tradicions
litúrgiques les festes de la
Transfiguració i de l’Exaltació de la
Santa Creu, mentre que són pròpies
de l’Església romana les solemnitats
de la Santíssima Trinitat, del
Santíssim Cos i Sang de Crist, del
Sagrat Cor de Jesús i de Crist, Rei de
l’Univers.

Finalment, se celebren també dins
del transcurs del Temps de durant
l'any o de la Quaresma dues festes
del Senyor profundament vinculades
a la vida de Maria: la Presentació del
Senyor al Temple i la solemnitat de
l’Anunciació del Senyor. Pel seu tenor
teològic, totes dues pertanyen en
realitat al cicle de la Manifestació o



Temps de Nadal, però el seu lloc al
calendari es deu a la manera en què,
per camins complexos, se n’ha acabat
fixant la data

En aquest primer editorial dedicat a
les festes del Senyor que l’Església
ens presenta al llarg del Temps de
durant l'any, en recollim algunes
consideracions de quatre: La
Presentació i l’Anunciació del Senyor,
la Santíssima Trinitat i el Corpus
Christi.

La Presentació del Senyor al
Temple

La llei mosaica prescrivia que tots els
primogènits d’Israel havien de ser
consagrats a Déu quaranta dies
després de néixer i ser rescatats amb
una suma dipositada al tresor del
Temple, en record de la seva
preservació la nit de la primera
Pasqua, durant la sortida d’Egipte.



L’Evangeli segons sant Lluc recull
així aquesta presentació de Jesús al
Temple: «Quan van complir-se els
dies que manava la Llei de Moisès
referent a la purificació, portaren
Jesús a Jerusalem per presentar-lo al
Senyor. Així ho prescriu la Llei del
Senyor: Tot primogènit mascle serà
consagrat al Senyor».[3] Sant Josep i
la Mare de Déu entren al temple,
desapercebuts entre la multitud:
l’Esperat per tots els homes entra
inerme, sobre la falda de la seva
Mare, a la casa del seu Pare.

La litúrgia d’aquest dia ens desperta,
amb el salm responsorial, perquè
adorem, en el si d’aquesta família
discreta, el Rei de la Glòria. «Attollite,
portae, capita vestra, et elevamini,
portae aeternales, et introibit rex
gloriae: Portals, alceu les llindes;
engrandiu-vos, portalades eternes,
que ha d’entrar el rei de la glòria!»[4]



L’Església de Jerusalem va començar
a commemorar anualment aquest
misteri al segle IV. La festa se
celebrava el 14 de febrer, quaranta
dies després de l’Epifania, perquè la
litúrgia de Jerusalem no havia
adoptat encara el costum romà de
celebrar el Nadal el 25 de desembre.
Per això, quan aquest ús va ser comú
a tot l’orbe cristià, la festa de la
presentació es va traslladar al dia 2
de febrer, i es va estendre així molt
aviat per tot l’Orient.

A Bizanci, la va introduir
l’emperador Justinià I al segle VI,
sota l’advocació de Hypapante o la 
trobada de Jesús amb l’ancià Simeó,
figura dels justos d’Israel, que
pacientment havien esperat molt de
temps el compliment de les promeses
messiàniques.

Durant el segle VII, la celebració va
arrelar també a l’Occident. El nom
popular de la Candelera o festa de la



llum prové de la tradició, instituïda
pel Papa Sergi I, de fer una processó
amb ciris. Com va proclamar l’ancià
Simeó, Jesús és el Salvador, presentat
«a tots els pobles: llum que es reveli a
les nacions».[5] En commemorar
l’arribada i la manifestació de la llum
divina al món, l’Església beneeix
cada any els ciris, símbol de la
presència perenne de Jesús i de la
llum de la fe que els fidels reben pel
sagrament del Baptisme. La processó
amb els ciris encesos es converteix
així en una expressió de la vida
cristiana: un camí il·luminat per la
llum de Crist.

La commemoració anual de la
Presentació del Senyor al Temple és
també una celebració mariana i, per
això, en determinades èpoques s’ha
conegut com la festa de la
“Purificació de Maria”. Tot i que
preservada per Déu del pecat
original, Maria, com a mare hebrea,
es vol sotmetre a la «Llei del Senyor»



i, per això, ofereix «un parell de
tórtores o dos colomins».[6]L’oblació
de Maria es converteix així en un
signe de la seva obediència ràpida als
mandats de Déu. «¿Aprendràs amb
aquest exemple, nen babau, de
complir, malgrat tots els sacrificis
personals, la Santa Llei de Déu?»[7]

L’Anunciació del Senyor

El 25 de març, l’Església celebra
l’anunci del compliment de les
promeses de salvació. De llavis de
l’àngel, Maria sap que ha trobat
gràcia davant de Déu. Per obra de
l’Esperit Sant, concebrà un fill a qui
anomenarà Fill de Déu. Salvarà el
seu poble i s’elevarà sobre el tron de
David, i el seu regne no tindrà fi.[8]
És la festa de l’Encarnació: el Fill
etern del Pare entra en la història; es
fa home en la carn de Maria, una
noia humil del poble d’Israel. Des
d’aleshores, «la història no és una
simple successió de segles, anys o



dies, sinó que és el temps d’una
presència que li dona un significat
ple i l’obre a una esperança sòlida».
[9]

És probable que al segle IV se
celebrés aquesta festa a Palestina, ja
que en aquelles dates es va aixecar
una basílica a Nazaret, al lloc on la
tradició situava la casa de Maria.
Aquesta empremta mariana
s’adverteix en el nom que també ha
rebut la commemoració: “Anunciació
de la Verge Maria”. Molt aviat,
durant el segle V, la festa es difondrà
per l’Orient cristià, per després
transmetre’s a l’Occident. A la segona
meitat del segle VII ja hi ha
testimonis de la seva celebració el 25
de març a l’Església romana, sota
l’advocació d’Annuntiatio Domini.

La datació de la festa es basa en una
antiga tradició que situava la creació
del món just el dia de l’equinocci de
primavera (que a l’inici de l’era



cristiana corresponia al 25 de març
del calendari julià). D’acord amb la
idea que la perfecció implica el
compliment de cicles complets, els
primers cristians van considerar que
l’encarnació de Crist (començament
de la nova creació), la seva mort a la
creu i la seva vinguda definitiva al
final dels temps s’havien de situar en
aquesta mateixa data, que d’aquesta
manera apareix carregada de sentit.
A més, el lloc precís del Nadal al
calendari —nou mesos després de
l’Anunciació—, sembla que té
l’origen en aquesta datació primitiva.

Els textos de la Missa i de la Litúrgia
de les Hores d’aquesta solemnitat se
centren en la contemplació del Verb
fet carn. El salm 39 [40], evocat en
l’antífona d’entrada, en el salm
responsorial i en la segona lectura, és
el fil conductor de tota la celebració:
«Soc aquí, oh Déu, per fer la teva
voluntat».[10] Jesús s’encarna en
l’obediència en voler del seu Pare; i,



com Jesús, també la seva Mare.
Maria es torba, però no hi posa
objeccions: no dubta de la paraula de
l’àngel. Moguda per la fe, diu que “sí”
a la voluntat de Déu. «Maria es
mostra santament transformada, en
el seu cor puríssim, davant la
humilitat de Déu (...). La humilitat de
la Verge és conseqüència d’aquest
abisme insondable de gràcia, que
s’opera amb l’Encarnació de la
Segona Persona de la Trinitat
Beatíssima en les entranyes de la
seva Mare sempre Immaculada».[11]

La Santíssima Trinitat

El primer diumenge després de
Pentecosta, l’Església celebra la
solemnitat de la Santíssima Trinitat.
Aquest dia glorifiquem el Pare, el Fill
i l’Esperit Sant, Déu un i tri en
persones: «En proclamar la nostra fe
en la veritable i eterna Divinitat
adorem tres persones diferents, de
naturalesa única i iguals en dignitat».



[12] «M’heu sentit dir moltes vegades
que Déu és al centre de la nostra
ànima en gràcia; i que, per tant, tots
tenim un fil directe amb Déu Nostre
Senyor. Què valen totes les
comparacions humanes, amb
aquesta realitat divina, meravellosa?
A l’altre costat del fil hi ha, esperant-
nos, no només el Gran Desconegut,
sinó la Trinitat sencera: el Pare, el
Fill i l’Esperit Sant (...). És una pena
que els cristians oblidem que som
tron de la Trinitat Santíssima. Us
aconsello que desenvolupeu el
costum de buscar Déu en la part més
profunda del vostre cor. Això és la
vida interior».[13]

Tot i que aquesta festa es va
introduir al calendari romà a mitjans
del segle XIV, els seus orígens es
remunten al període patrístic. Sant
Lleó, el Magne, acostumava a
desenvolupar la doctrina sobre el
misteri trinitari durant el període de
Pentecosta. Algunes de les seves



expressions apareixeran recollides
més tard en el prefaci de la Missa de
diumenge de la octava de Pentecosta.
Successivament, es formarà en el
regne franc una Missa de la
Santíssima Trinitat que coneixerà
una difusió molt primerenca per tot
l’Occident, potser com un mitjà per
ensenyar assíduament al poble
cristià la veritable fe en Déu

No obstant això, l’Església romana no
va fixar una festa especial en el
calendari per a la Santíssima
Trinitat, perquè les invocacions al
Déu un i tri i les doxologies ja li
donen un lloc central en la litúrgia.
Aquesta situació no va impedir que
algunes diòcesis o comunitats
monàstiques celebressin anualment
una festa litúrgica trinitària, encara
que la data no fos uniforme. Seria el
Papa Joan XXII qui, el 1334,
introduiria finalment al calendari
romà la festa de la Santíssima
Trinitat, el diumenge posterior a la



Pentecosta. D’altra banda, encara
que les esglésies de l’Orient cristià no
hagin establert una festa específica,
dediquen la major part dels cants del
diumenge de Pentecosta a
contemplar el misteri trinitari.

El Santíssim Cos i Sang de Crist

La solemnitat del Cos i la Sang de
Crist (el Corpus Christi) neix a l’Edat
Mitjana, fruit de la pietat eucarística
i de la reafirmació del dogma després
de controvèrsies teològiques
variades. La festa es va celebrar per
primera vegada a Lieja l’any 1247, a
petició de santa Juliana de Mont-
Cornillon, religiosa que va dedicar
gran part de la seva vida a promoure
la devoció al sant Sacrament de
l’altar. El 1264, el Papa Urbà IV,
impressionat pel miracle eucarístic
de Bolsena —testimoniat en pedra
pel monumental duomo d’Orvieto,
que és com un gran reliquiari—, va
instituir amb caràcter universal la



solemnitat en honor del Santíssim
Sacrament per al dijous posterior a la
octava de Pentecosta. La butlla
d’institució de la festa contenia en un
apèndix els textos de la Missa i de
l’Ofici del dia, redactats segons la
tradició per sant Tomàs d’Aquino.
L’antífona O sacrum convivium de les
segones vigílies de la festa sintetitza
de manera admirable la fe de
l’Església, el mysterium fidei: «Oh
sagrat banquet en què es rep Crist! Es
renova la memòria de la seva Passió,
l’ànima s’omple de gràcia i se’ns
dona la peça de la glòria futura».[14]
«Cadascun de nosaltres —deia el
Papa en aquesta solemnitat— es pot
preguntar: I jo? On vull menjar? En
quina taula em vull alimentar? A la
taula del Senyor? O somio en menjar
menges gustoses, però en
l’esclavitud? A més, cadascun de
nosaltres es pot preguntar: Quina és
la meva memòria? La del Senyor que
em salva, o la de l’all i les cebes de



l’esclavitud? Amb quina memòria
sadollo la meva ànima?»[15]

Com que aquesta festa gira entorn de
l’adoració del Santíssim Sacrament i
la fe en la presència real de Crist sota
les espècies eucarístiques, resulta
lògic que al segle XIV sorgís el costum
d’acompanyar el Senyor sacramentat
pels carrers de les ciutats.
Anteriorment, el Santíssim havia
presidit la processó de les palmes del
Diumenge de Rams, o havia estat
traslladat solemnement el matí de
Pasqua des del “monument” o
“sepulcre” al tabernacle principal del
temple. La processó del Corpus com a
tal s’acollirà definitivament a Roma
al segle XV. Gràcies a Déu, en els
últims anys estem assistint a un
refloriment d’aquesta devoció, també
en llocs en què havia desaparegut
durant segles. Fem nostres els
sentiments de sant Josepmaria en la
festa del Corpus Christi del 1971:
«Mentre celebrava la Missa aquest



matí, li he dit a Nostre Senyor amb el
pensament: jo t’acompanyo en totes
les processons del món, en tots els
Sagraris en què t’honren i en tots els
llocs on siguis i no t’honren».[16]

José Luis Gutiérrez

[1] Sant Agustí, Sermó 223 D (PL 
Supplementum 2, 717-718).

[2] Benet XVI, Homilia, 31-V-2009.

[3] Lc 2, 22-23.

[4] Sl 24, 7.

[5] Lc 2, 32.

[6] Lc 2, 24.

[7] Sant Josepmaria, Sant Rosari, 4t
misteri de goig.

[8] Cf. Lc 1, 26-33.



[9] Benet XVI, Audiència, 12-XII-2012.

[10] Cf. Sl 39 (40), 8-9.

[11] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 96.

[12] Missal Romà, prefaci de la Missa
de la solemnitat de la Santíssima
Trinitat.

[13] Sant Josepmaria, Apuntes de la
predicación, 8-XII-1972 (citat a E.
Burkhart - J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría. Estudio de teología
espiritual. Madrid: Rialp, 2010, vol. I,
p. 311-312).

[14] Antífona ad Magnificat, vigílies II
de la Solemnitat del Cos i de la Sang
del Senyor.

[15] Papa Francesc, Homilia, 19-
VI-2014 (cf. Nm 11, 4-6).



[16] X. Echevarría, Memoria del Beato
Josemaría Escrivá, Madrid: Rialp,
2000, 240.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/les-festes-del-
senyor-durant-el-temps-de-durant-lany-

i/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/les-festes-del-senyor-durant-el-temps-de-durant-lany-i/
https://opusdei.org/ca-ad/article/les-festes-del-senyor-durant-el-temps-de-durant-lany-i/
https://opusdei.org/ca-ad/article/les-festes-del-senyor-durant-el-temps-de-durant-lany-i/
https://opusdei.org/ca-ad/article/les-festes-del-senyor-durant-el-temps-de-durant-lany-i/

	Les festes del Senyor durant el Temps de durant l’any (I)

