
opusdei.org

L’aurora del Dia del
Sol. L’exposició
eucarística i
l’antífona mariana

La benedicció amb el Santíssim
i l’antífona mariana dels
dissabtes ens preparen per a la
celebració dominical i uneixen
els nostres dos grans amors,
Crist i Maria, en un moment de
la setmana.

28/05/2024

El dia que s’anomena Dia del Sol té
lloc la reunió, en un mateix lloc, de



tots els que habiten a la ciutat o al
camp.[1] Sant Justí inicia d’aquesta
manera la seva descripció de la
litúrgia eucarística dels primers
cristians, poc més d’un segle després
de la mort de Crist. Des de la
resurrecció del Senyor el «Dia del
Sol», els cristians no han deixat de
celebrar junts la fracció del pa el
primer dia de la setmana, que aviat
van rebatejar com Dies Domini o 
Dominicus: el Dia del Senyor.

Dins del tresor de pietat cristiana que
es viu a l’Obra hi ha dues pràctiques
que tenen en comú el seu caràcter de
preparació per al Dia del Senyor,
perquè són característiques de
dissabte i constitueixen com un
pròleg de la celebració dominical:
l’exposició eucarística i el cant o
pregària d’una antífona mariana.
Utilitzant una imatge, podríem dir
que són la primera resplendor —en
el fons de l’horitzó— del dia que ens
porta al Sol que neix de dalt (cf. Lc 1,



78) i que començarà a brillar al cap
d’unes hores. Són, per tant, com
l’aurora del Dia del Sol.

A més, aquestes pràctiques uneixen
els nostres dos grans amors, Crist i
Maria, en un moment de la setmana.
«Mira de donar gràcies a Jesús en
l’Eucaristia, cantant llaors a Nostra
Senyora, a la Verge pura, la sense
màcula, la que va portar el Senyor al
món. —I, amb audàcia d’infant, gosa
dir a Jesús: bell Amor meu, beneïda
sigui la Mare que et portà al món!
Ben segur que li agrades, i ella
posarà en la teva ànima encara més
amor».[2]

Menjar amb la vista

L’origen històric de l’exposició i la
benedicció eucarístiques es troba en
el desenvolupament de
l’espiritualitat i de la teologia sobre
l’Eucaristia que va tenir lloc durant
l’edat mitjana. Els ensenyaments de
l’Església que responien i refutaven



les persones que negaven la
presència real de Crist en
l’Eucaristia, així com el miracle de
Bolsena (1263) —que va donar origen
a la festa del Corpus Christi—, van
suscitar un gran moviment de
devoció en el poble cristià. El
floriment de les processons
eucarístiques, el gest de la genuflexió
davant de les sagrades espècies, la
seva elevació durant la consagració
de la Missa i la importància més gran
que va adquirir el sagrari als temples
són algunes manifestacions de la
reverència progressiva al Santíssim
Sagrament que l’Esperit Sant
suscitava en l’Església.

Creixia en els fidels un desig ardent
de contemplar l’Hòstia Santa per 
nodrir-se’n espiritualment: era la
crida manducatio per visum (menjar
amb la vista). De tota manera, sorgia
un problema: aquesta visió es
limitava al temps de la seva elevació
durant el cànon de la Missa. Per això,



algunes diòcesis d’Alemanya van
començar a difondre al segle XIV el
costum de mantenir exposat el
Santíssim Sagrament durant períodes
de temps més llargs, en moments
diferents de la celebració Eucarística.
L’exposició s’animava amb cants de
la litúrgia de les hores i de la Missa
de la festa del Corpus Christi, els
textos de la qual va compondre sant
Tomàs d’Aquino: Pange lingua, O
salutaris Hostia, Tantum ergo, Ecce
panis angelorum…

El culte eucarístic fora de la Missa es
va continuar difonent durant els
segles posteriors, especialment
després del Concili de Trento
(1545-1563). La reforma de la litúrgia
que va seguir el Concili Vaticà II ha
volgut continuar fomentant aquesta
pràctica i subratllant la seva
connexió íntima amb la santa Missa:
«Els fidels, quan veneren Crist
present en el Sagrament, recordeu
que aquesta presència prové del



Sacrifici i tendeix a la comunió
sacramental i espiritual».[3]

L’exposició i la benedicció
eucarístiques constitueixen, en un
altre espai del dia, la continuïtat
natural de la celebració de la Missa:
neixen d’aquesta i condueixen cap a
aquesta. L’adoració ens ajuda a ser
«ànimes d’Eucaristia», pendents d’ell
del matí a la nit i de la nit al dia:
«Aprenguem doncs d’agrair al
Senyor aquesta altra delicadesa seva:
que no hagi volgut limitar la seva
presència al moment del Sacrifici de
l’Altar, sinó que hagi decidit de
romandre en l’Hòstia Santa que és
reservada al Tabernacle, en el
Sagrari».[4]

Un cor que es posa a cantar

La tradició de venerar especialment
la santíssima Mare de Déu en la
vigília de diumenge és antiquíssima
en l’Església. Potser el seu antecedent
remot és la reunió dels deixebles



entorn de Maria el Dissabte Sant;
mentre la foscor i la incertesa
regnaven als seus cors, ella, model de
deixebla i de creient, va constituir la 
continuïtat de la presència del seu
Fill al món. Un autor medieval,
Cessari de Heisterbach (+ 1240), ho
explicava d’aquesta manera: «Només
Maria va mantenir la fe en la
resurrecció del seu fill, dins de la
desesperança general del Dissabte
Sant, quan Crist jeia mort al sepulcre.
La devoció mariana de dissabte es
comprèn a partir de diumenge, el dia
commemoratiu de la resurrecció».[5]

Juntament amb el Dia del Senyor, des
de temps antics es va observar també
en algunes regions certa veneració,
amb diversos accents, cap al dissabte,
com a prolegomen o germà del
diumenge. El costum de celebrar la
Missa de Santa Maria els dissabtes es
remunta, en canvi, a Alcuí de York (+
804), teòleg i conseller de Carlemany,
que va compondre una sèrie de



Misses per als dies de la setmana,
que se celebraven quan no es
commemoraven memòries de sants.
A més, no gaire després, es va
difondre àmpliament el costum de
resar el petit ofici de Santa Maria el
dissabte de la litúrgia de les hores.

Durant el segle XIII va sorgir a Itàlia
una devoció vespertina coneguda
com el laude, que consistia en una
celebració amb cants al final del dia
o de la setmana, entre els quals no en
podia faltar un de dedicat a santa
Maria, sobretot la Salve Regina.
Posteriorment, es va difondre el fet
d’efectuar el laude en presència de
Crist sagramentat, conservat en la
píxide o visible a l’ostensori. Al final,
el poble era beneït amb l’Eucaristia i
acomiadat. D’aquesta manera, tot i
que la tradició de venerar la
presència permanent de Jesús i la
d’honrar la Mare de Déu
especialment dissabte van sorgir a
l’Església de manera independent,



totes dues van confluir feliçment al
final de l’edat mitjana. Es va originar
així una tradició litúrgica i
devocional que ha continuat al llarg
dels segles.

A sant Josepmaria li agradava
considerar que, quan el cor es
desborda d’amor, prorromp en cant.
Moltes vegades ens va mostrar com
resar amb cançons humanes al diví.
De fet, a santa Maria li va dedicar
sovint les seves serenates d’amor:
«Canta davant la Verge Immaculada,
recordant-li: Déu vos salve, Maria,
filla de Déu Pare: Déu vos salve,
Maria, Mare de Déu Fill: Déu vos
salve, Maria, Esposa de Déu Esperit
Sant... Més que tu, només Déu!».[6] En
tota la seva història l’Església no ha
deixat de cantar lloes a la Mare de
Déu, confirmant allò que ella
mateixa va anunciar en el
magníficat: «Des d’ara totes les
generacions em diran
benaurada» (Lc 1, 48).



Des dels inicis de l’Obra

Sant Josepmaria va voler que els
dissabtes fossin dies per manifestar
especialment el nostre amor a la
Senyora, de diverses maneres: a
través d’alguna mortificació més i del
cant o pregària d’una antífona
mariana, especialment la Salve
Regina i el Regina Coeli per Pasqua. A
més, des dels primers passos de
l’Obra, als centres de sant Rafael
tenia lloc aquest dia una col·lecta
amb la qual es compraven flors per
adornar la seva imatge a l’oratori i
per assistir als pobres de la Verge,
una obra de caritat que el fundador
de l’Opus Dei va veure exercir sovint
al seu pare.

En un punt de Forja, sant Josepmaria
explica alguns motius pels quals va
voler que a l’Obra es visquessin
aquests detalls d’afecte amb la Mare
de Déu: «Hi ha dues raons, entre
d’altres, es deia aquell amic, per



desagreujar la meva Mare
Immaculada els dissabtes i vigílies de
les seves festes.

—La segona és que els diumenges i
les festes de la Mare de Déu (que
solen ser festes de pobles), en
comptes de dedicar-les la gent a la
pregària, les dedica —n’hi ha prou
amb obrir els ulls i veure-hi— a
ofendre amb pecats públics i crims
escandalosos el Nostre Jesús.

La primera: que els qui volem ser
bons fills no vivim, potser empesos
per satanàs, amb l’atenció deguda
aquests dies dedicats al Senyor i a la
seva Mare.

–Ja t’adones que, malauradament,
continuen estant molt d’actualitat
aquestes raons, perquè també
nosaltres desagreugem».[7]

Durant les primeres dècades del
segle XX a Espanya era freqüent a les
esglésies i en oratoris la pràctica de



la sabatina, que consistia a recitar
algunes pregàries i cants a la Mare
de Déu, com el sant rosari i la salve, i
podia incloure alguna conversa breu.
Sant Josepmaria hi va participar amb
la seva família a Barbastre, i també
al seminari a Saragossa. Tenim
notícia, a més, que, igual com molts
altres sacerdots del moment,
celebrava sovint la benedicció
eucarística com a part del seu
ministeri a Madrid, també amb
aquells primers que s’apropaven a
les activitats de l’Obra: al Patronat de
Malalts, a les classes de formació
cristiana a l’asil Porta Coeli, als
recessos mensuals a l’església dels
redemptoristes o a l’acadèmia-
residència DYA els dissabtes i en
alguns recessos i solemnitats. El
primer cercle de sant Rafael que va
donar el nostre fundador a tres
estudiants va acabar amb l’exposició
eucarística: era el dissabte 21 de
gener de 1933. En donar la
benedicció, sant Josepmaria va



entreveure projectada en el temps la
fecunditat que al llarg dels segles
tindria aquesta labor amb gent jove:
«Vaig prendre el Senyor sagramentat
en la custòdia, el vaig alçar, vaig
beneir aquells tres..., i jo en veia tres-
cents, tres-cents mil, trenta milions,
tres mil milions... (…) I m’he quedat
curt, perquè és una realitat al cap de
gairebé mig segle. M’he quedat curt,
perquè el Senyor ha estat molt més
generós».[8]

Com a part de la història de l’Opus
Dei, el desembre del 1931 sant
Josepmaria va resoldre que als
centres es cantés la salve a la Mare
de Déu els dissabtes. Quant a la
benedicció eucarística d’aquell dia,
sembla que es va anar consolidant de
manera progressiva en la vida de
família, i es va unir habitualment al
cant de l’antífona mariana.

A l’Obra, a més, la benedicció
eucarística es pot entendre també en



el context de la prolongació que sant
Josepmaria desitjava que tingués la
santa Missa al llarg del dia, amb
diferents manifestacions de pietat,[9]

a fi de santificar la vida diària en la
gràcia de la Missa i de la Comunió i a
través d’aquesta. Per tant, estant
posats en els afanys del dia a dia —en
què el Senyor ens crida—, aquesta 
continuïtat de la Missa es pot afavorir
de diverses maneres, tant si
participem o no en una benedicció
eucarística: amb una visita al
Santíssim, amb jaculatòries, amb la
comunió espiritual, etc. Es comprèn
que la pràctica de pietat de la
benedicció eucarística —encara que
no formi part dels costums de
l’esperit de l’Opus Dei— hagi sorgit
amb naturalitat, per desig de sant
Josepmaria, als centres i activitats de
l’Obra en dies assenyalats, com són
les solemnitats o algunes festes
litúrgiques, en celebracions de
família, en moments en què
busquem renovar la nostra vida



espiritual al costat del Senyor amb
assossec —com un dia de recés
espiritual— i cada setmana els
dissabtes, una jornada habitualment
una mica més distesa i que ens
prepara per al dia eucarístic per 
excel·lència: diumenge.

En l’horitzó de l’ànima

La participació en família en
l’Eucaristia dominical ens permet
experimentar la proximitat de Déu a
les nostres vides, gràcies a l’escolta
de la paraula de Déu, l’homilia, la
Comunió i la trobada amb la
comunitat cristiana. El cant o
pregària de l’antífona mariana i
també, si ho permeten les nostres
circumstàncies, la participació en
l’exposició eucarística dels dissabtes
es poden convertir en maneres de
preparar la nostra ànima per a
aquell moment central de la setmana
i per augmentar el nostre amor a
Jesús sagramentat. Podríem dir que



les dues pràctiques constitueixen
exercicis per avivar concretament el
desig de rebre el Senyor. «El desig es
renova només si recuperem el gust
de l’adoració. El desig porta a
l’adoració i l’adoració renova el
desig. Perquè el desig de Déu només
creix estant davant seu. Perquè
només Jesús guareix els desitjos. De
què? Els guareix de la dictadura de
les necessitats. El cor, en efecte,
s’emmalalteix quan els desitjos
només coincideixen amb les
necessitats. Déu, en canvi, eleva els
desitjos i els purifica, els guareix, els
cura de l’egoisme i ens obre a l’amor
per ell i pels germans».[10] El culte
eucarístic fora de la Missa educa
l’ànima a anhelar ardentment la
Comunió sacramental i espiritual:
l’adoració tendeix a la unió.
L’antífona mariana ens fa créixer en
amor a Maria, la missió de la qual és
sempre conduir-nos a Jesús.



Per evitar que les dues pràctiques, a
força de repetir-les setmana rere
setmana, es converteixin en
rutinàries —la rutina és el «sepulcre
de la vertadera pietat»—,[11] pot ser
d’ajuda la meditació pausada dels
textos que es canten o es resen cada
dissabte: els himnes eucarístics, les
lectures bíbliques, les oracions i
lletanies i les antífones marianes. En
aquest sentit, durant el temps de
silenci de l’exposició entrem en
diàleg interior amb Crist i assaborim
el que s’ha cantat o llegit. No es
tracta només d’una simple pausa,
sinó d’un recolliment que ens permet
centrar-nos en el que és
veritablement important a la nostra
vida, per després transmetre-ho als
altres. «En parlar de la grandesa de
Déu, el nostre llenguatge és sempre
inadequat i així s’obre l’espai per a la
contemplació silenciosa. D’aquesta
contemplació neix amb tota la seva
força interior la urgència de la
missió, la necessitat imperiosa de



“comunicar allò que hem vist i
sentit”, perquè tots estiguem en
comunió amb Déu (cf. 1 Jn 1, 3)».[12]

Alhora, la litúrgia també ens convida
a mantenir aquesta actitud de
recolliment en cada Missa, de
manera «que la Paraula de Déu faci
realment en els cors el que escoltem
amb les orelles».[13]

Avivar el desig de rebre el Senyor.
Assaborir les paraules que s’adrecen
a Déu. Cadascú pot veure la manera
d’agradar i participar amb més amor
en les celebracions litúrgiques.
Aquest esforç repetit, propi d’una
persona enamorada, per fer de
cadascuna un moment de trobada
únic amb Jesús, pot obrir horitzons
insospitats a la nostra vida de pietat.

D’aquesta manera, l’exposició
eucarística i l’antífona mariana dels
dissabtes facilitaran que la
resplendor del Sol, que és Crist, brilli
amb claredat especial als nostres



cors la vigília de diumenge, omplint
l’horitzó de l’ànima amb una aurora
d’amor i esperança. Especialment el
cant marià, que és un conjunt de
floretes d’afecte, ens encendrà en
devoció a Maria. «És una dona
meravellosa —exclamava el nostre
Pare en una tertúlia—, la criatura
més esplèndida que ha pogut el
Senyor crear, plena de perfeccions.
Que li agradin les floretes no és una
imperfecció. Així que ja saps: tu i jo li
tirarem floretes».[14]

Fernando López Arias

[1] Sant Justí, Apologia, núm. 67, 3.

[2] Forja, núm. 70.

[3] Ritual de la sagrada Comunió i del
culte a l’Eucaristia fora de la Missa,
núm. 80.



[4] És Crist que passa, núm. 154.

[5] Cf. A. Heinz, Der Tag, den der Herr
gemacht hat. Gedanken zur
Spiritualität des Sonntags, «Theologie
und Glaube» 68 (1978) 40-61, aquí p.
55.

[6] Camí, núm. 496.

[7] Forja, núm. 434.

[8] A. Vázquez de Prada, El fundador
del Opus Dei, vol. I, Madrid, 1997, p.
482.

[9] Cf. Forja, núm. 69; És Crist que
passa, núm. 154, entre altres textos
possibles.

[10] Francesc, Homilia, 6.I.2022.

[11] Camí, núm. 551.

[12] Benet XVI, Missatge, 20.V.2012.

[13] Missal Romà, Ordenació de les
lectures de la Missa, núm. 9.



[14] Del nostre Pare, citat a «San
Josemaría Escrivá de Balaguer a los
pies de la Virgen de Guadalupe», a: 
SEDS, número especial, Mèxic, 2.X.
1976, Ed. de Revistas SA.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/laurora-del-
dia-del-sol-lexposicio-eucaristica-i-

lantifona-mariana/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/laurora-del-dia-del-sol-lexposicio-eucaristica-i-lantifona-mariana/
https://opusdei.org/ca-ad/article/laurora-del-dia-del-sol-lexposicio-eucaristica-i-lantifona-mariana/
https://opusdei.org/ca-ad/article/laurora-del-dia-del-sol-lexposicio-eucaristica-i-lantifona-mariana/
https://opusdei.org/ca-ad/article/laurora-del-dia-del-sol-lexposicio-eucaristica-i-lantifona-mariana/

	L’aurora del Dia del Sol. L’exposició eucarística i l’antífona mariana

