
opusdei.org

L'Ascensió del
Senyor

Text i lectura de l'homilia de
sant Josepmaria “L’Ascensió del
Senyor al cel” publicada a “És
Crist que passa” i pronunciada
el 19 de maig de 1966.

20/05/2017

Disponible també a Soundcloud, 
ivoox

https://soundcloud.com/opusdei-international/lascensio-del-senyor-al-cel?in=opusdei-international/sets/es-crist-que-passa-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/65124685


La litúrgia ens posa davant dels ulls,
un cop més, l’últim dels misteris de la
vida de Jesucrist entre els homes: la
seva Ascensió al cel. Des del
Naixement a Betlem, s’han
esdevingut moltes coses: l’hem trobat
al bressol, adorat per pastors i reis;
l’hem contemplat durant els llargs
anys de treball silenciós, a Natzaret;
l’hem acompanyat a través de les
terres de Palestina, predicant als
homes el Regne de Déu i fent el bé a
tothom. I més endavant, els dies de la
seva Passió, hem sofert en presenciar
com l’acusaven; amb quina ira el
maltractaven, amb quant d’odi el
crucificaven.

Al dolor, va seguir l’alegria lluminosa
de la Resurrecció. Quin fonament
més clar i més ferm, per a la nostra
fe! Ja no hauríem de dubtar. Però
potser, com els Apòstols, encara som
febles, i en aquest dia de l’Ascensió,
preguntem a Crist: ¿és ara que
restablireu el regne d’Israel?,[1] ¿és



ara quan desapareixeran,
definitivament, totes les nostres
perplexitats, i totes les nostres
misèries?

El Senyor ens respon pujant al cel.
Com els Apòstols, també ens quedem
entre admirats i tristos en veure que
ens deixa. No és fàcil, veritablement,
d’acostumar-se a l’absència física de
Jesús. Em commou de recordar que
en una ascensió d’amor, se n’ha anat
i ha romàs alhora, se n’ha anat al cel
i se’ns dóna com a aliment en
l’Hòstia Santa. Sentim que, malgrat
això, ens manca la seva paraula
humana, la seva forma d’actuar, de
mirar, de somriure, de fer el bé.
Voldríem tornar a mirar-lo de prop,
quan s’asseu al costat del pou cansat
del dur camí,[2] quan plora per
Llàtzer,[3] quan prega Ilargament,[4]
quan s’apiada de la multitud.[5]

Sempre m’ha semblat lògic i m’ha
omplert d’alegria que la Santíssima



Humanitat de Jesucrist pugi a la
glòria del Pare, però penso també
que aquesta tristesa, peculiar del dia
de l’Ascensió, és una mostra de
l’amor que sentim per Jesús, Senyor
Nostre. Essent perfecte Déu, es va fer
home, perfecte home, carn de la
nostra carn i sang de la nostra sang. I
se separa de nosaltres per anar al cel.
¿Com voleu que no el trobem a
faltar?

Tracte amb Jesucrist en el Pa i en la
Paraula

Si sabem contemplar el misteri de
Crist, si ens esforcem a veure’l amb
els ulls nets, ens adonarem que
també ara és possible d’apropar-nos
íntimament a Jesús, en cos i ànima.
Crist ens ha marcat clarament el
camí: pel Pa i per la Paraula,
alimentant-nos amb l’Eucaristia i
coneixent i complint allò que vingué
a ensenyar-nos, alhora que
conversem amb Ell en l’oració. Qui



menja la meva carn i beu la meva
sang, està en mi, i jo en ell.[6] Qui
coneix els meus manaments i els
guarda, aquest és el qui m’estima. I el
qui m’estima serà estimat pel meu
Pare, i jo l’estimaré, i me li
manifestaré.[7]

No són tan sols promeses. Són
l’entranya, la realitat d’una vida
autèntica: la vida de la gràcia, que
ens empeny a tractar Déu
personalment i directa. Si guardeu els
meus manaments, perseverareu en el
meu amor, tal com jo he guardat els
manaments del meu Pare i persevero
en el seu amor.[8] Aquesta afirmació
de Jesús, en el discurs de l’última
Cena, és el millor preàmbul per al dia
de l’Ascensió. Crist sabia que calia
que Ell se n’anés; perquè, d’una
manera misteriosa que no arribem a
entendre, després de l’Ascensió havia
d’arribar ―en una nova efusió de
l’Amor diví― la tercera Persona de la
Trinitat Beatíssima: us dic la veritat:



us convé que me’n vagi; perquè, si no
me’n vaig, no us vindrà el Paràclit;
mentre que, si marxo, us l’enviaré.[9]

Se n’ha anat i ens envia l’Esperit
Sant, que regeix i santifica la nostra
ànima. En actuar el Paràclit en
nosaltres, confirma allò que Crist ens
anunciava: que som fills de Déu; que
no hem rebut pas l’esperit
d’esclavitud per continuar encara
obrant per temor, sinó l’esperit
d’adopció de fills pel qual clamem:
Abbà, Pare![10]

Ho veieu? És l’actuació trinitària en
les nostres ànimes. Tot cristià té
accés a aquesta inhabitació de Déu
en el més íntim del seu ésser si
correspon a la gràcia que ens mena a
unir-nos amb Crist en el Pa i en la
Paraula, en la Sagrada Hòstia i en
l’oració. L’Església presenta a la
nostra consideració cada dia la
realitat del Pa viu, i li dedica dues de
les grans festes de l’any litúrgic: la



del Dijous Sant i la de Corpus Christi.
En aquest dia de l’Ascensió, deturem-
nos en el tracte amb Jesús, escoltant
atentament la seva Paraula.

Vida d’oració

Una oració al Déu que m’és vida.[11]
Si Déu per a nosaltres és vida, no ens
ha d’estranyar que la nostra
existència de cristians hagi d’ésser
entreteixida en oració. Però, no us
penseu que l’oració és un acte que
hom acompleix i en acabat
s’abandona. El just troba la seva
complaença en la llei de Jahvé i la
repassa meditant-la nit i dia.[12] Al
matí penso en Vós;[13] i, a la tarda,
s’adreça a Vós la meva oració, com
l’encens.[14] Tota la jornada pot
ésser temps d’oració: de la nit al matí
i del matí a la nit. Encara més, tal
com ens ho recorda l’Escriptura
Santa, el son també ha de ser oració.
[15]



Recordeu que Jesús, com ens
expliquen els Evangelis, de vegades
es passava tota la nit ocupat en un
col·loqui íntim amb el seu Pare. I
com va enamorar els primers
deixebles la figura de Crist pregant!
Desprès de contemplar aquesta
actitud constant del Mestre, li van
preguntar: Domine, doce nos orare,
[16] Senyor, ensenyeu-nos de pregar
així.

Sant Pau ―orationi instantes,[17] en
l’oració contínua, escriu― difon
pertot arreu l’exemple viu de Crist. I
sant Lluc, en una pinzellada, ens
retrata la forma d’obrar dels primers
fidels: animats d’un mateix esperit,
perseveraven junts en l’oració.[18]

El tremp del bon cristià s’adquireix,
amb la gràcia, en la forja de l’oració.
I aquest aliment de la pregària, per
tal com és vida, no es desenvolupa en
un sol canal. El cor es desfogarà
habitualment amb paraules, en



aquestes oracions vocals que ens han
estat ensenyades pel mateix Déu, 
Pare nostre, o pels seus àngels, Ave
Maria. Unes altres vegades farem
servir oracions acendrades amb el
pas del temps, en les quals s’ha
abocat la pietat de milions de
germans en la fe: les de la litúrgia
―lex orandi―, les que han nascut de
la passió d’un cor enamorat, com
tantes antífones marianes: Sub tuum
praesidium..., Memorare..., Salve
Regina...

En d’altres ocasions ens bastaran
dues o tres expressions llançades al
Senyor com una sageta, iaculata:
jaculatòries, que aprenem en la
lectura atenta de la història de Crist: 
Domine, si vis, potes me mundare,[19]
Senyor, si ho voleu, podeu guarir-me;
Domine, tu omnia nosti, tu scis quia
amo te,[20] Senyor, Vós ho sabeu tot,
Vós sabeu que us estimo; Credo,
Domine, sed adiuva incredulitatem
meam,[21] crec, Senyor, però ajudeu



la meva incredulitat, enfortiu la
meva fe; Domine, non sum dignus,[22]
Senyor, no sóc digne!; Dominus meus
et Deus meus[23] Senyor meu i Déu
meu! O bé d’altres frases, breus i
afectuoses, que brollen del fervor
íntim de l’ànima, i responen a una
circumstància concreta.

La vida d’oració s’ha de fonamentar,
a més, en algunes estones diàries,
dedicades exclusivament al tracte
amb Déu; moments de col·loqui
sense remor de paraules, a la vora
del Sagrari sempre que sigui
possible, per agrair al Senyor aquesta
espera ―tan sol!― de vint segles.
Oració mental és aquest diàleg amb
Déu, de cor a cor, en el qual intervé
tota l’ànima: la intel·ligència i la
imaginació, la memòria i la voluntat.
Una meditació que contribueix a
donar un valor sobrenatural a la
nostra pobra vida humana, la nostra
vida diària corrent.



Gràcies a aquestes estones de
meditació, a les oracions vocals, a les
jaculatòries, sabrem convertir la
nostra jornada, amb naturalitat i
sense espectacle, en una contínua
lloança a Déu. Ens mantindrem en la
seva presència, com ho fan els
enamorats en dirigir el pensament a
la persona que estimen, i totes les
nostres accions ―fins i tot les més
petites― s’ompliran d’eficàcia
espiritual.

Per això, quan un cristià es fica per
aquest camí del tracte ininterromput
amb el Senyor ―i és un camí per a
tothom, no pas un corriol per a
privilegiats―, la vida interior creix,
segura i ferma; i s’afirma en l’home
aquesta lluita, amable i exigent
alhora, per a portar a terme fins al
final la voluntat de Déu.

Des de la vida d’oració, podem
entendre aquest altre tema que ens
proposa la festa d’avui: l’apostolat, el



fet de posar per obra les ensenyances
de Jesús, transmeses als seus poc
abans de pujar al Cel: em sereu
testimonis a Jerusalem, a Iota la
Judea i la Samaria, i fins als extrems
de la terra.[24]

Apostolat, corredempció

Amb la meravellosa normalitat d’allò
que és diví, l’ànima contemplativa es
desborda en afany apostòlic: el cor
em cremava dins el pit, en la
meditació s’abrandava el foc.[25]
¿Quin foc és aquest, sinó el mateix de
què parla Crist: foc he vingut a calar a
la terra i com voldria que cremés?[26]
Foc d’apostolat que s’enrobusteix en
l’oració: no hi ha mitjà millor que
aquest per a desenvolupar, arreu del
món, aquesta batalla pacífica en la
qual cada cristià és cridat a
participar: complir el que manca a
Crist de patir.[27]

Jesús se n’ha anat al Cel, dèiem. Però
el cristià, en l’oració i en l’Eucaristia,



pot tractar-lo com el van tractar els
primers dotze, encendre’s en el seu
zel apostòlic, per tal de fer amb Ell
un servei de corredempció, que és
sembrar la pau i l’alegria. Servir,
puix que l’apostolat no és res més. Si
comptem exclusivament amb les
nostres pròpies forces, no
aconseguirem res en el terreny
sobrenatural; essent instruments de
Déu, ho aconseguirem tot: tot ho puc
en aquell qui em conforta.[28] Déu,
per la seva infinita bondat, ha
disposat la utilització d’aquests
instruments ineptes. L’apòstol, doncs,
no té cap altre fi que deixar obrar el
Senyor, mostrar-se enterament
disponible, perquè Déu dugui a
terme ―a través de les seves
criatures, a través de l’ànima
escollida― la seva obra salvadora.

Apòstol és el cristià que se sent
empeltat en Crist, identificat amb
Crist, pel Baptisme; habilitat per
lluitar per Crist, per la Confirmació;



cridat a servir Déu amb la seva acció
en el món, pel sacerdoci comú dels
fidels, que confereix una certa
participació en el sacerdoci de Crist,
la qual ―essent essencialment
distinta d’aquella que constitueix el
sacerdoci ministerial― capacita per
a prendre part en el culte de
l’Església, i per ajudar els homes en
llur camí vers Déu, amb el testimoni
de la paraula i de l’exemple, amb
l’oració i l’expiació.

Cada un de nosaltres ha de ser ipse
Christus. Ell és l’únic mitjancer entre
Déu i els homes;[29] I nosaltres ens
unim a Ell per oferir, amb Ell, totes
les coses al Pare. La nostra vocació
de fills de Déu, enmig del món, ens
exigeix que no busquem solament la
nostra santedat personal, sinó que
anem per les senderes de la terra,
per convertir-les en dreceres que,
entremig dels obstacles, portin les
animes al Senyor; que prenguem
part com a ciutadans corrents en



totes les activitats temporals, per
esdevenir llevat[30] que ha
d’informar tota la massa.[31]

Crist ha pujat al Cel, però ha
transmès a tot el que és humà,
honest, la possibilitat concreta de ser
redimit. Sant Gregori Magne recull
aquest gran tema cristià amb
paraules incisives: Partia així Jesús
devers l’indret d’on era, i tornava de
l’indret on s’estava. En efecte, en el
moment que se’n pujava al Cel, amb la
seva divinitat unia el Cel i la terra. En
la festa d’avui convé destacar
solemnement el fet que hagi estat
suprimit el decret que ens
condemnava, el judici que ens feia
subjectes de corrupció. La naturalesa
a la qual s’adreçaven els mots «tu ets
pols i tornaràs a la pols» (Gen III, 19),
aquesta mateixa naturalesa se n’ha
pujat al Cel avui amb Crist.[32]

No em cansaré de repetir, per tant,
que el món és santificable; que als



cristians ens toca especialment
aquesta tasca, purificant-lo de les
ocasions de pecat amb què els homes
l’enlletgim, i d’oferir-lo al Senyor
com a hòstia espiritual, presentada i
dignificada amb la gràcia de Déu i
amb el nostre esforç. En rigor, no
podem dir que hi hagi nobles
realitats exclusivament profanes, un
cop que el Verb s’ha dignat a assumir
una naturalesa humana íntegra i
consagrar la terra amb la seva
presència i amb el treball de les seves
mans. La gran missió que rebem, en
el Baptisme, és la corredempció. Ens
urgeix la caritat de Crist,[33] per a
carregar damunt les nostres espatlles
una part d’aquesta tasca divina de
rescatar les ànimes.

Mireu: la Redempció, que fou
consumada quan Jesús morí en la
vergonya i en la glòria de la Creu, 
escàndol per als jueus, niciesa per als
gentils,[34] per voluntat de Déu
continuarà fent-se fins que arribi



l’hora del Senyor. No és compatible
viure segons el Cor de Jesucrist i no
sentir-se enviat, com Ell, peccatores
salvos facere,[35] per a salvar tots els
pecadors, convençuts que nosaltres
mateixos necessitem confiar cada dia
més en la misericòrdia de Déu.
D’aquí ve el desig vehement de
considerar-nos corredemptors amb
Crist, de salvar amb Ell totes les
ànimes, perquè som, volem ser ipse
Christus, el mateix Jesucrist, i Ell es
donà en rescat de tothom.[36]

Tenim una gran tasca davant nostre.
No podem romandre parats, ja que el
Senyor ens va declarar
expressament: negocieu fins que jo
torni.[37] Mentre esperem el retorn
del Senyor, que tornarà a prendre
possessió plena del seu Regne, no ens
podem estar amb els braços plegats.
L’extensió del Regne de Déu no és tan
sols una feina oficial dels membres
de l’Església que representen Crist,
perquè n’han rebut els poders



sagrats. Vos autem estis corpus
Christus,[38] vosaltres també sou cos
de Crist, ens indica l’Apòstol, amb el
mandat concret de negociar fins a la
fi.

Hi ha tanta feina, encara! ¿És que en
vint segles no hem fet res? En vint
segles s’ha treballat molt; no em
sembla ni objectiu, ni honrat, l’afany
d’alguns a menysprear la tasca dels
qui ens han precedit. En vint segles
s’ha fet una gran labor, i, sovint,
l’han feta molt bé. Altres vegades hi
ha hagut desencerts, regressions, tal
com ara també hi ha retrocessos, por,
timidesa; al mateix temps no manca
valentia, generositat. Però la família
humana es renova constantment, a
cada generació cal recomençar amb
el deler d’ajudar a descobrir a l’home
la grandesa de la seva vocació de fill
de Déu, cal inculcar el manament de
l’amor al Creador i al nostre proïsme.



Crist ens ensenyà, definitivament, el
camí d’aquest amor a Déu: l’apostolat
és amor de Déu, que es desborda,
amb donació d’un mateix als altres.
La vida interior suposa un
creixement en la unió amb Crist, pel
Pa i la Paraula. I l’afany d’apostolat
és la manifestació exacta, adequada,
necessària, de la vida interior. Quan
s’assaboreix l’amor de Déu se sent el
pes de les ànimes. No hi pot haver la
dissociació de la vida interior i
l’apostolat, com tampoc no és
possible de separar en Crist el seu
ésser de Déu-Home i la seva funció
de Redemptor. El Verb volgué
encarnar-se per salvar els homes, per
fer-los amb Ell una sola cosa. Aquesta
és la raó de la seva vinguda al món: 
per nosaltres i per la nostra salvació,
davallà del Cel, resem amb el Credo.

Per al cristià, l’apostolat resulta
connatural: no és quelcom afegit,
juxtaposat, extern a la seva activitat
diària, a la seva ocupació



professional. Ho he dit sense parar,
des que el Senyor va disposar que
sorgís l’Opus Dei! Es tracta de
santificar el treball ordinari, de
santificar-se en aquesta tasca i de
santificar els altres amb l’exercici de
la pròpia professió, cadascú en l’estat
que li es propi.

L’apostolat és com la respiració del
cristià: un fill de Déu no pot viure
sense aquest bategar espiritual. Ens
recorda, la festa d’avui, que el zel per
les ànimes és un manament amorós
del Senyor, que en pujar a la seva
glòria, ens envia com a testimonis
seus per tot el món. La nostra
responsabilitat és gran, ja que ser
testimoni de Crist suposa, abans que
res, mirar de captenir-nos segons la
seva doctrina, lluitar per tal que la
nostra conducta recordi Jesús, evoqui
la seva figura amabilíssima. Hem de
comportar-nos de tal manera que els
altres, en veure’ns, puguin dir:
aquest és cristià, perquè no odia,



perquè sap comprendre, perquè no
és fanàtic, perquè està per damunt
dels instints, perquè és sacrificat,
perquè manifesta sentiments de pau,
perquè estima.

El blat i el jull

Us he traçat, amb la doctrina de Crist,
i no amb les meves idees, un camí
ideal de cristià. Que és alt, sublim i
atraient, hi conveniu. Però potser hi
ha algú que es pregunti: és possible
de viure així en la societat d’avui?

Certament, el Senyor ens ha cridat en
moments en què hom parla molt de
pau i no n’hi ha enlloc: ni en les
ànimes, ni en les institucions, ni en la
vida social, ni entre els pobles. Hom
parla contínuament d’igualtat i de
democràcia, i abunden les castes:
tancades, impenetrables. Ens ha
cridat en un temps en què tothom
clama la comprensió, i la comprensió
brilla per l’absència, fins i tot entre
persones que obren de bona fe i



volen practicar la caritat, perquè
―no ho oblideu― la caritat, més que
donar, és comprendre.

Travessem una època en què els
fanàtics i els intransigents
―incapaços d’admetre les raons
d’altres― es curen en salut, titllant
de violents i agressius els qui són
llurs víctimes. Ens ha cridat, a la fi,
quan es parloteja tant d’unitat, i
potser costa de concebre que pugui
tolerar-se una major desunió entre
els catòlics mateixos, i, no cal dir-ho,
entre els homes en general.

Jo no faig mai consideracions
polítiques, perquè no és el meu ofici.
Per descriure sacerdotalment la
situació del món actual, en tinc prou
amb pensar novament en una
paràbola del Senyor: la del blat i el
jull. El Regne del cel, s’assembla a un
home que va sembrar bona llavor al
seu camp. Però mentre tothom
dormia, vingué el seu enemic i va



sembrar jull enmig del blat i se’n va
anar.[39] La cosa és clara: el camp és
fèrtil i la llavor és bona: el Senyor del
camp ha llançat la llavor a eixam en
el moment propici i amb art
consumada; a més, ha organitzat una
vigilància per protegir el sembrat
recent. Si després hi surt el jull, és
perquè no hi ha hagut
correspondència, perquè els homes
―els cristians especialment― s’han
adormit i han permès que l’enemic
s’hi acostés.

Quan els servidors irresponsables
pregunten al Senyor per què ha
crescut el jull en el seu camp,
l’explicació salta als ulls: inimicus
homo hoc fecit,[40] ha estat l’enemic!
Nosaltres, els cristians que havíem
d’estar a l’aguait, per tal que les coses
bones posades al món pel Creador es
desenvolupessin al servei de la
veritat i del bé, ens hem adormit
―quina trista peresa, aquesta son!―,
mentre l’enemic i tots els qui el



serveixen es movien sense parar. Ja
veieu com ha crescut el jull: quina
sembra tan abundosa i pertot arreu!

No tinc vocació de profeta de
desgràcies. No desitjo, amb els meus
mots, presentar-vos un panorama
desolador, sense esperança. No
pretenc queixar-me d’aquests temps
en els quals vivim per providència
del Senyor. Estimem aquesta època
nostra, ja que és l’àmbit on hem
d’assolir la nostra santificació
personal. No admetem nostàlgies
ingènues i estèrils: el món no ha estat
mai millor. Sempre, des del bressol
de l’Església, quan encara hom
escoltava la predicació dels primers
dotze, ja van sorgir amb violència les
persecucions, van començar les
heretgies, es va escampar la mentida
i es va desencadenar l’odi.

Però tampoc no és lògic negar que
sembla que el mal ha prosperat. En
tot aquest camp de Déu, que és la



terra, que és heretat de Crist, ha
brotat el jull: no solament jull, sinó
abundor de jull! No ens podem
deixar enganyar pel mite del progrés
perenne i irreversible. El progrés és
bo quan és rectament ordenat, i Déu
el vol, però hom pondera encara més
el fals progrés, que encega tanta gent,
perquè sovint no percep que la
humanitat, en alguns dels seus
passos, recula i perd allò que abans
havia conquerit.

El Senyor ―ho repeteixo― ens ha
donat el món per heretat. I hem de
tenir l’ànima i la intel·ligència
despertes; hem de ser realistes, sense
derrotismes. Només una consciència
cauteritzada, només la insensibilitat
produïda per la rutina, només
l’eixelebrament frívol poden
permetre que es contempli el món
sense veure’n el mal, l’ofensa a Déu,
el dany en ocasions irreparable per a
les ànimes. Hem d’ésser optimistes,
però amb un optimisme que neix de



la fe en el poder de Déu ―Déu no
perd batalles―, amb un optimisme
que no prové de la satisfacció
humana, d’una complaença nècia i
presumptuosa.

Sembra de pau i alegria

Què hem de fer? Us deia que no he
procurat descriure crisis socials o
polítiques, esfondraments o malalties
culturals. Tot enfocant la fe cristiana,
em vaig referint al mal en el sentit
precís de l’ofensa a Déu. L’apostolat
cristià no és cap programa polític, ni
cap alternativa cultural: suposa la
difusió del bé, el contagi del desig
d’estimar, una sembra concreta de
pau i d’alegria. Sens dubte, d’aquest
apostolat se’n derivaran beneficis
espirituals per a tothom: més justícia,
més comprensió, més respecte a
l’home per l’home.

Hi ha moltes ànimes al voltant
nostre, i no tenim dret a ser un
obstacle per a llur bé etern. Estem



obligats a ser plenament cristians, a
ser sants, a no defraudar Déu ni tota
aquesta gent que espera del cristià
l’exemple, la doctrina.

El nostre apostolat s’ha de basar en
la comprensió. Hi insisteixo un altre
cop: la caritat, més que donar, és
comprendre. No us amago que jo
mateix he aprés en la meva mateixa
carn el que costa no ser comprés.
M’he esforçat sempre per fer-me
comprendre, però n’hi ha que
s’entesten a no entendre’m. És una
altra raó, pràctica i viva, perquè jo
desitgi comprendre tothom. Però no
és cap impuls circumstancial que ens
ha d’obligar a tenir aquest cor ampli,
universal, catòlic. L’esperit de
comprensió és una mostra de la
caritat cristiana del bon fill de Déu:
perquè el Senyor ens vol per tots els
camins dreturers de la terra, per
escampar la llavor de la fraternitat
―i no del jull―, de la disculpa, del



perdó, de la caritat, de la pau. Mai no
us heu de sentir enemics de ningú.

El cristià s’ha de mostrar sempre
disposat a conviure amb tothom, a
donar a tothom, amb el seu tracte, la
possibilitat d’apropar-se a Crist Jesús.
S’ha de sacrificar gustosament per
tothom, sense distincions, sense
dividir les ànimes en departaments
estancs, sense posar-los etiquetes
com si fossin mercaderies o insectes
dissecats. El cristià no es pot separar
dels altres, perquè la seva vida seria
miserable i egoista: s’ha de fer tot per
a tots per salvar-los a tots.[41]

Si visquéssim així, si sabéssim
impregnar el nostre capteniment
amb aquesta sembra de generositat,
amb aquest desig de convivència, de
pau! D’aquesta forma es fomentaria
la legítima independència personal
dels homes; cadascú assumiria la
seva responsabilitat pels quefers que
el concerneixen en les tasques



temporals. El cristià sabria defensar
abans que res la llibertat d’altri, per
tal de poder defensar la pròpia
després. Tindria la caritat d’acceptar
els altres com són ―perquè cadascú,
sense excepcions, arrossega misèries
i comet errors―, ajudant-los amb la
gràcia de Déu i amb delicadesa
humana a sobrepujar el mal, a
arrencar el jull, a fi que tots puguem
sostenir-nos mútuament i portar
amb dignitat la nostra condició
d’homes i de cristians.

La vida futura

La tasca apostòlica que Crist ha
encomanat a tots els seus deixebles
dóna, per tant, resultats concrets en
l’àmbit social. No és admissible
pensar que, per a ser cristians, calgui
girar-se d’esquena al món, ser un
derrotista de la naturalesa humana.
Tot, fins el més petit dels
esdeveniments honests, enclou un
sentit humà i diví. Crist, perfecte



home, no ha vingut a destruir allò
que és humà, sinó a ennoblir-ho,
assumint la nostra naturalesa
humana, tret del pecat: ha vingut a
compartir tots els afanys de l’home,
fora de la trista aventura del mal.

El cristià s’ha de trobar tothora
disposat a santificar la societat des de
dins, tot estant plenament en el món,
però no essent del món, en allò que
té ―no per característica real, sinó
per defecte voluntari, pel pecat― de
negació de Déu, d’oposició a la seva
amable voluntat salvífica.

La festa de l’Ascensió del Senyor ens
suggereix també una altra realitat; el
Crist que ens anima a aquesta tasca
en el món, ens espera al Cel. En altres
mots: la vida a la terra, que estimem,
no és la cosa definitiva; que no tenim
aquí una ciutat permanent, sinó que
busquem la futura [42] ciutat
immutable.



Tinguem cura, però, de no
interpretar la Paraula de Déu dins els
límits d’uns horitzons estrets. El
Senyor no ens impulsa a ésser
infeliços mentre caminem, esperant
solament la consolació en el més
enllà. Déu també vol que siguem
feliços aquí, però delejant el
compliment definitiu d’aquesta altra
felicitat, que només Ell pot curullar
enterament.

En aquesta terra, la contemplació de
les realitats sobrenaturals, l’acció de
la gràcia en les nostres ànimes,
l’amor al proïsme com un fruit
saborós de l’amor a Déu, ja suposen
un avenç del Cel, una incoació
destinada a créixer de dia en dia. Els
cristians no suportem una doble
vida: mantenim una unitat de vida,
senzilla i forta en la qual es
fonamenten i compenetren totes les
nostres accions.



Crist ens espera. Vivim ja com a
ciutadans del cel,[43] tot i essent
plenament ciutadans de la terra,
enmig de dificultats, d’injustícies,
d’incomprensions; Però també enmig
de l’alegria i de la serenitat que dóna
saber-se cadascú fill estimat de Déu.
Perseverem en el servei del nostre
Déu, i veurem com augmenta en
nombre i en santedat aquest exèrcit
cristià de pau, aquest poble de
corredempció. Siguem ànimes
contemplatives, amb un diàleg
constant, tractant el Senyor a totes
hores; des del primer pensament del
dia fins a l’últim de la nit, posant
contínuament el nostre cor en
Jesucrist Senyor Nostre, arribant a Ell
per la Nostra Mare Santa Maria i, per
Ell, al Pare i a l’Esperit Sant.

Si, malgrat tot, la pujada de Jesucrist
al Cel ens deixa en l’ànima un regust
amarg de tristor, recorrem a la seva
Mare, com ho feren els apòstols: 
aleshores se’n tornaren a Jerusalem...i



s’aplicaven unànimement a l’oració...
amb Maria, la Mare de Jesús.[44]

[1] Act I, 6.

[2] Cfr. Ioh IV, 6.

[3] Cfr. Ioh XI, 35.

[4] Cfr. Lc VI, 12.

[5] Cfr. Mt XV, 32. Mc VIII, 2.

[6] Ioh VI, 57.

[7] Ioh XIV, 21.

[8] Ioh XV, 10.

[9] Ioh XVI, 7.

[10] Rom VIII, 15.

[11] Ps XLI, 9.

[12] Ps I, 2.



[13] Cfr. Ps XLII, 7.

[14] Cfr. CXL, 2.

[15] Cfr. Dt VI, 6 i 7.

[16] Lc XI, 1.

[17] Rom XII, 12.

[18] Act I, 14.

[19] Mt VIII, 2.

[20] Ioh XXI, 17.

[21] Mc IX, 23.

[22] Mt VIII, 8.

[23] Ioh XX, 28.

[24] Act I, 8.

[25] Ps XXVIII, 4.

[26] Lc XII, 49.

[27] Cfr. Col I, 24.



[28] Phil IV, 13.

[29] Cfr. I Tim II, 5.

[30] Cfr. Mt XIII, 33.

[31] Cfr. 1 Cor V, 6.

[32] St. Gregori el Gran. In Evangelia
homilia, 29, 10 (PL 76, 1218).

[33] Cfr. 2 Cor V, 14.

[34] I Cor I, 23.

[35] 1 Tim I, 15.

[36] 1 Tim II, 6.

[37] Lc XIX, 13.

[38] 1 Cor XII, 27.

[39] Mt XIII, 24-25.

[40] Mt XIII, 28.

[41] 1 Cor IX, 22.



[42] Heb XIII, 14.

[43] Phil III, 20.

[44] Act I, 12-14.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/lascensio-del-
senyor-al-cel/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/lascensio-del-senyor-al-cel/
https://opusdei.org/ca-ad/article/lascensio-del-senyor-al-cel/
https://opusdei.org/ca-ad/article/lascensio-del-senyor-al-cel/

	L'Ascensió del Senyor

