
opusdei.org

La vida familiar,
camí de santedat

Estudi de Francisco Gil Hellín,
Secretari del Pontifici Consell
per a la Família, publicat a
"Romana" nº 20 (1995).

30/01/2017

En afrontar el tema de la santedat
dels esposos, de la santedat en la vida
de la família, o de la santedat en la
vida conjugal, es fa palès,
necessàriament, el principi
configurador de tota família, que cal
que sigui santificat: el pacte d'aliança
conjugal entre els esposos.



«La vocació universal a la santedat es
dirigeix també als cònjuges i als
pares cristians: per a ells ha estat
especificada pel sagrament celebrat i
traduïda en les realitats pròpies de
l'existència conjugal i familiar» [1].

En efecte, no es pot parlar de
santedat cristiana a la vida de família
sense viure segons l'Esperit de Crist
la realitat que la constitueix i les
exigències que porta amb si. En
altres paraules, no es pot construir la
santedat dels membres de la família
—en primer lloc, la dels esposos—
sense viure la veritat continguda en
l'ésser família i, per tant, en el pacte
o aliança en què es fonamenta.

Les tasques essencials que
configuren la vida familiar són ja
presents en el pacte conjugal. Els
elements primordials d'aquesta
aliança són les coordenades
fonamentals de la vida familiar. La
vocació cristiana exigeix viure



segons l'Esperit de Crist aquesta
realitat natural inherent a la Creació,
configurada per als cristians pel
Misteri Pasqual. «La inauguració de
la plenitud dels temps (cfr. Gal 4,
4), el moment escollit per Déu per
manifestar enterament el seu
amor als homes, donant-nos el seu
propi Fill (...) s'acompleix enmig de
les circumstàncies més normals i
ordinàries: una dona que dóna a
llum, una família, una casa.
L'Omnipotència divina,
l'esplendor de Déu, passen a
través de les coses humanes,
s'uneixen a tot el que és humà» [2].

Es pot parlar, per tant, d'un 
materialisme cristià[3] que viu, en
l'esperit del do pasqual, la realitat
concreta de la comunió entre l'home
i la dona, sortida de les mans de Déu
Creador. Oposant-se a tota mena
d'espiritualisme, la santedat cristiana
d'aquells que han estat cridats al
matrimoni requereix, sobretot, viure

https://opusdei.org/article/resum-de-fe-cristiana-6-la-creacio/


la realitat de ser «una sola carn» (Gn
2, 24). Això certament no en un sentit
reductiu, sinó d'acord amb tota la
riquesa que implica aquesta
expressió bíblica en l'àmbit de la
comunió interpersonal.

En això consisteix la tasca
fonamental d'aquesta vocació
cristiana, de la qual el beat
Josepmaria Escrivà en va ser pioner
amb la seva predicació [4] als anys
trenta. És una manera específica de
viure aquesta crida universal a la
santedat enmig del món, pròpia dels
fidels laics. A més de la seva
incansable predicació, el beat
Josepmaria va contribuir al fet que
en la vida de l'Església es fes realitat
aquesta crida a santificar-se en el
matrimoni i en la família per mitjà
de tants milers de parelles que
intenten encarnar-ho a les seves
vides, responent així a la pròpia
vocació de fills de Déu a l'Opus Dei.
La majoria dels membres de l'Opus



Dei —com declarava el seu fundador
— «viuen en l'estat matrimonial i,
per a ells, l'amor humà i els deures
conjugals són part de la vocació
divina» [5].

Els deures fonamentals de la vida
conjugal

Els deures primordials i essencials de
la vida familiar estan determinats
per l'ésser mateix del matrimoni,
sobre el qual s'assenta la família. La
família no pot sorgir sense referir-se
al lliurament conjugal de l'home i la
dona; tampoc aquesta no podria
existir al marge de la exigència
intrínseca de transmetre la vida,
procrear i educar noves vides.

Comunió de persones i servei a la
vida són els valors essencials i
interdependents propis de la família.
Com es pot veure, es tracta de les
mateixes lleis estructurals del
matrimoni. El pacte matrimonial no
existiria sense la comunió conjugal,



fruit del lliurament recíproc; però
tampoc sense la connatural
orientació a transmetre la vida i
educar els fills.

Ho confirma la connexió existent
entre la segona i la tercera part de
l'Exhortació pastoral Familiaris
consortio. La part específica i central
del document, és a dir la tercera,
comença amb el conegut imperatiu:
«Família, sigues el que ets!» [6] ; s'hi
desenvolupen els dos aspectes
constitutius essencials de la missió de
la família: comunitat de persones
(cap. I) i servei a la vida (cap. II).
Precedentment, la segona part,
fonament de la tercera, relativa als
deures familiars, està dedicada al
designi de Déu sobre el matrimoni i
la família.

El manament «Família, sigues el que
ets!» enfonsa les arrels en l'ésser
mateix del matrimoni, el qual es
manifesta en les lleis que estructuren

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html


la família. La riquesa continguda en
la llavor del matrimoni es
desenvolupa amb tota la força i
potència en la vida familiar,
confirmant cada dia la validesa i el
designi d'aquest germen inicial.

El valor de la família es funda
originàriament sobre la qualitat del
lliurament recíproc dels esposos. És
el bé fonamental de la cèl·lula bàsica
de la societat. La societat s'estructura
segons vincles humans que situen les
persones en relacions de solidaritat,
interdependència i servei. Entre
aquests llaços, el matrimoni posseeix
una prioritat constitutiva. Mentre és
possible prescindir, en major o
menor mesura, d'altres relacions
socials, aquesta és substantiva i
essencial, i condiciona la qualitat
global d'una societat. Com recorda la 
Gaudium et spes, la unió de l'home i
la dona «constitueix la primera
forma de comunió de persones» [7] .

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


El llibre del Gènesi expressa aquest
concepte d'una manera admirable,
en concloure la presentació a l'home
de la dona acabada de crear
afirmant: «Per això l'home deixa el
pare i la mare per unir-se a la seva
dona, i des d'aquest moment formen
una sola carn» (Gn 2, 24). Tot i ser tan
fort el nexe dels fills amb els pares
des del punt de vista biològic —físic
respecte de la mare—, de fet no és
aquesta la unió més poderosa que
existeix en la societat humana. Hi ha
una altra que, partint d'éssers
diversos pel sexe i la sang, crea una
fusió natural tan forta que la seva
desintegració és parangonable al
desmembrament d'un cos viu [8]. El
lliurament conjugal uneix i fon els
esposos en una manera tal que
arriben a ser «una sola carn».

«Quan l'home i la dona, en el
matrimoni, es lliuren i es reben
recíprocament en la unitat "d'una
sola carn", la lògica del lliurament



sincer entra en les seves vides» [9].
La maduresa i la riquesa humana
d'un i altre dels components de la
parella es reflecteix necessàriament
en el resultat d'aquesta "una caro".

Tot això determina que l'ideal de la
família que es vol constituir hagi
d'influir des de l'elecció recíproca
dels promesos i en tot el procés
formatiu del període preparatori. En
efecte, com diu sant Joan Pau II a la 
Carta a les famílies, «la unió conjugal
—significada en l'expressió bíblica en
una sola carn— només pot ser
compresa i explicada plenament
recorrent als valors de la "persona" i
del "lliurament"» [10]. En aquest
procés de coneixement i
compenetració hi ha aspectes
determinants per a la futura família.
En alguns d'ells no podrà transigir i
caldrà reparar les llacunes de cada
pretendent. D'altra forma, els
problemes es posterguen però no es
resolen, i tornaran a aparèixer de

https://opusdei.org/article/que-cal-saber-per-encertar-amb-el-promes-o-la-promesa/
https://opusdei.org/article/que-cal-saber-per-encertar-amb-el-promes-o-la-promesa/
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/letters/1994/documents/hf_jp-ii_let_02021994_families.html


seguida, amb menors possibilitats de
solucionar-los adequadament.

La donació mútua, per tant,
col·locada a la base de la "una caro"
dels esposos, ha d'inspirar la
recíproca relació a tota la vida
conjugal, i ha de penetrar i
configurar tota la vida familiar. Per
exemple, les relacions paterno-filials
i materno-filials tenen les arrels en la
donació al cònjuge. La paternitat i la
maternitat no tan sols no lesionen la
mútua entrega dels cònjuges sinó
que l'enriqueixen, constituint-ne
l'optimació més coherent.

En efecte, la qualitat de la donació
recíproca potencia i fa idonis per a
una paternitat i una maternitat
generoses i plenes de contingut. La
procreació i l'educació dels fills
madura i es conrea amb el genuí
lliurament esponsal. La tendència a
excloure els fills de l'horitzó de la
donació de si mateixos o a limitar-los

https://opusdei.org/article/la-paternitat-responsable-i-el-be-dels-fills/


de manera injustificada i impròpia
manifesta la immaduresa del
lliurament i la intensitat de l'egoisme
que la paralitza. En aquesta mateixa
mesura priva el lliurament personal
al marit i a la muller de la intrínseca
referència entre si com a pare o com
a mare dels fills.

Ja que el donar-se dels esposos és
conjugal, la transmissió de la vida i
allò que comporta la formació
d'aquests repercuteix naturalment
en la vida matrimonial. L'íntima
relació de la muller i el marit, el
descobriment de la maternitat i la
paternitat, el creixement i l'educació
dels fills, tradueixen en experiència
existencial el bé prèviament
contingut en el matrimoni. La
comunió de persones iniciada amb
una referència directa entre marit i
muller, creix ara i es dilata per la
força d'una llei inscrita en el seu
ésser, transmetent i formant la
"imatge de Déu" en els descendents.



El servei a la vida no és quelcom
afegit a la família, sinó un dels
elements constitutius, ja que el do
dels esposos té com a fi, per la seva
mateixa estructura natural, la cura
de la vida. Quan aquesta força
orientativa es desordena i perverteix,
el mateix egoisme conjugal infecta i,
en ocasions, desnaturalitza la
donació mútua dels esposos.

La mentalitat anticonceptiva, encara
que no arribi l'exclusió absoluta dels
fills, perjudica la qualitat del
lliurament conjugal en moltes
famílies. Moltes desventures
conjugals, que acaben davant del
jutge intentant obtenir la declaració
de nul·litat o desemboquen en un
divorci civil, troben l'origen en un
lliurament que excloïa la transmissió
de la vida, o almenys la diferia sense
motius seriosos. Alguns potser
arribaven a pensar que enfortien
d'aquesta manera l'amor conjugal.
Però la realitat és que ni la



procreació prèvia al matrimoni
afavoreix la qualitat de la donació
mútua, ni aquesta creix ni millora
tancant-se al servei de la vida. En
ambdós casos, hom contradiu l'amor
conjugal.

Tal lliurament posseeix algunes lleis
intrínseques; i creix i es desenvolupa
d'acord amb elles. Si no fos així ,
malgrat allò aparent a primera vista,
llangueix i pot arribar a morir a
causa dels continus actes que en
contradiuen el dinamisme natural.
«Tota la vida del matrimoni és
lliurament, però això es fa
singularment evident quan els
esposos, oferint-se recíprocament en
l'amor, realitzen aquell encontre que
fa dels dos "una sola carn" (Gn 2, 24)»
[11].

L'amor conjugal, ànima de la vida
familiar.

L'amor conjugal anima i vivifica la
vida de família. Aquest dinamisme



coherent, que fa viure els esposos en
l'alegria de la mútua donació,
informa tots els llaços familiars amb
el joiós esperit del lliurament. D'aquí
que l'amor conjugal faci que les
relacions entre els pares i els fills
estiguin animades per l'esperit de
lliurament dels esposos, el qual
s'estén i difon a tots els membres de
la família. La solidesa o fragilitat
d'aquest lliurament, manifestada
conscientment o inconscient en la
vida quotidiana, indica el grau de
consistència d'una família com a
grup social.

L'amor conjugal no és un dinamisme
cec, amb manifestacions autònomes,
sinó que vivifica l'estructura
essencial del matrimoni i, per tant,
de la família. «Déu ha volgut servir-
se de l'amor conjugal, per portar
noves criatures al món i
augmentar el cos de la seva
Església» [12]. La donació mútua
dels esposos i el servei a la vida no



són lleis internes del matrimoni i la
família independents de l'amor entre
marit i muller. Sense ell no s'hauria
dut a terme el lliurament recíproc i
aquest, sense tal impuls d'amor,
quedaria en un compromís pactat
però incapaç de complir-se per
manca de força vital. La donació
recíproca dels esposos ha nascut amb
un acte d'amor, però tal donació no
es redueix a aquest acte d'amor
constitutiu. Encara més, el lliurament
conjugal reclama ser sostingut i
vivificat contínuament per l'amor
com a limfa vital.

L'amor conjugal, en suscitar com a
principi vital el lliurament recíproc
dels esposos, vivifica també tot el
servei a la vida propi del matrimoni i
de la vida conjugal. «No hi ha amor
humà net, franc i alegre en el
matrimoni si no es viu aquesta
virtut de la castedat, que respecta
el misteri de la sexualitat i



l'ordena a la fecunditat i al
lliurament» [13].

Si bé la mútua entrega s'ordena per
si mateixa al servei de la vida, és
difícil que aquest servei sigui
abundant si l'amor és feble i
vacil·lant. Una llar on el servei a la
vida —amb tot allò que comporta la
seva transmissió, l'educació dels fills
i la comunicació entre els membres—
és florent, palesa que un amor fort i
poderós vivifica tota l'estructura del
mutu lliurament. La força de l'amor
conjugal fa operatiu tot l'ésser del
matrimoni, que és la mateixa
comunió del marit i la muller al
servei de la vida. Per contra, sense el
dinamisme de l'amor tot l'organisme
del matrimoni i la família s'anquilosa
i paralitza.

L'existència del matrimoni no depèn
de l'amor, en el sentit que la seva
desaparició dissolgui la consistència
del matrimoni. És cert que si manca



l'amor en el matrimoni s'adormen
tant la vida com la seva activitat. De
la mateixa manera que la vida de la
llavor la fa germinar i ens dóna a
conèixer l'estructura de la planta, i
després com a limfa vivificant la fa
créixer, florir i fruitar, així l'amor
conjugal fa germinar el matrimoni
com a institució amb la seva pròpia
estructura específica. Ara bé, si
aquest amor, com a principi vital,
continua alimentant tal estructura,
aquesta es desenvolupa en una
comunió de vida entre els cònjuges i
s'estén transmetent la vida als
descendents.

És la vida del matrimoni i de la
família, i no el seu ésser constitutiu,
el que està implicat directament en la
presència o absència de l'amor
conjugal, el mateix que l'amor patern
i matern pels fills. Sens dubte que la
institució matrimonial sense amor
conjugal és com un cadàver, el qual
malgrat posseir tota l'estructura



física d'un ésser humà, no per això és
un ésser viu. L'estructura del
matrimoni i de la família té
necessitat de l'amor com del seu
esperit i de la seva vida; un esperit
que pot sempre ressorgir, superant
possibles crisis conjugals, encara que
s'hagués adormit o perdut
aparentment. Aquest amor és la
resposta permanent, actual i viva, a
aquesta exigència de lliurament total
que és a la base del matrimoni.
L'amor conjugal, al seu torn,
s'expressa fent-se evident mitjançant
l'estructura, però aquesta no pot ser
modificada segons la voluntat dels
cònjuges. L'amor conjugal pot
d'aquesta manera créixer i
desenvolupar-se cap a la plenitud de
la perfecció.

La vida íntima conjugal és una
manifestació específica de la donació
recíproca entre els esposos i la
manera pròpia en què la "una caro"
del marit i la muller mostra la seva



connatural ordenació a la
transmissió de la vida. Com es pot
veure, les mateixes lleis de
l'estructura del matrimoni i de la
família —el lliurament dels cònjuges
i servei a la vida— constitueixen les
coordenades estructurals de l'acte
conjugal. Són els aspectes que
l'Encíclica Humanae Vitae afirma
com significats essencials i
inseparables: unitiu i procreatiu.

Tanmateix, aquests aspectes
essencials que componen l'ésser de
l'acte conjugal han de ser vivificats
per l'amor. Per la qual cosa, com
recorda la Constitució pastoral 
Gaudium et spes parlant de la
moralitat conjugal, cal recórrer a
criteris objectius que mantenen en
un context de veritable amor el sentit
íntegre del lliurament mutu i de la
procreació humana [14]. Amb
paraules del fundador de l'Opus Dei,
«les relacions conjugals són dignes
quan són una prova de veritable



amor i, per tant, són obertes a la
fecunditat, als fills» [15].

Són, per tant, dos dels criteris
objectius de la moralitat conjugal, els
quals, indicats pels Pares conciliars,
han estat explícitament concretats
per Pau VI en la resposta a la qüestió
dels anovulatoris. Aquests significats
unitiu i procreatiu de la vida
conjugal, radicats en el mateix ésser
del matrimoni, ajuden a entendre i
diferenciar els aspectes de la vida
matrimonial i familiar.

Aquests criteris fan incompatible
l'anticoncepció, qualsevol que sigui
la forma, amb la santedat en la vida
conjugal; així mateix, exclouen
radicalment tot tipus de procreació
artificial, sigui heteròloga o
homòloga. En efecte, mentre que
qualsevol forma d'anticoncepció
destrueix l'orientació natural del
lliurament conjugal a la transmissió
de la vida, la procreació artificial,



també l'homòloga, substitueix i, per
tant, elimina d'aquest acte la mateixa
donació conjugal. Ni en el cas d'un
acte anticonceptiu pot parlar-se de
veritable acte conjugal, per estar
aquest privat voluntàriament d'un
dels seus aspectes essencials; ni en el
cas de la fecundació artificial la vida
és fruit del recíproc lliurament dels
esposos.

La santedat de la vida matrimonial
mena als esposos a viure l'acte propi
i específic dels cònjuges amb el
mateix amor que els va portar al
lliurament matrimonial. En aquest
acte, «el marit i la muller són cridats
a ratificar de manera responsable la
recíproca entrega que han fet de si
mateixos amb l'aliança matrimonial»
[16]. Més encara, la comunió
específica, mitjançant la qual arriben
a ser "una sola carn"» pot expressar i
perfeccionar de manera singular
aquell amor conjugal que ha donat
origen al matrimoni [17]. Fomentar



l'exercici de la intimitat conjugal,
privant-lo positivament de la
potencialitat procreativa, amb el
pretext de no posar en perill la
fidelitat conjugal, és cercar la solució
de possibles mals amb remeis
pal·liatius que, a més de no resoldre
els problemes, els accentuen i els
agreugen.

La santedat de la vida íntima
conjugal assumeix la mateixa
condició dels esposos i de la seva
unió íntima en la carn, sabent
respectar, en les lleis intrínseques de
la relació física, el misteri
transcendent de les persones com a
col·laboradores del Déu de la vida.
Santificar també el recíproc
lliurament físic prova i expressa, en
aquest acte d'amor, fins a quin grau
la vida de relació dels esposos està
impregnada de lliurament i
d'obertura als fills.



Realitats humanes viscudes segons
l'Esperit de Crist

Aquests comesos connaturals al
matrimoni i la família esdevenen
obres de santedat per als esposos, els
quals han estat enfortits pel
sagrament del matrimoni. «El
matrimoni està fet perquè els qui el
contrauen es santifiquin en ell, i
santifiquin a través d'ell: per això els
cònjuges tenen una gràcia especial,
que confereix el sagrament instituït
per Jesucrist» [18].

El misteri de gràcia de la unió de
Crist amb l'Església, del qual
participen ara, afegeix una capacitat
peculiar de testimoniar i plasmar a
través d'aquests deures, propis de
tots els esposos, la presència del
Salvador en el món i l'autèntica
naturalesa de l'Església en la història
dels homes [19].

El sagrament del matrimoni, instituït
per Crist —deia el beat Josepmaria



Escrivà— és «signe sagrat que
santifica, acció de Jesús, que
envaeix l’ànima dels qui es casen i
els invita a seguir-lo,
transformant tota la vida
matrimonial en una divina
caminada en la terra» [20].

Aquesta transformació de la vida
conjugal i familiar per Crist és obra
del seu Esperit, que actua en primer
lloc per la caritat. La vida dels
esposos i pares cristians i dels altres
membres de la família revela el
misteri d'amor de Déu entre els
homes, en la mesura que les seves
obres de relacions familiars i socials
estan impregnades de les virtuts
teologals: la fe, l'esperança, la caritat.

Tot allò que expressa la relació de
lliurament recíproc dels esposos
cristians es troba sota l'acció de la
gràcia. Ara bé, en la mesura que cada
un d'ells percep aquesta realitat,
assumint-la de manera conscient



amb la docilitat que exigeix l'acció de
l'Esperit Sant en les ànimes, creixen i
participen més abundantment de la
vida de Déu com a esposos i pares. La
unitat vital existent entre la relació
amb Déu i el lliurament conjugal a
l'espòs o l'esposa comença a ser una
realitat sòlida. Aquest mateix
lliurament conjugal especifica el
lliurament propi a cadascun dels
altres membres de la família.

L'amor de Déu i l'amor del cònjuge
recorren un mateix camí que
manifesta, en un llenguatge humà
comprensible a qualsevol persona,
els tresors insondables del misteri de
l'Encarnació.

Però, al mateix temps, és l'amor de
Déu, fort com la mort [21], purifica,
configura i eleva totes les
expressions humanes de l'amor i del
lliurament entre els esposos perquè
siguin instruments que manifestin la
donació de Crist a l'Església.



L'espiritualitat conjugal no es
constitueix des de l'exterior amb la
multiplicació dels actes de pietat,
amb la simple imitació de
capteniments exemplars. La pietat i
la imitació de les virtuts sens dubte
nodreixen la santedat dels esposos
quan els mena a viure més
plenament el sentit sagramental de la
seva unió. «Els casats són cridats a
santificar el matrimoni i a
santificar-se en aquesta unió; per
això cometrien un greu error si
edifiquessin la seva conducta
espiritual al marge de la llar» [22].

L'espiritualitat conjugal cristiana té
el seu propi fonament en el misteri
del lliurament fecund de Crist a
l’Església, de la qual els esposos
cristians participen mitjançant el
sagrament del matrimoni. Aquesta
participació constitueix un principi
dinàmic, que, obrant per mitjà de les
virtuts de la fe, l'esperança i la
caritat, converteix la pròpia llar en



cèl·lula fonamental i vivificant del
Regne de Déu en Crist: l'església
domèstica.

Quan en la família hom viu en
coherència amb aquest misteri
participat, els fills neixen com el fruit
concret del lliurament dels esposos:
expressions de la carn, fruits de
l'esperit. El mateix que la fidelitat,
també el servei a la vida, propi del
lliurament conjugal, es viu no en
l'agitació i la inquietud de la carn,
sinó amb la força unificadora de
l'esperit.

El servei a la vida, ja sigui la
procreació, el creixement i
l'alimentació, l'educació i la
formació, no pot sinó reforçar el do
mutu dels esposos. Un equilibri
precari en el servei a la vida, que no
comporti el creixement en la
comunió dels esposos, manifesta un
lliurament ja feble o malalt des del
moment del compromís matrimonial



o que s'ha esquerdat i debilitat a
causa d'una vida incoherent. No hi
ha un lliurament conjugal que no
comporti una major exigència de
servei a la vida, així com no es dóna
un radical afany de transmetre la
vida i servir-la que no porti a
concretar i millorar el lliurament
dels esposos.

El treball, la convivència, la relació
quotidiana en les activitats,
constitueixen la trama de l'exercici
de les virtuts que amaren la vida
domèstica. La constància en tirar
endavant les pròpies ocupacions, la
serenitat i afabilitat en el tracte amb
els altres, la sinceritat per reconèixer
els propis errors, la capacitat de
comprendre i perdonar, la fortalesa
per corregir els defectes personals, la
paciència amb un mateix i amb els
altres, l'optimisme per ajudar a
superar-se... són virtuts que,
recolzant-se en la fe, l'esperança i la
caritat, tradueixen en vida de fills de



Déu el quotidià transcórrer de la vida
familiar.

Així s'expressa el beat Josepmaria:
«La vida familiar, les relaciona
conjugals, la cura i l'educació dels
fills, l'esforç per fer avançar
econòmicament la família i per
assegurar-la i millorar-la, el
tracte amb les altres persones que
constitueixen la comunitat social,
tot això són situacions humanes i
corrents que els esposos cristians
han de sobrenaturalitzar» [23].

Unió conjugal generosa i fecunda

La santedat matrimonial requereix,
per tant, viure en l'esperit del Misteri
Pasqual —Passió, Mort i Resurrecció
de Crist— una manifestació
específica de la vida dels esposos: la
relació íntima entre marit i muller.
Aquesta posseeix indubtablement
una forta influència i repercussió
sobre la santedat dels altres
components de la família, en tant



que apareix com la clau de l'arc de la
coherència de vida pròpia dels
esposos .

Certament tota la comunicació de
paraules i obres entre els cònjuges
pot expressar la seva recíproca
entrega i la positiva acció al servei de
la vida: un somriure, la mirada, una
gentilesa, una paraula, un gest, un
servei... Ara bé, la unió íntima de la
carn com a expressió de la comunió
de les persones és singular i
específica.

Aquesta unió actualitza en el temps
la veritat de l'aliança conjugal
estipulada amb la donació recíproca
de les persones del marit i la muller.
Per tant, aquest do requereix el
compliment en plenitud com a unió
única, exclusiva i per sempre. No
admet que li falti cap de les
propietats naturals del pacte
matrimonial. La sola sospita d'això
impediria que hi hagués una



veritable comunicació íntima,
despullant-la de la condició
específica de comunió de persones.

La santedat esponsal implica, per
tant, viure la veritat d'aquesta unió
amb la generositat i la coherència del
lliurament que tal comunió
s'actualitza. L'expressió del recíproc
lliurament conjugal, a més de
reclamar la coherència, la promou, ja
que constitueix una crida a viure'n
les exigències. La sinceritat del
lliurament quotidià prepara i disposa
a viure aquesta expressió específica
de veritable do recíproc, i aquest,
alhora, pot ajudar a expressar-la en
els variats i diversos aspectes de la
vida.

Per tant, la santedat cristiana dels
esposos requereix viure segons
l'Esperit la realitat plena del
lliurament. El misteri del lliurament
de Crist a l'Església —fins a la mort, i
mort de creu—, del qual els esposos



cristians participen en virtut del
matrimoni, ha d’amarar aquesta
comunió de les persones amb la llei
del lliurament més que la de la
possessió. Aquesta unió és sempre
fecunda i, generalment, s'expressa
també amb els fruits de la
procreació. La generació humana
exigeix la comunió dels progenitors
en una sola carn com a manifestació
de la comunió existent entre les
seves persones. Per això, els aspectes
unitiu i procreatiu són elements
inseparables d'un mateix valor
moral. Per aquest motiu, per viure
una procreació responsable,
necessària per a la santedat dels
esposos, és indispensable la
responsabilitat en l'esmentada
comunió.

Les facultats superiors de l'home no
posseeixen un domini directe, ple i
absolut sobre la procreació, com
tampoc sobre les altres funcions
biològiques de l'home. D'elles



depenen certament els actes de la
relació íntima, necessaris per a la
transmissió de la vida. Ara bé, la
connexió entre els actes conjugals i la
transmissió de la vida té les seves
pròpies lleis, no sotmeses al domini
de la voluntat. Per tant, parlar de
procreació responsable implica
directa i pròpiament la
responsabilitat en la comunicació
íntima conjugal. Només
indirectament i immediata pot ser
relativa a la facultat de transmetre la
vida.

La responsabilitat s'exerceix, o deixa
de exercitar-se, en els actes que
depenen de la voluntat; de la qual
cosa es deriva que els efectes
consegüents són responsables o
irresponsables. No es pot proposar
com a responsable la voluntat de no
procrear sense que aquesta mateixa
voluntat determini una actitud
coherent en les relacions conjugals.
En definitiva, hom no pot ser



irresponsable en les relacions
íntimes i pretendre ser responsable
en la transmissió de la vida.

Això comporta per a la santedat
conjugal que l'Esperit de Crist penetri
les relacions íntimes dels esposos, els
quals assumeixen conscientment i
responsable la pròpia índole de
transmissors de la vida. No és
suficient per part dels esposos el
respecte de la vida que aquests actes
poden eventualment suscitar; la
santedat matrimonial implica una
disposició positiva respecte de la vida
que tal unió voluntària i conscient
pot procrear.

Només quan hi ha motius seriosos
que farien irresponsable suscitar una
nova procreació, es justifica el recurs
a relacions naturalment infecundes.
Tal continència periòdica, en si
mateixa lícita, requerirà, però, que
els esposos assumeixin de manera
responsable l'eventualitat que la



relació pugui ser fecunda. Aquesta
natural incertesa relativa als actes
conjugals i la fecunditat, exigirà dels
esposos, en algunes circumstàncies,
una abstenció proporcionada amb la
gravetat dels motius que
desaconsellen la transmissió de la
vida, i fins i tot l'absoluta
abstinència, quan la possible
procreació, que segueix sent
voluntària in causa, pogués
comprometre un bé tan gran com la
vida de l'esposa.

Com s'adverteix amb claredat, les
exigències de la vida conjugal no es
poden viure sense un grau d'amor i
despreniment d'un mateix tals que
transcendeixen tota força humana i
reclamen l'auxili diví. En efecte, no
existeix en l'ordre natural un acte de
més amor i despreniment que el
contingut i implicat en la donació
matrimonial. Tot això porta al Sant
Pare a demanar: «Per ventura es pot
imaginar l'amor humà sense l'Espòs i



sense l'amor amb què Ell ha estimat
primer fins a l'extrem?». A tal
pregunta, respon així: «Només si
participen en aquest amor i en
aquest "gran misteri", els esposos
poden estimar "fins a l'extrem", o es
fan partícips d'ell, o bé no coneixen
veritablement el que és l'amor i la
radicalitat de les seves exigències» 
[24].

Exercici de les virtuts cristianes

Per als esposos cristians, el
matrimoni i, concretament, els
aspectes del lliurament conjugal i de
la transmissió de la vida,
constitueixen l'àmbit específic de la
santedat, és a dir, el lloc propi de
l'exercici de totes les virtuts,
principalment les teologals. «Per
santificar cada jornada, cal
exercitar moltes virtuts
cristianes: les teologals primer de
tot i, després, totes les altres: la
prudència, la lleialtat, la



sinceritat, la humilitat, el treball,
l’alegria...[25]. La fe els ajudarà a
descobrir el misteri del que
participen en detalls, exigències,
penes i alegries de la vida
quotidiana. «En efecte —subratlla la 
Familiaris consortio—, en la fe els
esposos poden descobrir i admirar
amb joiosa gratitud, a quina dignitat
ha volgut Déu elevar el matrimoni i
la família, constituint-los com a signe
i lloc de l'aliança d'amor entre Déu i
els homes, entre Jesucrist i l'Església»
[26].

Aquesta mateixa fe farà percebre als
esposos en la seva vida, en els
moments i circumstàncies de dolor i
sofriment, el misteri del lliurament
redemptor de Crist pels homes: «Dins
i a través dels esdeveniments, els
problemes, les dificultats, els fets de
l'existència de tots els dies, Déu ve a
ells revelant i proposant les
"exigències" concretes de la seva
participació en l'amor de Crist per



l'Església» [27]. La mateixa fe
cristiana projectarà llum abundant
sobre el responsable lliurament
íntim com expressió concreta de
l'amor de Crist per cada un d'ells a
través de l'altre, també en el goig
sensible i espiritual que es deriva
d'aquest lliurament. Serà també un
far resplendent per als esposos
cristians en la tasca de la procreació i
educació de noves vides, en quant
partícips del poder creador de Déu i
de l'acció redemptora de Crist en
l'Església.

Complir amb plenitud el projecte de
la donació personal implícit en el
matrimoni, i del lliurament dels
pares als fills a través de la
procreació i l'educació, és una
comesa que supera les soles forces
naturals. La virtut de l'esperança
confereix als cristians la seguretat
que Aquell que els ha cridat a la
vocació d'esposos i pares, no cessarà
d'assistir-los amb la seva gràcia, per



tornar fecunda i eficaç la seva
resposta a les exigències concretes de
la vocació.

La fe, que il·lumina el misteri de la
creu fecunda, del qual participen, els
condueix així mateix a viure, en
l'esperança, la coherència desitjada i
no sempre realitzada en totes i
cadascuna de les manifestacions
quotidianes. La certesa que els últims
temps han començat, però no estan
consumats encara, els fa anhelar i
suplicar la gràcia, i agrair amb fruits
madurs, sempre desitjosos de ser
revestits de la presència de l'Espòs,
que confirmi definitivament en ells
la fidelitat a l'Esposa.

Les virtuts teologals i, especialment
la caritat, perfeccionen l'ésser humà
en les seves exigències naturals. Així
l'home, que no pot «trobar-se
plenament a si mateix sinó en el
sincer do de si» [28], rep en l'amor
participat de Crist la força primordial



per a la pròpia realització. «L'amor fa
que l'home es realitzi mitjançant el
lliurament sincer de si mateix.
Estimar significa donar i rebre el que
no es pot comprar ni vendre, sinó
només regalar lliurement i
recíproca» [29]. La caritat
participada, en el cas dels esposos
cristians, és aquest amor esponsal,
arrel última del Misteri Pasqual: la
unió de Crist amb l'Església. «Així,
en cada família autènticament
cristiana es reprodueix d’alguna
manera el misteri de l'Església,
escollida per Déu i enviada com a
guia del món» [30].

La família és incorporada a l'Església
respectant, més encara, confirmant i
elevant a acció de l'Església el que
constituïa la missió pròpia de tal
comunitat natural. «Si la família
cristiana és una comunitat els vincles
de la qual han estat renovats per
Crist mitjançant la fe i els
sagraments, la seva participació a la



missió de l'Església s'ha de fer segons
una modalitat comunitària: per tant,
el marit i la muller han de viure el
propi servei a l'Església i al món com
a parella, i els fills i els pares com a
família» [31].

Per aquest motiu, la missió de la
família en l'Església no és la suma de
les missions dels membres que la
componen. L’Exhortació pastoral 
Familiaris consortio explica que «la
família cristiana és cridada a
prendre part viva i responsable en la
missió de l'Església d'una manera
pròpia i original, és a dir, posant-se
ella mateixa al servei de l'Església i
de la societat en el seu ésser i la seva
acció, com a una íntima comunitat de
vida i d'amor» [32].

El matrimoni i la família, gràcies al
seu contingut fonamental del do de si
al cònjuge i als fills, són una
expressió primària i prototípica de
tot vincle social [33]; quan a més són



vivificats per l'amor de Crist,
esdevenen església domèstica, és a
dir, cèl·lula bàsica del Regne de Crist
entre els homes: signe participat de
la comunió i amor fecund entre Crist
i l'Església [34]. La família «com a
"església domèstica", és l'esposa de
Crist. L'Església universal, i dins
d'ella cada Església particular, es
manifesta més immediatament com
a esposa de Crist a "l'església
domèstica" i en l'amor que es viu en
ella: amor conjugal, amor patern i
matern, amor d'una comunitat de
persones i de generacions» [35].

Sacerdoci comú: l'ofrena de la
pròpia existència

«Tots, pel Baptisme, hem estat
constituïts sacerdots de la nostra
pròpia existència, a fi d'oferir
sacrificis espirituals, agradables a
Déu, per Jesucrist, per dur a terme
cadascuna de les nostres accions
en esperit d'obediència a la



voluntat de Déu, perpetuant així la
missió del Déu-Home» [36].

Tot batejat ha de viure el propi
sacerdoci convertint la seva
existència en un culte agradable a
Déu Pare. «I com del sagrament
deriven per als cònjuges el do i
l'obligació de viure quotidianament
la santificació rebuda, així d'aquest
mateix sagrament descendeixen la
gràcia i el deure moral de
transformar tota la seva vida en un
continu sacrifici espiritual» [37].

Existeix per tant una característica
específica del sacerdoci comú dels
esposos cristians: la manera peculiar
de fer de la seva existència una
ofrena espiritual. El sagrament del
matrimoni ha transformat en unitat
social aquella identificació amb Crist
prèviament adquirida per cada un en
el Baptisme. Per tant, l'ofrena de la
pròpia existència té per a ells una
dimensió social específica: la unitat



conjugal. El sacerdoci comú del marit
i de la muller adquireix una
dimensió familiar. D'ara en
endavant, cada un d'ells no podrà
viure l'ofrena de la seva existència
sinó com a marit i com a muller , i
per tant com a pare o mare, almenys
potencialment.

En altres termes, els cònjuges
cristians no poden viure l'ofrena de
les pròpies vides més que en
l'exercici de la missió d'esposos i
pares, pròpia de la seva identitat dins
del Poble de Déu. Les virtuts
humanes i cristianes els faran viure
la concreta voluntat de Déu en totes
les activitats i deures propis, i
descobrir-hi la resposta de
lliurament com a ofrena grata a Déu
per Jesucrist.

Tota la vida és, per tant, exercici
d'aquest sacerdoci, i tota la vida
estarà plena pel lliurament al
cònjuge i als fills; aquesta és la seva



manera peculiar i eficaç de construir
la ciutat dels homes i la ciutat de
Déu. Qualsevol altra activitat o
ocupació, treball, descans, vida de
pietat i de relació social, es troba en
estreta unió amb la comesa
fonamental que Déu ha establert com
a centre de la seva vida.

L'Eucaristia adquireix per als
esposos, en aquesta perspectiva de
l'ofrena de la pròpia existència, no
només la funció d'arrel de la qual
neix el propi sacerdoci, sinó a més de
consumació del misteri del
lliurament fecund del qual hi
participen. El misteri eucarístic
potencia tota la seva entrega
d'esposos, i d'ells mateixos als fills,
amb el dinamisme de totalitat del
lliurament de Crist al Pare.
L'Eucaristia, per als que, gràcies a la
seva unió, són signe i representació
del lliurament de Crist a l'Església,
mou a una especial urgència de
realitzar en el món —avui i ara—

https://opusdei.org/article/resum-de-fe-cristiana-19-leucaristia/


l'amor de Déu als homes revelat en la
mort de Crist. «En efecte, totes les
seves obres —afirma a propòsit dels
laics la Constitució sobre l'Església
del Concili Vaticà II—, les seves
oracions i iniciatives apostòliques, la
vida conjugal i familiar, el treball de
cada dia, el descans espiritual i
corporal, si es compleixen en
l'Esperit, i fins i tot les molèsties de la
vida si són suportades amb
paciència, esdevenen sacrificis
espirituals agradables a Déu per
Jesucrist (cf. 1 Pet 2, 5), els quals són
piadosament oferts al Pare en la
celebració de l'Eucaristia juntament
amb l'ofrena del Cos del Senyor» [38].

Revelar, amb la peculiaritat dels
esposos i pares cristians, el misteri de
l'amor és contribuir a la seva
glorificació. Donar glòria a Déu, com
a fi propi de l'home en aquesta terra,
està estretament lligat a la santedat i
perfecció així com a la mateixa
felicitat humana de les famílies.



«Però que no oblidin —recordava
als esposos el fundador de l'Opus Dei
— que el secret de la felicitat
conjugal s'esdevé en les coses
quotidianes, no en somnis. Està a
trobar l'alegria amagada que
dóna l'arribada a la llar; en el
tracte tendre amb els fills; en el
treball de cada dia, en el qual
col·labora la família entera; en el
bon humor davant les dificultats,
que cal afrontar amb esportivitat»
[39].

En el cas dels esposos, la santedat, i
per tant la glòria de Déu, es
construeix secundant en la vida
quotidiana, de manera conscient i
voluntària, els deures centrals que
especifiquen la vocació com a
lliurament conjugal al servei de la
vida.

Qualsevol altra orientació dirigida a
donar glòria a Déu que prescindís
d'aquestes coordenades bàsiques de



la santedat conjugal seria una
desviació per als esposos. La manera
pròpia i específica de la santedat dels
esposos consisteix a reproduir en la
pròpia vida el misteri del qual
participen en virtut del sagrament:
un misteri de lliurament fecund.
Aquest és el camí de la seva perfecció
cristiana i de la glòria de Déu
reflectida en les seves vides.
Testimonis de l'amor de Crist a la
Creu: lliurament fecund.

Amb paraules de sant Pau, el Papa
suplica per la santedat dels esposos i
de les famílies: «Doblego els genolls
davant el Pare del qual pren nom
tota paternitat i maternitat "perquè
us concedeixi... consolidi amb la
força del seu Esperit allò que sou en
el vostre interior" (Ef 3, 16)» [40].

Francisco Gil Hellín

Secretari del Consell Pontifici per a la
Família



[1] Joan Pau II, Exhort. Apost. 
Familiaris consortio, 22-XI-1981, n.
56.

[2] Josepmaria Escrivà, És Crist que
passa, n. 22.

[3] «L'autèntic sentit cristià, que
professa la resurrecció de tota carn,
s'ha encarat sempre, com és lògic,
amb la desencarnació, sense por de
ser titllat de materialisme» (IDEM, 
Converses, n. 115).

[4] Cfr. Camí n. 27; Converses n. 45,
91, 93.

[5] Converses, n. 91.

[6] Joan Pau II, Exhort. apost. 
Familiaris consortio, 22-XI-1987, n.
17.

[7] Concili Vaticà II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 12.

https://cat.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa/punt/22
https://cat.escrivaworks.org/book/conversaciones/punt/91


[8] Cfr. P. Adnès, El matrimonio,
Herder, Barcelona, 1972, 2a ed., p. 28.

[9] Joan Pau II, Carta a les famílies 
Gratissimam sani, 2-II-1994, n. 11.

[10] Ibid. n. 12.

[11] Ibid.

[12] Josepmaria Escrivà, És Crist que
passa, n. 24

[13] Ibid., N. 25.

[14] Cfr. Concili Vaticà II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 51.

[15] Josepmaria Escrivà, És Crist que
passa, n. 25.

[16] Joan Pau II, Carta a les famílies 
Gratissimam sani, 2-II-1994, n. 12.

[17] Cfr. Concili Vaticà II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 51.

https://cat.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa-punt-24.htm
https://cat.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa-punt-25.htm


[18] Josepmaria Escrivà, Converses,
n. 91.

[19] Cfr. Concili Vaticà II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 48.

[20] Josepmaria Escrivà, És Crist que
passa, n. 23.

[21] Cfr. Cant 8, 6.

[22] Josepmaria Escrivà, És Crist que
passa, n. 23.

[23] Ibid.

[24] Joan Pau II, Carta a les famílies 
Gratissimam sani, 2-II-1994, n. 19.

[25] Josepmaria Escrivà, És Crist que
passa, n. 23

[26] Joan Pau II, Exhort. apost. 
Familiaris consortio, 22-XI-1981, n.
51.

[27] Ibid.

https://cat.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa-punt-23.htm
https://cat.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa-punt-23.htm
https://cat.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa-punt-23.htm


[28] Concili Vaticà II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 24.

[29] Joan Pau II, Carta a les famílies 
Gratissimam sani, 2-II-1994, n. 11.

[30] Josepmaria Escrivà, És Crist que
passa, n. 30

[31] Joan Pau II, Exhort. apost. 
Familiaris consortio, 21-XI-1981, n. 50

[32] Ibid.

[33] Cfr. Concili Vaticà II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 12.

[34] Cfr. Const. dogmàtica. Lumen
gentium, n. 11.

[35] Joan Pau II, Carta a les famílies 
Gratissimam sani, 2-II-1994, n. 19.

[36] Josepmaria Escrivà, És Crist que
passa, n. 96.

[37] Joan Pau II, Exhort. apost. 
Familiaris consortio, 21-XI-1981, n. 56

https://cat.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa/punt/30
https://cat.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa/punt/96


[38] Concili Vaticà II, Const.
dogmàtica. Lumen gentium, n. 34.

[39] Josepmaria Escrivà, Converses, 
n. 91.

[40] Joan Pau II, Carta a les famílies 
Gratissimam sani, 2-II-1994, n. 23.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/la-vida-
familiar-cami-de-santedat/ (18/01/2026)

https://cat.escrivaworks.org/book/conversaciones/punt/91
https://opusdei.org/ca-ad/article/la-vida-familiar-cami-de-santedat/
https://opusdei.org/ca-ad/article/la-vida-familiar-cami-de-santedat/
https://opusdei.org/ca-ad/article/la-vida-familiar-cami-de-santedat/

	La vida familiar, camí de santedat

