opusdei.org

La rao més
sobrenatural

Resumir la llei en ‘I’amor a Déu
sobre totes les coses i al
proisme com a un mateix’ no €s
un precepte qualsevol. L’amor
no es pot reclamar, i Déu només
ens convida a participar-ne
despreés d’haver mostrat a
I’home el seu afecte i cura
infinites.

02/08/2019

En comencar la seva predicacio, a la
sinagoga de Natzaret, el Senyor
llegeix davant dels presents un



passatge d’Isaies: «L’Esperit del
Senyor reposa sobre meu, perque ell
m’ha ungit. M’ha enviat a portar la
bona nova als pobres, a proclamar
als captius la llibertat i als cecs el
retorn de la llum, a posar en llibertat
els oprimits, a proclamar I’any de
gracia del Senyor» ( Lc 4, 18-19; Is 61,
1-2). I després d’enrotllar el llibre
declara: «Avui es compleix aquesta
escriptura que acabeu d’escoltar» (Lc
4, 21).

Jesus es presenta d’aquesta manera
com a llibertador. Davant de tot el
que constreny la llibertat interior: la
ceguesa de la ignorancia, la captivitat
del pecat, 'opressio del diable. De fet,
no son infrequents en la seva
predicacio les al-lusions a la llibertat
1 al’alliberament per als que el
segueixen: «Si us manteniu ferms en
la meva paraula, realment sereu
deixebles meus; coneixereu la
veritat, i la veritat us fara lliures» (Jn
8, 31-32).



Els primers cristians tenien una
consciencia de llibertat profunda i
exultant. Jesus era per a ells el
Salvador. No els havia alliberat d’'un
jou per imposar-los-en un altre de
diferent, siné que havia trencat tots
els lligaments que els impedien
portar una vida plena. Aquesta
plenitud que ara se’ls presentava
com a possible es revela en I’alegria
que traspuaven les seves vides.
«Viviu sempre contents —exhorta
Pau—, pregueu continuament, doneu
gracies en tota ocasid. Aixo és el que
Déu vol de vosaltres en Jesucrist» (1
Te 5, 16-18).

Al principi, Déu crea ’home com a
senyor del que ha creat, «l’artifex
summe va fabricar la nostra
naturalesa com una espéecie
d’instrument, apte per a I’exercici de
la reialesa; i perqueée I'’home fos
completament idoni per a aixo, el va
dotar no només d’excel-lencies quant
a I’anima, sind en la mateixa figura



del cos. I és aixi que ’anima posa de
manifest la seva excelsa dignitat
régia (...) pel fet de no reconéixer
ningu per senyor i fer-ho tot pel seu
propi arbitri. Ella, pel seu propi
voler, com a propietaria de si
mateixa, es governa a si mateixa. I de
qui altre, fora del rei, és propi un
atribut com aquest?».[1]

Pel pecat ’home es veu reduit a
I’esclavitud, pero Déu ’aixeca amb
I’esperanca d’una salvacio futura (cf.
Gn 3, 15). Aquest desig de redimir-
nos es manifesta, per exemple, quan
allibera el seu poble de I’esclavitud
d’Egipte i li promet una terra, que
haura de conquerir, pero que sera
abans que res la terra promesa: un
do de Déu on podra retre-li culte amb
llibertat. «Jo soc el Senyor, el teu Déu,
que t’he fet sortir del pais d’Egipte, la
terra on eres esclau» (Ex 20, 2). 1
afegeix: «No tinguis cap altre déu
fora de mi» (Ex 20, 3). Es precisament
aixi com Déu presenta al seu poble



els manaments del decaleg, com les
condicions per ser veritablement
lliure i no recaure de nou en el
servei. Déu no busca imposar-se com
un tira, sino posar el seu poble en
condicions d’acceptar-lo lliurement
com a Senyor.

Aquesta aposta de Déu per la llibertat
s’entén si el primer manament, del
qual, segons Jesucrist, depenen la llei
i els profetes (cf. Mt 22, 40), no és un
altre que ’amor: estimar Déu sobre
totes les coses i el proisme com a un
mateix (cf. Mt 22, 37-39). Perque
aquest no és un precepte qualsevol.
Altres coses es poden imperar i
imposar mitjancant la forcaila
coaccio. Pero ’amor no es pot
reclamar aixi. Déu el requereix, com
un amant, nomeés després d’haver
manifestat ’amor que abriga cap al
seu poble, només després d’haver
mostrat de nombroses maneres el
seu afecte i la seva cura. I és que a
I’amor veritable només es pot



convidar, cal guanyar-se’l, perquée
només pot ser fruit de la llibertat. I
per descobrir i deixar-se assolir per
aquest Amor, és imprescindible
«fomentar la llibertat interior, que
porta a fer les coses per amor».[2]

Un sentit per a la llibertat

Precisament per poder-lo estimar de
veritat, Déu ens ha creat lliures. Es
aixi com ens mira i com es delecta en
nosaltres. Ens costa entendre-ho,
perque els éssers humans no sabem
crear éssers lliures. A tot estirar
produim automats, que duen a terme
I’objectiu per al qual els hem
dissenyat, o imitem la llibertat creant
artefactes que funcionen a l’atzar;
pero som incapacos de suscitar
alguna cosa que pugui decidir per si
mateixa. Tanmateix, aixo és el que fa
Déu amb nosaltres quan ens crea i
ens redimeix del pecat que limitava
la nostra llibertat.



Ser lliure no és en primer lloc no
estar determinat o condicionat per
una cosa externa, sino ser capac de
donar suport a les nostres accions i
les nostres respostes. Per aixo la
llibertat va unida a la
responsabilitat. Ser lliure és ser
capac de respondre i, per tant,
d’establir un dialeg ple i real amb
altres persones i, abans que res, amb
el nostre creador.

Per tant, la llibertat no és una cosa
afegida, una caracteristica de la qual
podriem prescindir i continuar sent
nosaltres mateixos. La llibertat que
Déu vol per a nosaltres és veritable i
tan profunda com el nostre ésser. El
seu reconeixement és un gran aveng
de I’ésser huma: «La passio per la
llibertat, la seva exigencia per part
de persones i pobles, és un signe
positiu del nostre temps. Reconeixer
la llibertat de cada dona i de cada
home significa reconeixer que son
persones: amos i responsables dels



seus propis actes, amb la possibilitat
d’orientar la seva propia existencia».

[3]

Déu, que ens estima com som perque
ens ha creat, ens estima lliures
perque ens estima per nosaltres
mateixos i només es conforma amb
I’obertura lliure i amorosa de la
nostra intimitat: «Confia en mi, fill
meu, mira de bon grat el meu
exemple» (Pr 23, 26). Aixi es compren
que «perque ens dona la gana» [4]
sigui, per a sant Josepmaria, la rao
més sobrenatural per fer el bé,
aquella en la qual es nua el misteri
de 'amor creador i redemptor de
Déu amb la resposta auténtica de la
seva criatura estimada, que té a la
seva ma reconeixer-lo com a Pare i
acceptar amb confianca la voluntat
de qui només pot voler el bé del seu
fill.

Déu ha posat la nostra destinacio a
les nostres mans. No, certament, en



el sentit que podem aconseguir per
les nostres forces el que ens té
preparat, pero si perque és a les
nostres mans convertir-nos a Ell, que
és qui ens pot fer felicos.[5]
Reconeixer aquesta capacitat
d’estimar Déu lliurement pot, en un
primer moment, produir-nos temor.
Tanmateix, si ens dona la gana dir-li
que si, aquesta mateixa conviccio
que som lliures ens omple d’alegria 1
esperanca. Com a fills de Déu, ens
sentim segurs en la mesura que ens
volem basar en Ell. Aixi s’entén que
sant Josepmaria, pensant en la seva
propia vocacio, exclamés: «No us
dona alegria comprovar que la
fidelitat en bona mesura depen de
nosaltres? Jo m’entusiasmo pensant
que Déu m’estima, i que ha volgut
que la seva Obra depengui també de
la meva correspondencia. I em fa
goig poder-ho dir lliurement: Senyor,
jo també t’estimo, compte amb la
meva poquesa».[6]



La consideracio de la nostra llibertat
ens ajuda a assentar la nostra vida
sobre la realitat que som fills de Déu.
No som un exemplar intercanviable:
la nostra resposta és insubstituible
perque som criatures estimades per
Déu amb amor de predileccid. Pero
podem perdre la consciencia de la
nostra llibertat en la mesura que no
I’exercim. En aquest cas, és logic que
ens sentim cada vegada més limitats,
condicionats i, fins i tot, coaccionats
pels nostres estats d’anim o per
I’ambient. Es aixi com es pot
plantejar el dubte de si som lliures o,
fins i tot, si ser lliure val la pena o si
té sentit.

El cristia sap, tanmateix, que la
llibertat té un sentit. No només som
lliures de lligams, en poder de la
nostra propia decisio. De poc serveix
alliberar algu i dir-li que pot anar on
vulgui, si no hi ha cap destinacio a la
qual es pugui dirigir o, si n’hi ha, no
sap en absolut com arribar-hi. Pero



Déu no només ens atorga la capacitat
de desfer-nos del que ens limita i
empresona, siné que obre davant
nostre un horitzg il-limitat, a I’altura
dels nostres anhels més profunds.
Perque qui ha creat la nostra llibertat
no és de cap manera un limit per al
seu desplegament: ens obre la
possibilitat de créixer sense mesura,
ja que aquesta és la manera en que
imitem Déu les criatures lliures, i ens
ofereix, units al seu Fill unigenit, la
possibilitat de desplegar plenament
la nostra personalitat.

Una llibertat auténtica

Sant Josepmaria concebia la seva
labor «com una feina encaminada a
situar cadascu davant les exigencies
completes de la seva vida, ajudant-lo
a descobrir allo que Déu, en concret,
li demana, sense posar cap mena de
limitaci6 a aquesta independencia
santa i aquesta responsabilitat
individual beneida, que s6n



caracteristiques d’'una consciéncia
cristiana. Aquesta manera d’obrar i
aquest esperit es basen en el respecte
a la transcendéncia de la veritat
revelada i en ’amor a la llibertat de
la criatura humana. Podria afegir-hi
que també es basa en la certesa de la
indeterminaci6 de la historia, oberta
a un gran nombre de possibilitats,
que Déu no ha volgut cloure».[7]

Aixi s’entén que, per a qui no coneix
Crist, prendre’s seriosament la
mateixa llibertat és un cami per
trobar Déu, ja que posa en marxa
una cerca que manifesta les
possibilitats de la nostra condicid
juntament amb les seves limitacions
evidents. Pero també qui ja estima
Déu, en endinsar-se la seva ma en
ella, es posa en condicions d’entaular
amb Ell una relacié més profunda i
veritable.

Només és conforme amb la dignitat
dels fills de Déu que se sentin «lliures



com ocells»,[8] que facin el que de
veritat volen, encara que, com Crist,
el que es vol passi per humiliar-se i
sotmetre’s per amor. No es tracta, per
tant, que actuem només com si
fossim lliures: si volem de veritat
seguir Jesus, hem de buscar en
nosaltres aquesta font de llibertat
auténtica que és la nostra filiacio
divina i comportar-nos d’acord amb
ella, de manera que assolim la
llibertat d’esperit, que «[...] és
aquesta capacitat i actitud habitual
d’obrar per amor, especialment en
I’afany de seguir el que, en cada
circumstancia, Déu demana a
cadascu».[9]

Insistir-hi es traduira en
I’espontaneitat i la iniciativa amb
que ens comportem, i en queé no ens
deixem torturar per la por. I és que
la falta de llibertat es revela sovint
en la nostra tendéncia a moure’ns
per por. Els tedlegs anomenen temor
servil aquell del qual s’aparta del



pecat per temor del castig. Aquest
temor pot ser un inici per tornar a
Déu, pero la vida cristiana no s’hi pot
recolzar, ja que «Déu ens ha estimat
primer, estimem també nosaltres» (1
Jn4,19)1hem d’actuar «pensant que
sereu judicats per una llei de
llibertat» (Jjm 2, 12).

La por es pot manifestar en molts
ambits de la nostra vida. El que tem,
encara que vol el bé, té present
davant de tot el mal que vol fugir.
Per aixo0, quan la por és el motor de
la nostra conducta, facilment ens
encongim i ens compliquem fins al
punt que s’enfosqueixen els
veritables motius dels nostres actes i
els béns que perseguim. Pero si
estimem Déu, si el volem estimar, Ell
ens allibera de la por, perque per als
que estimen Déu tot coopera per al
bé (cf. Rm 8, 28). Aquesta conviccid
foragita els nostres temors infundats
1 ens permet agradar plenament la



llibertat dels fills de Déu i actuar amb
alegria i responsabilitat.

Es veritat que no diem si a Déu una
vegada per sempre. Som éssers
temporals i hem de renovar i fer
créixer en el temps la nostra
resposta. A més, perqué estem
cridats a respondre lliurement, el
Senyor busca de nosaltres una
resposta cada vegada més autéentica.
De vegades fins i tot sembla que
s’oculta, perque la nostra adhesio es
torni més lliure i més plena, per
purificar-la de motius externs i
circumstancials, perque no estigui
moguda per la por, sind per ’amor.
Aquesta circumstancia no ens ha
d’inquietar. Es una invitacié a la
fidelitat, que no és la conservacid
d’una cosa que ja s’ha fet, sino la
renovacio joiosa, en les
circumstancies més diverses, d’'una
donacio a Déu que vol ser liberal i
desinteressada. La fidelitat ens porta
a tornar sovint sobre el nostre si per



fer-lo més ple i per edificar des d’ell
la nostra vida interior, des d’aquest
punt en qué es troben la gracia de
Déu ila nostra intimitat més
profunda.

Recordar sovint que no som
automats ni animals sotmesos a
Iinstint, siné criatures lliures, amb
un futur obert que depén de la nostra
iniciativa, ens ajudara a sortir de
I’anonimat i a viure la nostra vida
davant de Déu i davant dels homes
en primera persona, sense delegar en
ningu la responsabilitat que
I’acompanya. Aixi serem capacos
d’entaular amb Déu un dialeg
auténtic, una relacio personal en la
qual pugui forjar una amistat
veritable i profunda. I fruit d’aquesta
amistat amb Déu, la nostra anima es
desbordara en una set apressant per
portar aquest amor de Déu i aquest
sentit de llibertat que ’'acompanya a
totes les persones. També a través de
I’amistat, perqueé «l’amistat mateixa



és apostolat; ’amistat mateixa és un
dialeg, en el qual donem i rebem
llum; en el qual sorgeixen projectes,
en un mutu obrir-se horitzons; en el
qual ens alegrem pel que és boiens
basem en el que és dificil; en el qual
ho passem bé, perqué Déu ens vol
contents».[10]

José Ignacio Murillo

[1] [1] Gregorio de Nisa, La creacion
del hombre, 4.

[2] F. Ocariz, Carta pastoral, 14.11.
2017, ndm. 8.

[3] F. Ocariz, Carta pastoral, 9.1.2018,
num. 1.

[4] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, num. 17.



[5] «(...) Pero li va donar el lliure
arbitri, pel qual es pot adrecar a Déu,
que el faci benaventurat. Ja que el
que podem fer pels nostres amics,
d’alguna manera ho podem fer per
nosaltres mateixos», Tomas
d’Aquino, Summa Teologica, I-11, q. 5
a.5ad 1.

[6] Sant Josepmaria, A solas con Dios,
num. 324.

[7] Es Crist que passa, nim. 99.

[8] Sant Josepmaria, Carta 14.1X.1951,
num. 38.

[9] F. Ocariz, Carta pastoral, 9.1.2018,
num. 5.

[10]Ibidem, num. 14.

pdf | document generat
automaticament des de https://


https://opusdei.org/ca-ad/article/la-rao-mes-sobrenatural/

opusdei.org/ca-ad/article/la-rao-mes-
sobrenatural/ (11/02/2026)


https://opusdei.org/ca-ad/article/la-rao-mes-sobrenatural/
https://opusdei.org/ca-ad/article/la-rao-mes-sobrenatural/

	La raó més sobrenatural

