
opusdei.org

«La no-violència: un
estil de política per a
la pau»

Amb motiu de la 50a Jornada
Mundial de la Pau 2017, oferim
el text íntegre del missatge del
Papa Francesc per aquesta
celebració.

31/12/2016

«La no-violència: un estil de
política per a la pau»

1. A l’inici d’aquest nou any formulo
els meus més sincers desitjos de pau
per als pobles i per a les nacions del



món, per als caps d’estat i de Govern,
així com per als responsables de les
comunitats religioses i dels diversos
sectors de la societat civil. Desitjo la
pau a cada home, dona, nen i nena,
alhora que reso perquè la imatge i
semblança de Déu en cada persona
ens permeti reconèixer-nos els uns
als altres com dons sagrats dotats
d’una dignitat immensa.
Especialment en les situacions de
conflicte, respectem la seva «dignitat
més profunda»[1] i fem de la no-
violència activa el nostre estil de
vida.

Aquest és el Missatge per a la 50
Jornada Mundial de la Pau. En el
primer, el beat papa Pau VI es va
adreçar no només als catòlics, sinó a
tots els pobles, amb paraules
inequívoques: «Ha aparegut
finalment amb molta claredat que la
pau és la línia única i veritable del
progrés humà (no pas les tensions de
nacionalismes ambiciosos ni les



conquestes violentes, ni les
repressions portadores d’un fals
ordre civil)». Va advertir del «perill
de creure que les controvèrsies
internacionals no es poden resoldre
pels camins de la raó, és a dir, de les
negociacions fundades en el dret, la
justícia, l’equitat, sinó només pels de
les forces espantoses i mortíferes.»
En canvi, citant Pacem in terris del
seu predecessor sant Joan XXIII,
exaltava «el sentit i l’amor de la pau
fundada sobre la veritat, sobre la
justícia, sobre la llibertat, sobre
l’amor».[2] Impressiona l’actualitat
d’aquestes paraules, que avui són
igualment importants i urgents com
fa cinquanta anys.

En aquesta ocasió vull reflexionar
sobre la no-violència com un estil de
política per a la pau, i demano a Déu
que es conformin a la no-violència
els nostres sentiments i valors
personals més profunds. Que la
caritat i la no-violència guiïn la



manera de tractar-nos en les
relacions interpersonals, socials i
internacionals. Quan les víctimes de
la violència vencen la temptació de la
venjança, es converteixen en els
protagonistes més creïbles en els
processos no-violents de construcció
de la pau. Que la no-violència es
transformi, des del terreny local i
quotidià fins a l’ordre mundial, en
l’estil característic de les nostres
decisions, de les nostres relacions, de
les nostres accions i de la política en
totes les seves formes.

Un món fragmentat

2. El segle passat va ser devastat per
dues horribles guerres mundials, va
conèixer l’amenaça de la guerra
nuclear i un gran nombre de nous
conflictes, però avui lamentablement
estem davant d’una terrible guerra
mundial per parts. No és fàcil saber
si el món actualment és més o menys
violent del que va ser en el passat, ni



si els moderns mitjans de
comunicació i la mobilitat que
caracteritza la nostra època ens fa
més conscients de la violència o que
hi estiguem més habituats.

En qualsevol cas, aquesta violència
que es comet «per parts», de manera
i en àmbits diversos, provoca un
enorme sofriment que coneixem bé:
guerres en diferents països i
continents; terrorisme, criminalitat i
atacs armats impredictibles; abusos
contra els emigrants i les víctimes del
tràfic, devastació del medi ambient.
Amb quina finalitat? La violència
permet assolir objectius de valor
durador? Tot el que obté no es
redueix a desencadenar represàlies i
espirals de conflicte letals que
beneficien només alguns «senyors de
la guerra»?

La violència no és la solució per al
nostre món fragmentat. Respondre
amb violència a la violència porta, en



el millor dels casos, a l’emigració
forçada i a un enorme sofriment, ja
que les grans quantitats de recursos
que es destinen a finalitats militars
se sostreuen de les necessitats
quotidianes dels joves, de les famílies
en dificultats, de la gent gran, dels
malalts, de la gran majoria dels
habitants del món. En el pitjor dels
casos, porta a la mort física i
espiritual de molta gent, o de tothom.

La Bona Notícia

3. També Jesús va viure en temps de
violència. Ell va ensenyar que el
veritable camp de batalla, en el qual
s’enfronten la violència i la pau, és el
cor humà: «Perquè de dins, del cor
de l’home, surten els pensaments
perversos» (Mc 7,21). Però el
missatge de Crist, davant d’aquesta
realitat, ofereix una resposta
radicalment positiva: ell va predicar
incansablement l’amor incondicional
de Déu que acull i perdona, i va



ensenyar els seus deixebles a estimar
els enemics (cf. Mt 5,44) i a posar
l’altra galta (cf. Mt 5,39). Quan va
impedir que l’adúltera fos lapidada
pels seus acusadors (cf. Jn 8,1-11) i
quan, la nit abans de morir, va dir a
Pere que embeinés l’espasa (cf. Mt
26,52), Jesús va traçar el camí de la
no-violència, que va seguir fins al
final, fins a la creu, mitjançant la
qual va construir la pau i va destruir
l’enemistat (cf. Ef 2,14-16). Per això,
qui acull la Bona Notícia de Jesús
reconeix la seva pròpia violència i es
deixa curar per la misericòrdia de
Déu i, al seu torn, es converteix en
instrument de reconciliació, segons
l’exhortació de sant Francesc d’Assís:
«Que la pau que anuncieu de paraula
la tingueu, i en gran manera, en els
vostres cors».[3]

Ser avui veritables deixebles de Jesús
significa també acceptar la seva
proposta de la no-violència. Aquesta
—com ha afirmat el meu predecessor



Benet XVI— «és realista, perquè té en
compte que al món hi ha massa
violència, massa injustícia i, per tant,
aquesta situació només es pot
superar contraposant un plus
d’amor, un plus de bondat. Aquest
“plus” ve de Déu».[4] I afegia amb
força: «per als cristians la no-
violència no és un simple
comportament tàctic, sinó més aviat
una manera de ser de la persona,
l’actitud de qui està tan convençut de
l’amor de Déu i del seu poder que no
té por d’afrontar el mal únicament
amb les armes de l’amor i de la
veritat. L’amor als enemics
constitueix el nucli de la “revolució
cristiana”».[5] Precisament, l’evangeli
de l’estimeu els vostres enemics (cf.
Lc 6,27) és considerat com «la carta
magna de la no-violència cristiana»,
que no s’ha d’entendre com un
«rendir-se davant del mal [...], sinó
com una resposta al mal amb el bé
(cf. Rm 12,17-21), trencant d’aquesta
manera la cadena de la injustícia».[6]



Més fort que la violència

4. Moltes vegades la no-violència
s’entén com a rendició, desinterès i
passivitat, però en realitat no és així.
Quan la mare Teresa va rebre el
Premi Nobel de la Pau, el 1979, va
declarar clarament el seu missatge
de la no-violència activa: «A les
nostres famílies no tenim necessitat
de bombes i armes, de destruir per
portar la pau, sinó de viure units,
estimant-nos els uns als altres [...]. I
llavors serem capaços de superar tot
el mal que hi ha al món».[7] Perquè la
força de les armes és enganyosa.
«Mentre els traficants d’armes fan la
seva feina, hi ha pobres constructors
de pau que donen la vida només per
ajudar una persona, una altra, una
altra»; per a aquests constructors de
la pau, la mare Teresa és «un símbol,
una icona dels nostres temps».[8] El
mes de setembre passat vaig tenir la
gran alegria de proclamar-la santa.
He elogiat la seva disponibilitat cap a



tothom per mitjà de «l’acollida i la
defensa de la vida humana, tant de la
no nascuda com de l’abandonada i
descartada [...]. S’ha inclinat per les
persones defallides, que moren
abandonades al carrer, i n’ha
reconegut la dignitat que Déu els
havia donat; ha fet sentir la seva veu
als poderosos de la terra, perquè
reconeguessin les seves culpes
davant dels crims —davant dels
crims!— de la pobresa que ells
mateixos havien creat».[9] Com a
resposta —i en això representa
milers, més encara, milions de
persones—, la seva missió és sortir a
trobar les víctimes amb generositat i
dedicació, tocant i embenant els
cossos ferits, curant les vides
trencades.

La no-violència practicada amb
decisió i coherència ha produït
resultats impressionants. No
s’oblidaran mai els èxits obtinguts
per Mahatma Gandhi i Khan Abdul



Ghaffar Khan en l’alliberament de
l’Índia, i de Martin Luther King Jr.
contra la discriminació racial. En
especial, les dones són freqüentment
líders de la no-violència, com, per
exemple, Leymah Gbowee i milers de
dones liberianes, que han organitzat
trobades d’oració i protesta no-
violenta (pray-ins) i han obtingut
negociacions d’alt nivell per a la
conclusió de la segona guerra civil a
Libèria.

No podem oblidar el decenni crucial
que es va acabar amb la caiguda dels
règims comunistes a Europa. Les
comunitats cristianes hi han
contribuït amb la seva oració
insistent i la seva acció valenta. Hi
han tingut una influència especial el
ministeri i el magisteri de sant Joan
Pau II. A l’encíclica Centesimus annus
(1991), el meu predecessor,
reflexionant sobre els esdeveniments
del 1989, va posar en evidència que
un canvi crucial en la vida dels



pobles, de les nacions i dels estats es
fa «a través d’una lluita pacífica, que
fa servir només les armes de la
veritat i de la justícia».[10] Aquest
itinerari de transició política cap a la
pau ha estat possible, en part, «pel
compromís no violent d’homes que,
resistint-se sempre a cedir al poder
de la força, han sabut trobar, una
vegada i una altra, formes eficaces
per donar testimoni de la veritat». I
concloïa: «Tant de bo els homes
aprenguin a lluitar per la justícia
sense violència i renunciïn a la lluita
de classes en les controvèrsies
internes, així com a la guerra en les
internacionals».[11]

L’Església s’ha compromès en el
desenvolupament d’estratègies no
violentes per promocionar la pau a
molts països, implicant fins i tot els
actors més violents en un esforç més
gran per construir una pau justa i
duradora.



Aquest compromís en favor de les
víctimes de la injustícia i de la
violència no és un patrimoni exclusiu
de l’Església Catòlica, sinó que és
propi de moltes tradicions religioses,
per a les quals «la compassió i la no-
violència són essencials i indiquen el
camí de la vida».[12] Ho reafirmo amb
força: «Cap religió és terrorista».[13]

La violència és una profanació del
nom de Déu.[14] No ens cansem mai
de repetir-ho: «No es pot fer servir
mai el nom de Déu per justificar la
violència. Només la pau és santa.
Només la pau és santa, no la guerra».
[15]

L’arrel domèstica d’una política no
violenta

5. Si l’origen del qual sorgeix la
violència és el cor dels homes, llavors
és fonamental recórrer el camí de la
no-violència, en primer lloc, al si de
la família. És part d’aquella alegria
que vaig presentar, el març passat,



en l’exhortació apostòlica Amoris
laetitia, com a conclusió dels dos
anys de reflexió de l’Església sobre el
matrimoni i la família. La família és
l’espai indispensable en el qual els
cònjuges, pares i fills, germans i
germanes aprenen a comunicar-se i a
cuidar-se els uns als altres de manera
desinteressada, i on els desacords o
fins i tot els conflictes s’han de
superar no amb la força, sinó amb el
diàleg, el respecte, la cerca del bé de
l’altre, la misericòrdia i el perdó.[16]

Des del si de la família, l’alegria es
propaga al món i s’irradia a tota la
societat.[17] D’altra banda, una ètica
de fraternitat i de coexistència
pacífica entre les persones i els
pobles no es pot basar en la lògica de
la por, de la violència i de
l’entossudiment, sinó en la
responsabilitat, el respecte i el diàleg
sincer. En aquest sentit, faig una
crida a favor del desarmament, així
com de la prohibició i l’abolició de les
armes nuclears: la dissuasió nuclear i



l’amenaça certa de la destrucció
recíproca no poden servir de base a
aquest tipus d’ètica.[18] Amb la
mateixa urgència suplico que s’aturi
la violència domèstica i els abusos a
dones i nens.

El Jubileu de la Misericòrdia, conclòs
el mes de novembre passat, ens ha
convidat a mirar dins del nostre cor i
a deixar que hi entri la misericòrdia
de Déu. L’any jubilar ens ha fet
prendre consciència del gran
nombre i varietat de persones i de
grups socials que són tractats amb
indiferència, que són víctimes
d’injustícia i pateixen violència. Ells
formen part de la nostra «família»,
són els nostres germans i germanes.
Per això, les polítiques de no-
violència han de començar dins dels
murs de casa per després estendre’s
a tota la família humana. «L’exemple
de santa Teresa de Lisieux ens
convida a la pràctica del petit camí
de l’amor, a no perdre l’oportunitat



d’una paraula amable, d’un
somriure, de qualsevol petit gest que
sembri pau i amistat. Una ecologia
integral també està feta de simples
gestos quotidians en què trenquem la
lògica de la violència, de
l’aprofitament, de l’egoisme».[19]

La meva crida

6. La construcció de la pau
mitjançant la no-violència activa és
un element necessari i coherent de
l’esforç continu de l’Església per
limitar l’ús de la força per mitjà de
les normes morals, a través de la
seva participació en les institucions
internacionals i gràcies també a
l’aportació competent de tants
cristians en l’elaboració de
normatives a tots els nivells. Jesús
mateix ens ofereix un «manual»
d’aquesta estratègia de construcció
de la pau en l’anomenat Discurs de la
muntanya. Les vuit benaventurances
(cf. Mt 5,3-10) tracen el perfil de la



persona que podem definir
benaventurada, bona i autèntica.
Benaventurats els mansos —diu
Jesús—, els misericordiosos, els que
treballen per la pau, i els purs de cor,
els que tenen gana i set de la justícia.

Això és també un programa i un
desafiament per als líders polítics i
religiosos, per als responsables de les
institucions internacionals i els
dirigents de les empreses i dels
mitjans de comunicació d’arreu del
món: aplicar les benaventurances en
l’acompliment de les seves
responsabilitats. És el desafiament de
construir la societat, la comunitat o
l’empresa, de la qual són
responsables, amb l’estil dels
treballadors per la pau; de donar
mostres de misericòrdia i rebutjar
descartar les persones, danyar
l’ambient i voler vèncer a qualsevol
preu. Això exigeix estar disposats a
«acceptar patir el conflicte, resoldre’l
i transformar-lo en la baula d’un nou



procés».[20] Treballar d’aquesta
manera significa triar la solidaritat
com a estil per realitzar la història i
construir l’amistat social. La no-
violència activa és una manera de
mostrar veritablement com, de
veritat, la unitat és més important i
fecunda que el conflicte. Tot en el
món està íntimament interconnectat.
[21] Pot passar que les diferències
generin xocs: afrontem-los de
manera constructiva i no violenta, de
manera que «les tensions i els
oposats [puguin] assolir una unitat
multiforme que engendri nova vida»,
i conservar «les virtualitats valuoses
de les polaritats en pugna».[22]

L’Església catòlica acompanyarà
qualsevol intent de construcció de la
pau també amb la no-violència activa
i creativa. L’1 de gener del 2017
començarà la seva etapa el nou
dicasteri per al Servei del
Desenvolupament Humà Integral,
que ajudarà l’Església a promoure,



amb creixent eficàcia, els
incommensurables béns de la
justícia, la pau i la protecció de la
creació i de la sollicitud cap als
emigrants, «els necessitats, els
malalts i els exclosos, els marginats i
les víctimes dels conflictes armats i
de les catàstrofes naturals, els
empresonats, els aturats i les
víctimes de qualsevol forma
d’esclavitud i de tortura».[23]

En conclusió

7. Com és tradició, signo aquest
missatge el 8 de desembre, festa de la
Immaculada Concepció de la
Santíssima Verge Maria. Maria és
Reina de la Pau. En el Naixement del
seu Fill, els àngels glorificaven Déu
desitjant pau a la terra als homes i a
les dones de bona voluntat (cf. Lc
2,14). Demanem a la Mare de Déu
que sigui ella qui ens guiï.

«Tots volem la pau; moltes persones
la construeixen cada dia amb petits



gestos; molts pateixen i suporten
pacientment la fatiga d’intentar
edificar-la»[24] El 2017,
comprometem-nos amb la nostra
oració i acció a ser persones que
apartin del seu cor, de les seves
paraules i dels seus gestos la
violència, i a construir comunitats no
violentes, que tinguin cura de la casa
comuna. «Res és impossible si ens
adrecem a Déu amb la nostra oració.
Tots podem ser artesans de la pau».
[25]

Vaticà, 8 de desembre de 2016

Francesc

[1] Exhortació apostòlica Evangelii
Gaudium, 228.

[2] Missatge per a la Jornada Mundial
de la Pau 1968.



[3] «Llegenda dels tres companys», 
Fonti Francescane, núm. 1469.

[4] Àngelus (18 de febrer del 2007).

[5] Ibídem

[6] Ibídem

[7] Discurs en rebre el Premi Nobel
de la Pau (11 de desembre del 1979).

[8] Homilia a Santa Marta, «El camí
de la pau» (19 de novembre del
2015).

[9] Homilia en la canonització de la
beata Mare Teresa de Calcuta (4 de
setembre del 2016).

[10] N. 23.

[11] Ibídem

[12] Discurs, Audiència interreligiosa
(3 de novembre del 2016).



[13] Discurs als participants a la
tercera Trobada Mundial dels
Moviments Populars (5 de novembre
del 2016).

[14] Cf. Discurs en la trobada
interreligiosa amb el xeic dels
musulmans del Caucas i amb
representants de les altres
comunitats religioses del país, Bakú
(2 d’octubre del 2016).

[15] Discurs, Assís (20 de setembre
del 2016).

[16] Cf. Exhortació apostòlica
postsinodal Amoris laetitia, 90-130.

[17] Ibídem, 133.194.234.

[18] Cf. Missatge en ocasió de la
Conferència sobre l’impacte
humanitari de les armes atòmiques
(7 de desembre del 2014).

[19] Carta encíclica Laudato si’ 230.



[20] Exhortació apostòlica Evangelii
Gaudium, 227.

[21] Cf. Carta encíclica Laudato si’
16.117.138.

[22] Exhortació apostòlica Evangelii
Gaudium, 228.

[23] Carta apostòlica en forma de 
motu proprio amb què s’institueix el
dicasteri per al Servei del
Desenvolupament Humà Integral (17
d’agost del 2016).

[24] Regina Coeli, Betlem (25 de maig
del 2014).

[25] Crida, Assís (20 de setembre del
2016).

pdf | document generat
automàticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/la-no-

https://opusdei.org/ca-ad/article/la-no-violencia-un-estil-de-politica-per-a-la-pau/
https://opusdei.org/ca-ad/article/la-no-violencia-un-estil-de-politica-per-a-la-pau/


violencia-un-estil-de-politica-per-a-la-
pau/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/la-no-violencia-un-estil-de-politica-per-a-la-pau/
https://opusdei.org/ca-ad/article/la-no-violencia-un-estil-de-politica-per-a-la-pau/

	«La no-violència: un estil de política per a la pau»

