opusdei.org

La musica que ve de
Déu: cant i musica
en la litargia

La musica ha tingut sempre un
lloc central en la liturgia
cristiana. Com el silenci, és un
llenguatge que necessitem per
entrar en sintonia amb la
bellesa de Déu, per descobrir-ne
la preséncia. Cauen les presses,
cauen els calculs, com sempre
que es tracta d’amor: cantem
perque volem tenir temps per a
Déu.

21/02/2017



«Cantemus Domino, gloriose enim
magnificatus est!» (Cant al Senyor per
la seva gran victoria).[1] Sense
solucio de continuitat, la litargia de
la vetlla pasqual uneix aquest cant
amb el relat del pas d’Israel a través
del mar Roig: la musica, plena
d’alegria, sorgeix espontania quan
toca la proximitat de Déu. El prodigi
de les aiguies partides es va convertir,
per al poble elegit, en ’emblema
d’aquesta proximitat de Déu: els
salms se’n fan resso amb frequencia.
[2] En el temps de I’Església, aquest
esdeveniment ens parla del
baptisme, de la creu, del cel... Ens
parla de la nostra vida, i de la vida
que Déu ens té preparada a l’altra
banda, que «no és un senzill
embelliment d’aquesta vida actual:
aquesta supera la nostra imaginacio,
perque Déu ens sorprén
continuament amb el seu amor i amb
la seva misericordia».[3]



Davant del «Déu de les sorpreses»,[4]
un Déu que fa que tot sigui nou,[5]
«sobren les paraules, perqué la
llengua no aconsegueix
d’expressar-se; ja ’enteniment
s’aquieta. Ja no es raona,
s’esguarda! I Panima es posa a
cantar un altre cop amb un cantic
nou, perqué se sap també
esguardada amorosament per
Déu, tothora».[6] Davant del Déu
que ens sorpréen amb la seva novetat
brollen espontanies la lloanca i
I’adoracio: el cant i el silenci. Pun i
I’altre estan profundament
emparentats, perque expressen el
que les simples paraules no
aconsegueixen dir. Per aixo, la
liturgia els reserva per als moments
més sublims. «L’Església canta —
s’ha dit— perqueé amb les paraules
no en tindria prou per a la seva
pregaria. —Tu, cristia —i cristia
escollit—, has d’aprendre a cantar
liturgicament».[7]



Un cantic nou

Humanament irresoluble. Aixi era la
situacio del poble elegit, acorralat
entre el mar Roig i ’exércit egipci.
Per davant, la barrera del mar; a
I’esquena, la forca belligerant de les
armes. «Deia I’enemic: “Els
perseguiré i els agafaré, m’atiparé de
repartir boti, em trauré I’espasa, i
tots seran meus!”».[8] Aixi es troba
també ’Església, tantes vegades,
assetjada pels qui voldrien esborrar-
la de la capa de la terra, o buidar-la
almenys del seu caracter
sobrenatural.

Pero Déu és amb nosaltres, com era
amb els israelites. Davant de les fites
impossibles dels humans, brilla la
seva gloria en contrast amb la
poténcia del farao i dels faraons de la
historia: de maneres inesperades, el
mar s’aparta i ens deixa pas, i es
torna a tancar davant de I’enemic.
«Pero bufa el teu alé, i el mar els



cobreix; s’enfonsen com plom dins
les aiglies poderoses».[9]

La narracio sagrada no revela els
pensaments d’Israel, mentre
caminaven enmig del mar per terra
eixuta, amb aigues que els feien de
muralla a dreta i esquerra. Només al
final, 1a Biblia gira la vista sobre els
israelites per mostrar-ne la reaccio.
«El poble va sentir un gran respecte
pel Senyor, i va creure en el Senyor i
en Moises, el seu servent. Llavors
Moises, amb els israelites, va entonar
aquest cantic en honor del Senyor:
“Canto al Senyor per la seva gran
victoria»:[10] respecte i fe renovada
en Déu, que es desborda en el primer
cant nou,[11] del qual ’Escriptura
dona noticies.

No coneixem aquesta musica. Ningu
no va poder recollir-la de cap
manera i tampoc la tradici6 oral ’ha
fet arribar fins a nosaltres. Pero
havia de ser sincera: brollava d’'un



profund agraiment, expressava un
profund sentit d’adoracio. Havia de
ser colpidora: qualsevol testimoni
extern hauria pogut tocar la
preséncia de Déu en aquell cant, com
la van tocar els qui el van entonar.

Després d’aquest episodi, els
israelites trobaran més dificultats al
desert. Primer, ’aigua amarga de
Mara, que es torna dolca en virtut del
tronc, figura de la Creu;[12] després,
el rigor del desert de Sin, que el
Senyor pallia amb el manna i les
guatlles; les aigiies de Massa i
Meriba... Déu sempre intervenia en
les dificultats i el poble renovava el
cant. I’esperanca era arribar al
moment en queé tot seria ja un cant
nou.

La vinguda de Crist ha inaugurat la
salvacio definitiva: «La salvacio ve
del nostre Déu, que seu al tron, i de
I’Anyell».[13] El cant nou, que ja no
passa, s’ha comencat a entonar.



Alhora, pero, esperem el moment en
que sigui ple, tal com ens el presenta
I’Apocalipsi.[14] En certa manera,
I’Església ja ha arribat a la terra
promesa, pero continua la
peregrinacio pel desert: per aixo en
la liturgia parla de si mateixa com a
«peregrinans in terra».[15] En
realitat, nou, en el llenguatge biblic,
«no indica tant la novetat exterior de
les paraules com la plenitud darrera
que segella ’esperanca. Aixi doncs,
es canta la fita de la historia, en que
per fi callara la veu del mal (...). Pero
després d’aquest aspecte negatiu es
presenta, amb un espai molt més
gran, la dimensio positiva, la del nou
mon feli¢ que esta a punt d’arribar».
[16]

La musica del cel, a la terra

Quan I’Anyell «aixi que el prengué,
els quatre vivents i els vint-i-quatre
ancians es van prosternar (...); cada
un tenia una citara i una copa d’or,



plena de perfums d’encens, que son
les pregaries del poble sant. I
entonaven un cantic nou que deia
(...)».[17] La Sagrada Escriptura no
s’estalvia, sobria com és, la mencio
del cant al cel. Es 1ogic que ho faci,
perqué «Déu no és solitud, siné amor
glorios i joios, difusiu i lluminds».[18]
La imaginacio ens pot suggerir la
musica que va acompanyar la Mare
de Déu quan la Santissima Trinitat la
va rebre al cel. Exércits d’angels
esperen la reina, que esta a punt
d’arribar en cos i anima. La musica
és solemne; ve plena a vessar
d’afecte, alegria, el delicat equilibri
de la bellesa. La Mare de Déu
apareix, esplendorosa, i el fill, que ha
introduit la humanitat en el si de la
Trinitat, rep la mare.

La liturgia terrenal, també quan no
n’arribem a percebre tota la bellesa,
potser per les circumstancies
externes o per les nostres propies, és
«el culte del temple universal que és



Crist ressuscitat, amb els bracos
estesos a la creu per atreure a
tothom en I’abracada de I’amor etern
de Déu. Es el culte del cel obert».[19]
Per aixo els prefacis de la missa
acaben sempre convidant a tothom a
cantar el Sanctus amb els angels i els
sants. En el Sanctus la terra i el cel
s’uneixen: «Ens associem plens de
gratitud a aquest cant de tots els
segles, que uneix cel i terra, angels i
homes».[20] «Jo aplaudeixo i
enalteixo amb els Angels: no em
costa gens perque sé que n’estic
voltat, quan celebro la Santa
Missa. Adoren la Trinitat».[21]

Certament, en el relat de I’anunci
dels angels als pastors, «Lluc no diu
pas que els angels cantessin. Ell
escriu molt sobriament que un estol
dels exercits celestials lloava Déu
cantant: “Gloria a Déu a dalt del
cel...” (Lc 2, 13). Pero els homes
sempre han sabut que el parlar dels
angels és diferent del dels homes;



que precisament aquesta nit del
missatge joids ha estat un cant en
queé ha brillat la gloria sublim de
Déu. Per aixo, aquest cant dels angels
ha estat percebut des del principi
com una musica que ve de Déu, més
encara, com una invitacio a unir-se al
cant, a ’alegria del cor per ser
estimats per Déu».[22]

Aquest és el marc en que s’inscriu la
rica creativitat musical de la liturgia,
que es va comencar a desenvolupar
amb l’oracio d’Israel: I’esfor¢ per
entrar en sintonia amb la bellesa de
Déu, per acostar-nos al cel. «La
liturgia és el temps de Déu i ’espai de
Déu, i nosaltres hem d’entrar-hi, en
el temps de Déu, en I’espai de Déu i
no mirar el rellotge. La litargia és
precisament entrar en el misteri de
Déu; deixar-nos portar fins al misteri
1 estar en el misteri».[23] Sant
Josepmaria escrivia, en aquesta
mateixa linia, que a la Santa Missa
«s’haurien d’aturar els rellotges»:[24]



davant de Déu no hi pot tenir lloc un
plantejament simplement
instrumental, pragmatic. «L’aparicio
de la bellesa, de la formositat, ens
torna alegres sense que ens haguem
de preguntar per la utilitat que
tenen. La gloria de Déu, de la qual
prové tota bellesa, fa saltar en
nosaltres la sorpresa i I’alegria».[25]

A l’abast de tothom

La participacio de cadascu en el cant
liturgic manifesta també I’afecte, el
«sentit del misteri»[26] que ens porta
a posar entre parentesis els criteris
d’eficacia propis d’altres contextos.
Sense deixar de tenir en compte les
circumstancies professionals i
familiars de cadascu, moltes vegades
es pot donar a la celebraci6 litargica
aquest toc que ajuda, d’'una manera
concreta, a adorar Déu. Potser en
aixo anirem a contracorrent d’'una
cultura pragmatista de la qual també
nosaltres som fills; pero aixi, donant



a la liturgia el seu temps, amb la
resplendor senzilla de la nostra fe,
també portem el mon a Déu: el fem
present en la vida moderna i agitada,
que no sap tenir temps per a EIlL
«¢No €és ben estrany que molts
cristians, pausats i fins i tot solemnes
per a la vida de relacio (no tenen
presses) i per a les seves poc actives
actuacions professionals, per a la
taula i al repos (tampoc no tenen
presses), se sentin urgits i urgeixin el
Sacerdot, en el seu afany d’escurcar,
d’apressar el temps dedicat al
Sacrifici Santissim de I’Altar?».[27]
La fe «és amor i per aixo crea poesia
i crea musica»:[28] si la nostra fe és
viva, també sabrem assemblar-nos
en aixo als primers cristians, a qui
sant Pau animava a cantar i celebrar
el Senyor amb tot el cor.[29]

La musica liturgica no és, doncs, una
questio de sensibleria o
d’esteticisme: és questio d’amor, de
voler «que tracteu el bon Déu amb



tendresa de cor»[30],1 no «d’'una
manera oficial i seca, amb una fe que
no té vibracié».[31] De la mateixa
manera que trobariem a faltar la
musica en un moment festiu de la
vida, és natural que vulguem donar
aquest realcament a la liturgia. De
vegades, en la celebracid quotidiana,
n’hi haura prou amb un cant breu,
pietos: Adoro te devote, Ave Maris
Stella, Rorate Coeli, etc. A les festes,
en funcio de les aptituds dels fidels,
la musica adquirira mes
protagonisme, ja que es cantaran
algunes parts de la missa —el Gloria,
el Sanctus, etc.—, que se serviran
potser de 'acompanyament de
l'orgue.

Al llarg dels segles, I’Església ha creat
una preciosa tradicio de musica
sacra. La novetat del culte cristia va
empenyer a buscar altres formes
poetiques 1 musicals que
expressessin com l’oracio s’elevava a
nivells inusitats: «Correspon als



homes cantar salms, pero cantar
himnes correspon als angels i als qui
porten una vida com la dels angels».
[32] Aix{, en la liturgia romana
destaca el gregoria com a cant propi,
[33] amb el qual podem pregar
durant la celebracio de la Santa
Missa: per exemple, el Missal roma
d’altar ofereix les notes per poder
cantar el Per ipsum al final de la
pregaria eucaristica, aixi com altres
oracions.

Dins del gran repertori de musica
sacra cristiana, hi ha cants per a totes
les sensibilitats i capacitats: des de
melodies senzilles fins a polifonies
complexes. També hi ha cants més
recents, que, des de la mateixa
identitat cultural, saben posar
musica al misteri de Déu. Tant les
peces més tradicionals com les
modernes es troben en llibres
publicats per ajudar els fidels; també
es poden fer recopilacions dels cants
més adequats a cada lloc.



Aquest és un camp prometedor
també per a les persones amb més
preparacio musical: ’esforg per
abocar la seva creativitat en ’acte de
fer més lluminds el culte els fara
també més generosos amb Déu,
perqué dedicant aquest temps al
Senyor i als altres estan oferint el
sacrifici d’Abel.[34] En tot cas, val la
pena posar aqui almenys la illusio
amb que es prepara, per exemple, la
celebracio d’un aniversari: aprenent
1 assajant cants, que pertanyen a la
cultura cristiana, expressen una
autentica sensibilitat liturgica i
donen curs a la nostra oracid. En
efecte, en la liturgia estem amb Déu, i
a Déu li agrada que cantem, perque
de vegades no n’hi ha prou amb
parlar.

El llenguatge de ’adoracio

La musica, en la liturgia, no és un
simple acompanyament o
ornamentacio; tampoc no és la



interpretacio d’un tema religios que
crida l’atencio sobre si mateixa: en
un cas i l’altre, la musica discorreria
en paral-lel amb la celebracio, quan
es tracta, en canvi, que sigui una
mateixa cosa amb aquesta.[35] La
veritable musica liturgica és ella
mateixa oracio, és ella mateixa
litargia; no ens dispersa, no es limita
a donar-nos una alegria sensible o un
plaer estetic: ens recull, ens fica en el
misteri de Déu. Ens porta a
I’adoracio, que té en el silenci un dels
seus llenguatges privilegiats: «El
silenci —ens recorda el Papa—
custodia el misteri».[36] Si la musica
és de Déu, no competira amb el
silenci: ens portara cap al silenci de
debo, el del cor.

Els instants de silenci que preveu la
litirgia —abans d’iniciar la missa, en
I’acte penitencial, en els mementos,
en la consagracio, etc.— son
invitacions a recollir-nos en
adoracio. Ens preparen per al



moment de la comunio, perqué «per
combregar veritablement amb una
altra persona I’he de conéixer, saber-
hi estar a prop en silenci, escoltar-la,
mirar-la amb amor. El veritable
amor ila veritable amistat viuen
sempre d’aquesta reciprocitat de
mirades, de silencis intensos,
eloquents, plens de respecte i
veneracio, de manera que la trobada
es visqui profundament, de manera
personal i no superficial».[37]

«Tu, jo, adorem el Senyor?», ens
pregunta el Papa, dirigint-nos cap al
centre intim de la liturgia, que sera el
nostre cel. «<Acudim a Déu només per
demanar, per agrair, o ens hi dirigim
també per adorar-lo? Pero, aleshores,
queé vol dir adorar Déu? Vol dir
aprendre a estar amb ell, a parar-nos
a dialogar-hi, sentint que la seva
presencia és la més veritable, la més
bona, la més important de totes (...);
adorar el Senyor vol dir que estem
convencuts davant d’ell que és I'unic



Déu, el Déu de la nostra vida, el Déu
de la nostra historia».[38]

Carles Ayxela

[1] Ex 15,1.

[2] Cf. S1 65 (66); 77 (78); 105 (106);
135 (136).

[3] Francesc, Angelus 10.11.2013.

[4] Francesc, Homilia a Santa Marta
20.1.2014.

[5] Cf. Ap 21,5.

[6] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
307.

[7] Sant Josepmaria, Cami, 523.
[8] Ex 15,9.

[9] Ex 15,10.



[10] Ex 14,31 - 15,1.

[11] Cf. S1 32 (33); 39 (40); 95 (96); 97
(98); 143 (144); 149.

[12] Cf. Ex 15,22-25.
[13] Ap 7,10
[14] Ap 5,9-10; 14,3.

[15] Missal roma, “Pregaria
eucaristica III”.

[16] Benet XVI, Audiéncia 26.1.2006.
Cf. S1 143 (144).

[17] Ap 5,8-9.

[18] Benet XVI, Homilia 19.2.2012.
[19] Benet XVI, Audiencia 3.10.2012.
[20] Benet XVI, Homilia 24.12.2010.

[21] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, 89.

[22] Benet XVI, Homilia 24.12.2010.



[23] Francesc, Homilia 10.2.2014.
[24] Sant Josepmaria, Forja, 436.
[25] Benet XVI, Homilia 24.12.2010.

[26] Joan Pau II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17.4.2003, 49.

[27] Sant Josepmaria, Cami, 530.
[28] Benet XVI, Audiencia 21.05.2008.
[29] Cf. Ef 5,19; Col 3,17.

[30] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
167.

[31] Sant Josepmaria, Forja, 930.

[32] Origens, Sel. in psalmos, a S1 119
[118],71.

[33] Cf. Concili Vatica II, Const.
Sacrosanctum concilium (4.12.1963),
116.

[34] Cf. Missal roma, “Pregaria
eucaristica I”; cf. Gen 4,4.



[35] Cf. Concili Vatica II, Const.
Sacrosanctum Concilium, 112.

[36] Francesc, Homilia a Santa Marta
20.12.2014.

[37] Benet XVI, Homilia 7.06.2012.
[38] Francesc, Homilia 14.04.2013.

Traduccio de l'oficina de comunicacio
de l'Opus Dei a Catalunya

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/la-musica-que-
ve-de-deu-cant-i-musica-en-la-liturgia/
(18/01/2026)


https://opusdei.org/ca-ad/article/la-musica-que-ve-de-deu-cant-i-musica-en-la-liturgia/
https://opusdei.org/ca-ad/article/la-musica-que-ve-de-deu-cant-i-musica-en-la-liturgia/
https://opusdei.org/ca-ad/article/la-musica-que-ve-de-deu-cant-i-musica-en-la-liturgia/

	La música que ve de Déu: cant i música en la litúrgia

