
opusdei.org

La llibertat, un do de
Déu

Us oferim en àudio i text,
l'homilia de sant Josepmaria
"La llibertat, un do de Déu"
publicada a "Amics de Déu" i
pronunciada el 10 d'abril de
1956.

11/03/2020

Disponible també a Soundcloud, 
ivoox i Youtube

https://soundcloud.com/opusdei-international/amics-de-deu-la-llibertat-un-do-de-deu?in=opusdei-international/sets/amics-de-deu-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/27037733
https://youtu.be/_GYPdtHmS5A


Moltes vegades us he recordat
aquella escena commovedora que
ens relata l’Evangeli: Jesús és a la
barca de Pere, des d’on ha parlat a la
gent. Aquella multitud que el seguia
ha remogut l’afany d’ànimes que
consumeix el seu Cor, i el Diví Mestre
vol que els seus deixebles participin
ja d’aquest zel. Després de dir-los que
es llancin mar endins ―duc in altum!
―,[1] suggereix a Pere que cali les
xarxes per pescar.

No m’entretindré ara en els detalls,
tan alliçonadors, d’aquells moments.
Desitjo que considerem la reacció del
Príncep dels Apòstols, a la vista del
miracle: aparteu-vos de mi, Senyor,
que sóc un home pecador.[2] Una
veritat ―no en tinc cap dubte― que
escau perfectament a la situació
personal de tothom. No obstant això,
us asseguro que en topar-me durant
tota la vida amb tants de prodigis de
la gràcia, obrats a través de mans
humanes, m’he sentit inclinat, cada



dia més, a cridar: Senyor, no us
aparteu de mi, que sense Vós no puc
fer res de bo.

Entenc molt bé, justament per això,
aquells mots del Bisbe d’Hipona, que
ressonen com un cant meravellós a
la llibertat: Déu, que et va crear sense
tu,[3] no et salvarà sense tu, perquè
cadascun de nosaltres, tu i jo, ens
movem sempre amb la possibilitat
―la trista desventura― d’aixecar-nos
contra Déu, de rebutjar-lo ―potser
amb el nostre capteniment― o
d’exclamar: no volem que regni sobre
nosaltres.[4]

Escollir la vida

Hem après amb agraïment, ja que
percebem la felicitat a què som
cridats, que totes les criatures han
estat tretes del no-res per Déu i per a
Déu: les racionals, els homes, tot i
que perdem la raó tan sovint; i les
irracionals, aquelles que tresquen
per la superfície de la terra, o que



habiten en les entranyes del món, o
que travessen la blavor del cel,
algunes fins a mirar el sol de fit a fit.
Però enmig d’aquesta meravellosa
varietat, només nosaltres, els homes
―no parlo aquí dels àngels― ens
unim al Creador per l’exercici de la
nostra llibertat: podem retre al
Senyor la glòria que li correspon com
a Autor de tot allò que existeix, o
negar-la-hi.

Aquesta possibilitat compon el
clarobscur de la llibertat humana. El
Senyor ens invita; ens impulsa
―perquè ens estima
entranyablement!― a escollir el bé. 
Mira: avui jo poso davant teu la vida
amb el bé, la mort amb el mal. Si
obeeixes el precepte de Jahvè, el teu
Déu, que avui t’imposo, d’estimar
Jahvè, el Déu, de seguir els seus
camins i observar els seus
manaments, decrets i preceptes,
viuràs... Escull, doncs, la vida perquè
visquis.[5]



¿Vols pensar ―jo també el faig, el
meu examen― si mantens
immutable i ferma la teva elecció de
Vida? ¿Si en sentir aquesta veu de
Déu, amabilíssima, que t’estimula a
la santedat, respons lliurement que
sí? Tornem a girar l’esguard al nostre
Jesús, quan parlava a la gent per les
ciutats i els camps de Palestina. No
pretén d’imposar-se. Si vols ésser
perfecte...[6] diu al jove ric. Aquell
xicot rebutjà la insinuació, i
l’Evangeli diu que abiit tristis,[7] que
se’n va anar entristit. Per això algun
cop l’he anomenat l’au trista: va
perdre l’alegria perquè es va negar a
lliurar la seva llibertat a Déu.

Considereu ara el moment sublim en
què l’arcàngel sant Gabriel anuncia a
santa Maria el designi de l’Altíssim.
La nostra Mare escolta, i pregunta
per tal d’entendre millor què li
demana el Senyor; en acabat, surt la
resposta ferma: fiat![8] ―que es faci
en mi segons la vostra paraula!―, el



fruit de la millor llibertat: la de
decidir-se per Déu.

En tots els misteris de la nostra fe
catòlica, aleteja aquest cant a la
llibertat. La Trinitat Beatíssima treu
el món i l’home del no-res, en un
lliure devessall d’amor. El Verb baixa
del Cel i pren la nostra carn amb
aquest segell estupend de la llibertat
en la submissió: Heus aquí que vinc,
com està escrit de mi al principi del
llibre, per a complir, oh Déu!, la
vostra voluntat.[9] Quan arriba l’hora
marcada per Déu per a salvar la
humanitat de l’esclavitud del pecat,
contemplem Jesucrist a Getsemaní,
patint dolorosament fins a vessar
una suor de sang,[10] que accepta
espontàniament, rendint-s’hi, el
sacrifici que el Pare li reclama: com
un anyell conduit a l’escorxador, com
una ovella muda davant els
esquiladors.[11] Ja ho havia anunciat
als seus, en una d’aquelles converses
en les quals vessava el seu Cor, per



tal que tots els qui l’estimen coneguin
que Ell és el Camí ―no n’hi ha
d’altre― per arribar al Pare: per això,
el Pare m’estima, perquè jo dono la
vida per recobrar-la altre cop. Ningú
no me la pren; sinó que sóc jo qui la
dono, de la meva pròpia voluntat. Tinc
poder de donar-la i tinc poder de
recobrar-la.[12]

El sentit de la llibertat

Mai no podrem acabar d’entendre
aquesta llibertat de Jesucrist,
immensa ―infinita― com el seu
amor. Però el tresor preciosíssim del
seu generós holocaust ens ha de
moure a pensar: ¿per què m’heu
deixat, Senyor, aquest privilegi, amb
què sóc capaç de seguir les vostres
petjades, però també d’ofendre-us?
Arribem així a calibrar el recte ús de
la llibertat si es disposa devers el bé; i
la seva errada orientació, quan amb
aquesta facultat l’home s’oblida,
s’aparta de l’Amor dels amors. La



llibertat personal ―que defenso i
defensaré sempre amb totes les
meves forces― en mena a demanar
amb una seguretat convençuda,
conscient també de la meva pròpia
feblesa: ¿què espereu de mi, Senyor,
perquè jo voluntàriament ho
compleixi?

Ens ho respon Crist mateix: veritas
liberavit vos;[13] la veritat us farà
lliures. ¿Quina veritat és aquesta que
inicia i consuma en tota la nostra
vida el camí de la llibertat? Us la
resumiré, amb l’alegria i amb la
certesa que provenen de la relació
entre Déu i les seves criatures: saber
que hem sortit de les mans de Déu,
que som objecte de la predilecció de
la Trinitat Beatíssima, que som fills
d’un Pare tan gran. Jo demano al
Senyor que ens decidim a adonar-
nos-en, a assaborir-ho de dia en dia:
així obrarem com persones lliures.
No ho oblideu: qui no se sap fill de
Déu, desconeix la seva veritat més



íntima, i manca en la seva actuació
del domini i de la senyoria propis
d’aquells qui estimen el Senyor per
damunt de totes les coses.

Convenceu-vos-en, per guanyar el cel
ens hi hem d’obstinar lliurement,
amb una decisió plena, constant i
voluntària. Però la llibertat no es
basta a si mateixa: li cal un nord, una
guia. No hi cap, que l’ànima faci via
sense que ningú la regeixi; i per això
ha estat redimida de manera que
tingui Crist com a Rei, el jou del qual
és suau i la càrrega lleugera, i no el
diable, el regne del qual és pesant.[14]

Rebutgeu l’engany dels qui es
conformen amb una trista cridòria:
llibertat, llibertat! Molts cops dins
aquest mateix clam, s’hi amaga una
tràgica servitud: perquè l’elecció que
s’estima més l’error, no allibera: és
Crist l’únic que allibera,[15] ja que
només Ell és el Camí, la Veritat i la
Vida.[16]



Preguntem-nos altra vegada, en la
presència de Déu: Senyor, per què
ens heu proporcionat aquest poder?;
per què heu dipositat en nosaltres
aquesta facultat d’escollir-vos o de
rebutjar-vos? Vós desitgeu que
emprem encertadament aquesta
capacitat nostra. Senyor, què voleu
que faci?[17] I la resposta diàfana,
precisa: estimaràs el Senyor, el teu
Déu, amb tot el teu cor, amb tota la
teva ànima i amb tota la teva ment.
[18]

Ho veieu? La llibertat adquireix el
seu autèntic sentit quan s’exercita en
servei de la veritat que rescata, quan
es gasta cercant l’Amor infinit de
Déu, que ens deslliga de tota
servitud. Com més va, més augmenta
el meu neguit d’anunciar amb grans
crits aquesta riquesa insondable del
cristià: la llibertat de la gloria dels
fills de Déu![19] És aquí on es
resumeix la voluntat bona, que ens



ensenya a encalçar el bé, després de
distingir-lo del mal.[20]

M’agradaria que meditéssiu sobre un
punt fonamental, que ens enfronta
amb la responsabilitat de la nostra
consciència. Ningú no pot elegir per
nosaltres: heus aquí el grau suprem
de la dignitat en els homes: que per
ells mateixos, i no per altres, s’adrecin
cap al bé.[21] Molts de nosaltres hem
heretat dels nostres pares la fe
catòlica i, per gràcia de Déu, des que
vam rebre el Baptisme, tot just
acabats de néixer, començà en
l’ànima la vida sobrenatural. Però
hem de renovar, al llarg de la nostra
existència ―i fins i tot al llarg de
cada jornada― el determini
d’estimar Déu per damunt de totes
les coses. És cristià, vull dir un
veritable cristià, qui se sotmet a
l’imperi de l’únic Verb de Déu,[22]
sense assenyalar condicions en
aquest acatament, disposat a resistir
la temptació diabòlica amb la



mateixa actitud de Crist: el Senyor, el
teu Déu adoraràs, i només a Ell
serviràs.[23]

Llibertat i donació

L’amor de Déu és gelós; no se satisfà
si hom acudeix a la seva cita
imposant condicions: espera amb
impaciència que ens donem del tot,
que no ens guardem en el cor els
racons obscurs, on no arriben el goig
i l’alegria de la gràcia i dels dons
sobrenaturals. Tal vegada pensareu:
el fet de respondre que sí a aquest
Amor exclusiu, ¿no és potser perdre
la llibertat?

Amb l’ajuda del Senyor que presideix
aquesta estona d’oració, amb la seva
llum, espero que tant per vosaltres
com per mi quedi encara més definit
aquest tema. Cadascun de nosaltres
ha experimentat alguna vegada el fet
que servir Crist Senyor Nostre
comporta dolor i fatiga. Negar
aquesta realitat, suposaria no haver-



se trobat amb Déu. L’ànima
enamorada sap que quan ve aquest
dolor, es tracta d’una impressió
passatgera i aviat descobreix que el
pes és lleuger i la càrrega suau,
perquè és Ell qui ho porta a les seves
espatlles, tal com es va abraçar a la
creu quan estava en joc la nostra
felicitat eterna.[24] Però hi ha homes
que no ho entenen, que es rebel·len
contra el Creador ―una rebel·lió
impotent, mesquina, trista―, que
repeteixen encegats la queixa inútil
que recull el Salm: trenquem els seus
lligams i traguem-nos el seu jou del
damunt![25] Es resisteixen a complir,
amb un heroic silenci, amb
naturalitat, sense lluïment i sense
lamentacions, la tasca dura de cada
dia. No entenen que la Voluntat
divina, també quan es presenta amb
matisos de dolor, d’exigència
feridora, coincideix exactament amb
la llibertat, que solament resideix en
Déu i en els seus designis.



Són ànimes que fan barricades amb
la llibertat. La llibertat, la meva
llibertat! La tenen i no la segueixen;
la miren, la posen com un ídol de
fang dins el seu enteniment mesquí.
Això és llibertat? ¿Quin profit en
treuen, d’aquesta riquesa, sense un
compromís seriós, que orienti tota
l’existència? Un comportament així
s’oposa a la categoria pròpia, a la
noblesa, de la persona humana. Falta
la ruta, el camí clar que informi els
passos damunt la terra: aquestes
ànimes ―les heu trobades, com jo―
es deixaran arrossegar després per la
vanitat pueril, per la ufanor egoista,
per la sensualitat.

Llur llibertat es demostra estèril, o bé
dóna fruits ridículs, també
humanament. Qui no escull ―amb
plena llibertat!― una norma recta de
conducta, tard o d’hora es veurà
manejat per d’altres, viurà en la
indolència ―com un paràsit―,
subjecte a allò que els altres



determinin. Es prestarà a ésser
sacsejat per qualsevol cop de vent, i
els altres ho resoldran tot sempre per
ell. Aquests núvols són sense aigua,
portats d’ací d’allà per les ventades,
arbres tardorencs, infructuosos,
morts dues vegades, sense arrels,[26]
per més que s’encobreixin amb un
xerroteig continuat, amb pal·liatius
amb els quals intenten d’esfumar
l’absència de caràcter, de valentia i
d’honradesa.

Però no em coacciona ningú!,
repeteixen obstinadament. Ningú?
Tots coaccionen aquesta il·lusòria
llibertat, que no s’arrisca a acceptar
responsablement les conseqüències
d’actuacions lliures, personals. On no
hi ha amor de Déu, s’hi fa un buit
d’exercici individual i responsable,
de la pròpia llibertat: allí ―malgrat
les aparences― tot és coacció.
L’indecís, el qui és irresolut, és com
una matèria blanca a mercè de les
circumstàncies; qualsevol l’emmotlla



al seu voler i, abans que res, ho fan
les passions i les tendències pitjors
de la naturalesa ferida pel pecat.

Recordeu la paràbola dels talents.
Aquell servent que en rebé un, podia
―com els seus companys― emprar-
lo bé, mirar que li rendís, aplicant les
qualitats que posseïa. I què delibera?
El preocupa la por de perdre’l. Bé.
Però, i després? El colga![27] I allò no
dóna fruit. No oblidem aquest cas de
por malaltissa d’aprofitar
honradament la capacitat de treball,
la intel·ligència, la voluntat, tot
l’home. El colgo ―sembla afirmar
aquest desgraciat―, però la meva
llibertat queda salva! No. La llibertat
s’ha inclinat vers quelcom de molt
concret, vers la sequedat més pobra i
àrida. Ha pres partit, perquè no tenia
més remei que triar: però ha triat
malament.

Res no és més fals que oposar la
llibertat a la pròpia donació, ja que



aquesta ve com a conseqüència de la
llibertat. Mireu: quan una mare se
sacrifica per amor dels seus fills, ha
triat; i, segons la mesura d’aquest
amor, així es manifestarà la seva
llibertat. Si aquest amor és gran, la
llibertat apareixerà fecunda; el bé
dels fills prové d’aquesta beneïda
llibertat, que suposa donació i prové
d’aquesta beneïda donació, que és
justament llibertat.

Però em preguntareu, quan
aconseguim allò que estimem amb
tota l’ànima ja no continuarem
buscant. Ha desaparegut la llibertat?
Jo us asseguro que aleshores és més
operativa que mai, perquè l’amor no
s’acontenta amb un acompliment
rutinari ni es compagina amb el tedi
o amb l’apatia. Estimar significa
recomençar cada dia a servir, amb
obres d’afecte.

Hi insisteixo: voldria gravar-ho al foc
en cadascú: la llibertat i la donació



no es contradiuen: se sostenen
mútuament. La llibertat només pot
lliurar-se per amor; no concebo cap
altra mena de despreniment. No és
cap joc de paraules, més o menys
encertat. En la donació voluntària, a
cada instant d’aquesta dedicació, la
llibertat renova l’amor, i renovar-se
és ser contínuament jove, generós,
capaç de grans ideals i de grans
sacrificis. Recordo que em vaig
endur una alegria en saber que dels
joves, en portuguès, se’n diu os
novos. I ho són. Us explico aquesta
anècdota perquè ja he complert
bastants anys, però quan reso al peu
de l’altar al Déu que omple d’alegria
la meva joventut,[28] em sento molt
jove i sé que mai no arribaré a
considerar-me vell; perquè, si sóc
fidel al meu Déu, l’Amor em
vivificarà contínuament: es
renovarà, com la de l’àliga, la meva
joventut.[29]



Per amor a la llibertat, ens lliguem.
Únicament la supèrbia atribueix a
aquests lligams el pes d’una cadena.
La veritable humilitat, que ens
ensenya Aquell que és mans i humil
de cor, ens mostra que el seu jou és
suau i la seva càrrega lleugera;[30] el
jou és la llibertat, el jou és l’amor, el
jou es la unitat, el jou és la vida, que
Ell ens guanyà a la Creu.

La llibertat de les consciències

Quan, durant els meus anys de
sacerdoci, no diré que predico, sinó
que clamo el meu amor a la llibertat
personal, noto en alguns un posat de
desconfiança, com si sospitessin que
la defensa de la llibertat enclogués
un perill per a la fe. Que es
tranquil·litzin aquests pusil·lànimes.
Exclusivament atempta contra la fe
una equivocada interpretació de la
llibertat, una llibertat sense cap fi,
sense norma objectiva, sense llei,
sense responsabilitat. En un mot: el



llibertinatge. Malauradament, és això
el que alguns propugnen; aquesta
reivindicació sí que constitueix un
atemptat a la fe.

Per això no és exacte parlar de 
llibertat de consciència, que equival a
avaluar com de bona categoria moral
el fet que l’home rebutgi Déu. Ja hem
recordat que podem oposar-nos als
designis salvadors del Senyor;
podem, però no hem de fer-ho. I si
algú adoptava deliberadament
aquesta actitud, pecaria per
transgressió del manament primer i
fonamental: estimaràs Jahvé amb tot
el cor.[31]

Jo defenso amb totes les meves forces
la llibertat de les consciències[32] que
denota que no és lícit a ningú
d’impedir que la criatura reti culte a
Déu. S’han de respectar les legítimes
ànsies de veritat: l’home té una
obligació greu de cercar el Senyor, de
conèixer-lo i adorar-lo, però a la



terra ningú no s’ha de permetre
d’imposar al proïsme la pràctica
d’una fe que no té; de la mateixa
manera que ningú no pot apropiar-se
el dret de fer mal a qui l’ha rebuda
de Déu.

La Nostra Santa Mare l’Església
sempre s’ha pronunciat per la
llibertat, i ha rebutjat tots els
fatalismes, antics i menys antics. Ha
assenyalat que cada ànima és
mestressa del seu destí, per bé o per
mal: i els qui no es van apartar del bé
aniran a la vida eterna; els qui
cometeren el mal, al foc etern.[33]
Sempre ens impressiona aquesta
tremenda capacitat teva i meva, de
tots, que revela alhora el signe de la
nostra noblesa. Talment el pecat és un
mal voluntari, que de cap manera no
fóra pecat si no tingués el seu principi
en la voluntat: i és tanta l’evidència
d’aquesta afirmació, que els pocs savis
i els molts ignorants que habiten el
món, hi estan d’acord.[34]



Torno a aixecar el cor en acció de
gràcies al meu Déu, al meu Senyor,
perquè res no el privava d’haver-nos
creat impecables, amb un impuls
irresistible vers el bé, però va creure
que els seus servidors serien millors si
el servien lliurement.[35] Que en són,
de grans, l’amor, i la misericòrdia del
nostre Pare! Davant aquestes
realitats de les seves bogeries divines
pels fills, jo voldria tenir mil boques,
mil cors, més encara, que em
permetessin de viure en una
contínua lloança a Déu Pare, a Déu
Fill, a Déu Esperit Sant. Penseu que el
Totpoderós, el qui amb la seva
Providència governa l’Univers, no
desitja servents forçats: s’estima més
fills lliures. Ha ficat en l’ànima de
cada un de nosaltres ―per bé que
naixem proni ad peccatum, inclinats
al pecat, per la caiguda de la primera
parella― una espurna de la seva
intel·ligència infinita, l’atracció
envers allò que és bo, una ànsia de
pau perdurable. I ens mena a



entendre que la veritat, la felicitat i
la llibertat s’aconsegueixen quan
procurem que germini en nosaltres
aquesta llavor de vida eterna.

Respondre que no a Déu, rebutjar
aquest principi de felicitat nova i
definitiva, ho ha deixat en mans de la
criatura. Però si obra així, deixa de
ser fill per convertir-se en esclau. 
Cada cosa és allò que li convé segons
la seva naturalesa; per això, quan es
mou a la recerca de quelcom estrany,
no actua segons la seva pròpia
manera de ser, sinó per un impuls
d’altri; i això és servil. L’home és
racional per naturalesa. Quan es
comporta segons la raó, ho fa pel seu
moviment propi, tal com qui és: i això
és propi de la llibertat. Quan peca,
obra fora de raó, i aleshores es deixa
conduir per l’impuls d’un altre,
subjecte en confins aliens, i per això
qui accepta el pecat és servent del
pecat.[36]



Permeteu-me que insisteixi en això;
és molt clar i ho podem comprovar
sovint al nostre entorn o en el nostre
propi jo: cap home no s’escapa d’una
servitud o altra. Els uns es
prosternen davant el diner; els altres
adoren el poder; i d’altres, la relativa
tranquil·litat de l’escepticisme; i n’hi
ha que descobreixen en la sensualitat
el seu vedell d’or. I el mateix s’esdevé
amb les coses nobles. Ens afanyem
en una feina, en una empresa de
proporcions més o menys grans, en
l’acompliment d’una obra científica,
artística, literària, espiritual. Si un
hom s’hi aferma, si hi posa una
veritable passió, el qui s’hi lliura en
viu esclau, es dedica amb goig al
servei de la finalitat de la seva tasca.

Esclavitud per esclavitud ―si,
tanmateix, hem de servir, ja que tant
si ho admetem com si no, això és la
condició humana―, no hi ha res més
bo que reconèixer-se esclaus de Déu
per Amor. Perquè en aquest moment



perdem la situació d’esclaus, per a
convertir-nos en amics, en fills. I es
aquí on es manifesta la diferència:
afrontem les honestes ocupacions del
món amb la mateixa passió, amb el
mateix afany que els altres, però amb
la pau en el fons de l’ànima; amb
alegria i serenitat, també en les
contradiccions: perquè no dipositem
la confiança en allò que passa, sinó
en allò que roman per sempre, no
som fills de l’esclava, sinó de la lliure.
[37]

D’on ens ve aquesta llibertat? Ve de
Crist, Senyor Nostre. Aquesta és la
llibertat amb què ens ha redimit.[38]
Per això ensenya: si el Fill, doncs, us
ateny la llibertat, sereu lliures de
viure.[39] Els cristians no hem de
manllevar a ningú el veritable sentit
d’aquest do, ja que l’única llibertat
que salva l’home és cristiana.

Em plau de parlar de l’aventura de la
llibertat, perquè així es desenvolupa



la vostra vida i la meva. Lliurement
―com a fills, hi insisteixo, no com a
esclaus―, seguim el sender que el
Senyor ha assenyalat per a cada un
de nosaltres. Assaborim aquesta
amplitud de moviments com un regal
de Déu.

Lliurement, sense cap coacció,
perquè em dóna la gana, em
decideixo per Déu. I em comprometo
a servir, a convertir la meva
existència en una donació als altres,
per amor al meu Senyor Jesús.
Aquesta llibertat m’anima a clamar
que res, a la terra, no em separarà de
la caritat de Crist.[40]

Responsables davant Déu

Déu al principi va fer l’home i el va
deixar en mans del seu lliure arbitri.
Això no s’esdevindria si no tingués
lliure elecció.[41] Som responsables
davant Déu, de totes les accions que
realitzem lliurement. Aquí no hi
caben anonimats; l’home es troba de



cara al seu Senyor, i està en la seva
voluntat que es resolgui a viure com
un amic o com un enemic. Així
comença el camí de la lluita interior,
que és una empresa per a tota la
vida, perquè mentre dura el nostre
pas per la terra ningú no ha assolit la
plenitud de la seva llibertat.

La nostra fe cristiana ens porta, a
més, a assegurar a tothom un clima
de llibertat, començant per allunyar
tota mena de coaccions enganyoses
en la presentació de la fe. Si som
arrossegats vers Crist, creiem sense
voler; aleshores s’usa la violència, no
la llibertat. Sense que un ho vulgui, es
pot entrar a l’Església; sense que un
ho vulgui, es pot acostar a l’altar; pot,
sense voler-ho, rebre el Sagrament.
Però només pot creure el qui vol.[42] I
resulta evident que arribats a l’edat
de la raó, cal la llibertat personal per
a entrar a l’Església, i per a
correspondre a les contínues crides
que el Senyor ens adreça.



En la paràbola dels invitats al sopar,
el pare de família, després de saber
que alguns dels qui havien d’acudir a
la festa s’han excusat amb raons i
excuses fàcils, ordena al criat: surt
pels camins i pels tancats i fes entrar
per força ―compelle intrare― els que
trobis, perquè vinguin.[43] Això no és
coacció? ¿No és fer ús de violència
contra la legítima llibertat de cada
consciència?

Si meditem l’Evangeli i ponderem els
ensenyaments de Jesús, no
confondrem aquestes ordres amb la
coacció. Vegeu de quina manera Crist
insinua sempre: si vols ésser
perfecte... si algú em vol seguir.
Aquest compelle intrare no comporta
violència física ni moral: reflecteix
l’empenta de l’exemple cristià, que
en la seva manera de procedir
mostra la força de Déu: mireu com
atreu el Pare: delecta ensenyant, sense
imposar la necessitat. És així com
atreu cap a Ell.[44]



Quan un respira aquest ambient de
llibertat, s’entén ben clar que obrar
malament no es cap alliberament,
sinó una esclavitud. Qui peca contra
Déu conserva el lliure arbitri quant a
la llibertat de coacció, però l’ha
perdut quant a la llibertat de culpa.
[45] Potser manifestarà que s’ha
comportat d’acord amb les seves
preferències, però no aconseguirà de
pronunciar la veu de la veritable
llibertat, per tal com s’ha fet esclau
d’allò que ell mateix ha decidit, i s’ha
decidit per la cosa pitjor, per
l’absència de Déu, i allí no hi ha
llibertat.

Us ho torno a dir: no accepto cap
altra esclavitud que la de l’Amor de
Déu. I això perquè, tal com ja us ho
he comentat en d’altres moments, la
religió és la major rebel·lia de l’home
que no tolera viure com una bèstia,
que no es conforma ―no s’aquieta―
si no tracta i coneix el Creador. Us
vull rebels, lliures de tot lligament,



perquè us vull amb mi ―és Crist qui
ens hi vol!― fills de Déu. Esclavatge o
filiació divina: heus aquí el dilema de
la nostra vida. O fills de Déu o
esclaus de la supèrbia, de la
sensualitat, d’aquest egoisme
angoixós en què tantes ànimes
semblen debatre’s.

L’Amor de Déu assenyala el camí de
la veritat, de la justícia, del bé. Quan
ens decidim a respondre al Senyor: la
meva llibertat per a Vós, ens trobem
alliberats de totes les cadenes que
ens havien lligat a coses sense
importància, a preocupacions
ridícules, a ambicions mesquines. I la
llibertat ―tresor incalculable, perla
meravellosa que fóra trist de llençar
a les bèsties[46] ― és esmerçada tota
sencera a aprendre de fer el bé.[47]

Aquesta és la llibertat gloriosa dels
fills de Déu. Els cristians acovardits
―cohibits o envejosos― en llur
conducta, davant el llibertinatge dels



qui no han acollit la Paraula de Déu,
demostrarien tenir un concepte
miserable de la nostra fe. Si de debò
complim la Llei de Crist ―si ens hi
esforcem, perquè no sempre ho
aconseguirem―, ens descobrirem
proveïts d’aquesta meravellosa
gallardia d’esperit, que no necessita
anar a cercar enlloc més el sentit de
la dignitat humana més completa.

La nostra fe no és cap càrrega, ni cap
limitació. Quina pobra idea de la
veritat cristiana manifestaria qui
raonés així! En decidir-nos per Déu,
no hi perdem res, ho guanyem tot:
qui al preu de l’ànima conserva la
vida, la perdrà; i qui perdi la seva vida
per amor meu, la retrobarà.[48]

Hem tret la carta guanyadora, el
primer premi. Mai que hi hagi res
que ens privi de veure això
clarament, examinem l’interior de la
nostra ànima: potser hi trobarem
poca fe, poc tracte personal amb Déu,



poca vida d’oració. Hem de pregar al
Senyor ―mitjançant la seva Mare i
Mare Nostra― que ens augmenti el
seu amor, que ens concedeixi de
tastar la dolçor de la seva presència,
ja que és tan sols quan hom estima
que arriba a la llibertat més plena: la
de no voler abandonar mai, per tota
l’eternitat, l’objecte dels nostres
amors.

[1] Lc V, 4.

[2] Lc V, 8.

[3] St. Agustí, Sermó CLXIX, 13 (PL 38,
923).

[4] Lc XIX, 14.

[5] Dt XXX, 15-16, 19.

[6] Mt XIX, 21.

[7] Mt XIX, 22.



[8] Lc I, 38.

[9] Hebr. X, 7.

[10] Cfr. Lc XXII, 44.

[11] Is LIII, 7.

[12] Ioh X, 17-18.

[13] Ioh VIII, 32.

[14] Orígenes, Commentarii in
Epistolam ad Romanos, V, 6 (PG 14,
1034-1035).

[15] Cfr. Gal IV, 31.

[16] Cfr. Ioh XIV, 6.

[17] Cfr. Act IX, 6.

[18] Mt XXII, 37.

[19] Rom VIII, 21.

[20] St. Màxim Confessor, Capita de
charitate, II, 32 (PG 90, 995).



[21] St. Tomàs d’Aquino, Super
epistolas S. Pauli lectura. Ad
Romanos, cap. II, lect. III, 217 (ed.
Marietti, Torino, 1953).

[22] Orígenes, Contra Celsum, VIII, 36
(PG 11, 1571).

[23] Mt IV, 10.

[24] Cfr. Mt XI, 30.

[25] Ps II, 3.

[26] Iudae, 12.

[27] Cfr. Mt XXI, 18.

[28] Ps XLII, 4.

[29] Cfr. Ps CII, 5.

[30] Cfr. Mt XI, 29-30.

[31] Dt VI, 5.

[32] Lleó XIII, Enc. Libertas
praestantissimum, 20-VI-1888, ASS 20
(1888), 606.



[33] Símbol Quicumque.

[34] St. Agustí. De vera religione, XIV,
27 (PL 34, 133)

[35] St. Agustí, Ibídem (PL 34, 134).

[36] Ioh VIII, 34. St. Tomàs d’Aquino, 
Super Evangelium S. Ioannis lectura,
cap. VIII, lect. IV, 1204 (ed. Marietti,
Torino, 1952).

[37] Gal IV, 31.

[38] Cfr. Gal IV, 31.

[39] Ioh VIII, 36.

[40] Cfr. Rom VIII, 39.

[41] St. Tomàs d’Aquino, Questiones
disputatae. De malo, q. VI, a. I.

[42] St. Agustí, In Ioannis Evangelium
tractatus, XXVI, 2 (PL 35, 1607).

[43] Lc XIV, 23.



[44] St. Agustí, In Ioannis Evangelium
tractatus, XXVI, 7 (PL 35, 1610).

[45] St. Tomàs d’Aquino, Ibídem.

[46] Cfr. Mt. VII, 6.

[47] Cfr. Is I, 17.

[48] Mt X, 39.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/la-llibertat-un-
do-de-deu/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/la-llibertat-un-do-de-deu/
https://opusdei.org/ca-ad/article/la-llibertat-un-do-de-deu/
https://opusdei.org/ca-ad/article/la-llibertat-un-do-de-deu/

	La llibertat, un do de Déu

