opusdei.org

La cristologia
catolica

Text de la conferéncia que
Mons. Angelo Amato va
pronunciar durant les XLIII
Jornades de Questions
Pastorals, el passat dia 7 de
febrer al Seminari Conciliar de
Barcelona. L'acte fou organitzat
pel Centre Sacerdotal
Montalegre, iniciativa
promoguda per la Societat
Sacerdotal de la Santa Creu.

08/02/2008



[ Més informacio de les XLIII
Jornades de Qiiestions Pastorals ]

1. Una emergencia cristologica

Jesucristo constituye la identidad
cristiana en su estadio naciente, y la
cristologia no es otra cosa que la
reflexion creyente sobre este ADN
del Cristianismo. En concreto la tarea
de la cristologia es la de anunciar
siempre de nuevo y motivar
constantemente hoy la fe en el
misterio de la encarnacion salvifica,
expresada en el simbolo niceno-
costantinopolitano de 381:

«Et in unum Dominum Iesum
Christum, Filium Dei unigenitum,

et ex Patre natum ante omnia
saecula.

Deum de Deo, lumen de lumine,
Deum verum de Deo vero,


https://opusdei.org/article/informacions-sobre-les-xliii-jornades-de-questions-pastorals/
https://opusdei.org/article/informacions-sobre-les-xliii-jornades-de-questions-pastorals/

genitum, non factum,
consubstantialem Patri: per quem
omnia facta sunt.

Qui propter nos homines et propter
nostram salutem descendit de caelis.

Et incarnatus est de Spiritu Sancto ex
Maria Virgine, et homo factus est.

Crucifixus etiam pro nobis sub
Pontio Pilato; passus et sepultus est,

et resurrexit tertia die, secundum
Scripturas,

et ascendit in caelum, sedet ad
dexteram Patris.

Et iterum venturus est cum gloria,

iudicare vivos et mortuos, cuius
regni non erit finis».

La cristologia es, por lo tanto,
«intellectus et redditio mysterii
incarnationis et redemptionis in
cultura nostrae aetatis».



A diferencia de la teologia ortodoxa,
anclada sustancialmente en la
cristologia de los Padres de la Iglesia
y de los primeros siete concilios
ecuménicos, y a diferencia asimismo
de la teologia protestante, con su
tipica cristologia de la Cruz, la
cristologia catdlica presenta una
originalidad metodoldgica con una
triple referencia: escucha fundante
de la Sagrada Escritura, adhesion
indispensable a la tradicion de la
Iglesia (gran teologia, liturgia,
espiritualidad) y didlogo con la
cultura.

La cristologia catdlica, por
consiguiente, tendria una constante
contenutistica, al reproponer y
motivar siempre de nuevo el nucleo
esencial de la cristologia
(encarnacion y redencion), y una
variable metodoldgica, dada por el
dialogo con los diferentes contextos
culturales: secularizacion, pluralismo



religioso, post-modernidad,
relativismo, indiferentismo.

Si, tedricamente hablando, la
impostacion catodlica parece la mas
adecuada y completa, ya que es
capaz de componer de manera
armonica las instancias de fidelidad
a la tradicion de la Iglesia (cristologia
ortodoxa) y de adhesion al texto
biblico (cristologia protestante) con
las instancias y los desafios
provenientes de la cultura
contempordanea, en realidad los
resultados no parecen del todo
satisfactorios. Con frecuencia la
cristologia aparece reductiva,
minimalista, insuficiente, porque no
acoge el Misterio revelado en su
integridad. Y ello deriva — como
sefiala la Conferencia Episcopal
Espariola, aunque el juicio vale para
toda la Iglesia — de una concepcion
racionalista de la fe y de la
revelacién, de un humanismo
inmanentista aplicado a Jesucristo,



de la absolutizacion arbitraria del
método histérico-critico. En
definitiva, se ha abandonado lo que
era especificamente cristiano, como
el valor definitivo y universal de la
revelacién de Cristo, su condiciéon de
Hijo del Dios vivo, su presencia real
en la Iglesia, la universalidad de su
sacrificio redentor. [1]

Se trata de una situacion critica, de
una verdadera y propia emergencia,
no fisioldgica, desde luego, sino mas
bien patoldgica, que afecta a toda la
Iglesia y necesita una rapida terapia
de curacion.

2. Un Cristo «desfigurado»

2.1. Una investigacion débil sobre
Jesucristo

No pretendemos de ningun modo
formular una valoracion negativa de
la investigacion historico-critica.
Reconocemos, por el contrario, que a
ella se debe un mayor conocimiento



del texto biblico y del contexto social
y religioso de la Palestina del siglo
primero de la era cristiana. Sin
embargo, no podemos dejar de
constatar que tal investigacion ha
fragmentado la imagen de Jesus en
una multiplicidad de
interpretaciones a menudo
contradictorias y no raramente
tendentes a disminuir su
importancia universalmente
salvifica.

Ciertamente, también el arte nos ha
transmitido una galeria riquisima de
retratos: el Cristo transfigurado de
los iconos bizantinos no es el Cristo
muerto de Mantegna y el severo Juez
miguelangelesco de la Capilla Sixtina
no es el Cristo humanisimo y
desfigurado de Rouault. Pero en
todas estas imagenes emergia, en el
fondo, una precisa identidad: la del
Hijo de Dios encarnado, verdadero
Dios y verdadero hombre. La
creatividad artistica respetaba



sustancialmente los canones biblicos,
ofreciendo, aun en la diversidad de
las interpretaciones, los rasgos
esenciales para un inmediato
reconocimiento del rostro de Cristo.

[2]

Lo mismo se puede decir de las
grandes presentaciones literarias de
Jesus: diversas en sus puntos de vista
pero convergentes en las lineas de
fondo. El Cristo “epifania de Dios” de
Fedor Dostoievskij es diverso del
Cristo “hijo del hombre” de Miguel de
Unamuno, asi como el “Cristo de la
santa Agonia” de Georges Bernanos
no coincide con el Cristo
“revolucionario del amor” de
Giovanni Papini o con “el eterno
comparfiero del hombre” del Shusaku
Endo. Narraciones literarias
diferentes, pero el mismo Cristo de la
tradicion biblica y eclesial.

La investigacion contemporanea
sobre el Jesus historico, por el



contrario, parece haber extraviado el
rostro auténtico del Sefior,
reduciéndolo a una oscura figura del
pasado, del cual nada puede
afermarse certeza, sino que fue al
maximo, un moralista, un
revolucionario o un predicador.

A diferencia de todos los demas
grandes personajes de la antigiedad
— Buda, Socrates, Confucio, Julio
Cesar... —de los cuales no se discute
casi nada, respecto a Jesus hay un
verdadero y propio encarnizamiento
investigativo, que, con frecuencia,
llega, si no a negar su misma
existencia historica, ciertamente a
disolver su significato y valor,
sembrando la sombra de la duda
sobre todo aquello que dijo e hizo,
que la Iglesia ha transmitido y vivido
con fidelidad en sus dos mil afios de
existencia. Se trata de una verdadera
y propia galeria de falsificaciones, en
las que Jesus se pierde en una
madeja de mitos y leyendas, en base



a pretendidos descubrimientos de
nuevas fuentes o desconcertantes
interpretaciones finalmente
“verdaderas” del fundador del
Cristianismo. [3]

Concordamos con cuanto Klaus
Berger, docente de Teologia del
Nuevo Testamento en la facultad de
teologia evangélica de la universidad
de Heidelberg y uno de los mas
conocidos exegetas de lengua
alemana, afirma en su reciente libro
dedicado a Jesus:

«Algunos estudiosos han sacado su
imagen de Jesus exclusivamente de
una parte de los tres primeros
evangelios, los de Mateo , Lucas ,
Marcos , sin tener en consideracion
el evangelio de Juan . Después han
puesto en cuestion la autenticidad de
muchas otras palabras de Jesus. Sin
demasiadas escrupulos han
declarado leyenda textos que
podrian resultar embarazosos para



los iluminados contemporaneos,
atribuyendo a la comunidad formada
tras la Pascua la responsabilidad del
hecho de que Jesus se haya
convertido en una especie de Dios.
Esto ha redimensionado a Jesus: lo
ha convertido una persona
cualquiera, que ha dicho y hecho
menos de lo que cuenta el Nuevo
Testamento. Las narraciones sobre
Jesus fueron privadas de su sal,
haciéndose insulsas e insipidas. Y la
persona misma de Jesus fue
empequefiecida»r. [4]

Esta reduccion hermenéutica de
Jesus acaba por apagar todo interés
en €l y en sus ideales. Ha sido
reducido a una sombra aquel que se
ha definido luz del mundo. ;Cémo se
puede seguir y amar a un fantasma
asi? [5]

2.1. Una historia todavia por conocer

Todo ello, sin embargo, no es una
novedad. Para los estudiosos de la



investigacion historica sobre Jesus se
trata de una pelicula ya vista. Hoy, de
hecho, parece que hayamos
regresado a los inicios de la Leben-
Jesu -Forschung de los siglos
[dieciocho y diecinueve] XVIII-XIX,
[6] cuando, en plena euforia
racionalista, Hermann Samuel
Reimarus (+ 1768) rechazé como
fraudulenta la imagen
neotestamentaria de Jesus, muerto y
resucitado, verdadero Diosy
verdadero hombre. Tuvo inicio asi el
llamado «retorno al auténtico Jesus
de la historia», con las numerosas
vidas racionalistas, sobre todo
protestantes, como, por ejemplo, la
de de Heinrich E.G. Paulus, que
acepta los milagros de Jesus, pero
explicaAndolos de modo racional: las
curaciones milagrosas serian debidas
a las simple fuerza sicoldgica de
Jesus. A las vidas racionalistas les
siguieron las interpretaciones
fantasticas, en las que la clave
interpretativa de Jesus ya no era la



razon sino la fantasia: se inventan
personajes, se narran episodios
jamas mencionados en los evangelios
—Jesus que llora por la muerte de
Socrates (1) —, se prefieren los
apocrifos a los evangelios candnicos.
Estas vidas fantasticas, por ejemplo,
explican los milagros recurriendo a
la “Reiseapotheke” (una especie de
farmacia de viaje), que Jesus llevaba
siempre consigo.

A todo ello sigui0 la interpretacion
mitica de David Friedrich Strauss, la
escéptica de Bruno Bauer (que nego
la misma existencia histdrica de
Jesus), la estética de Ernst Renan, la
liberal de Adolf von Harnack, la
modernista de Alfred Loisy. En este
caleidoscopio interpretativo, habia
una pre-comprension de fondo: el
rechazo a priori de lo sobrenatural,
la duda metddica sobre la validez
testimonial de las fuentes
neotestamentarias y el



reconocimiento del solo mensaje
moralista de Jesus.

La publicistica hodierna - peliculas,
documentales, novelas,
publicaciones de nuevos “apdcrifos”,
el “Jesus Seminar” — parece querer
proponer de nuevo el mismo clima
creado por la teoria del fraude de
Reimarus, que consideraba el
Cristianismo como fruto del engafio
de los primeros discipulos. Retorna,
pues, de actualidad el juicio del
famoso estudioso protestante
Joachim Jeremias, gran intérprete del
Nuevo Testamento, que definio tal
teoria «necia y diletante». [7]

2.3. El caracter «biografico» de los
Evangelios

Afortunadamente, otros
acercamientos no ideoldgicos han
sacado a la figura de Cristo del
callejon sin salida del prejuicio
racionalista para colocarlo en la via
maestra de la investigacion cientifica



mas solida y no condicionada a
priori . Se trata de un siglo de
desarrollos originales y positivos,
que han dado resultados
convincentes.

En efecto, al racionalismo liberal se
opusieron con toda la fuerza de su
competencia y su prestigio los
exponentes de la llamada teologia
dialéctica, que, con Rudolf Bultmann,
mas que apuntar al Jesus de la
historia hicieron hincapié en el
Cristo del kerygma. Deseando, sin
embargo, reconocer también el dato
historico, han sido numerosos los
estudiosos — entre los cuales el ya
citato Jeremias, pero también Ernst
Kiasemann. Gunther Bornkamm,
Heinz Conzelmann - que
revalorizaron en modo sustancial el
Jesus de la historia como importante
para la fe, desde el momento que la
comunidad cristiana primitiva no
tenia intencion de dejar que se



esfumara en el mito la historia y la
persona de su maestro.

En esta linea de revalorizacion de la
fiabilidad histérica de los Evangelios,
se insertan estudiosos como Charles
Harold Dodd, con su insuperable
analisis de los fundamentos
historicos del cuarto evangelio; los
exponentes de la escuela
escandinava, con su estudio sobre los
medios y los controles de la
transmision de la tradicion oral y
escrita en tiempos de Jesus. La fase
mas reciente de esta cuestion,
llamada “ Third Quest ” — tras la
“primera” racionalista y la “segunda”
bultmanniana y post-bultmanniana
—, subraya, sobre indiscutibles bases
arqueologicas, papirologicas e
histérico-documentarias (como la
valorizacion de nuevas fuentes no
ficticias sino auténticas: Qumran,
Nag-Hammadji, la literatura inter-
testamentaria y helenistica), la
validez historica de los Evangelios,



ofreciendo al respecto una adecuada
criteriologia. En esta linea se pone el
optimo volumen Jests, la respuesta a
los enigmas del prof. Armand Puig i
Tarrech. [8]

A todo ello se debe afiadir también
una nutrida serie de estudiosos, que,
trabajando sobre la literatura
comparada, han dato asimismo una
respuesta convincente a la vexata
quaestio de silos Evangelios nos
transmiten una vida de Jesus o son
simplemente fruto del la experiencia
religiosa de la primera comunidad
cristiana. Desgraciadamente, una
actitud escéptica, tanto por parte de
la literatura académica como de la
formacion catequistica, tiende a
subestimar o incluso a rechazar del
todo la finalidad biografica de los
Evangelios.

En realidad, comenzando con Clyde
Weber Votaw, que colocaba los
evangelios en el ambito de la



literatura biografica greco-romana, y
prosiguiendo con Graham N.
Stanton, Charles H. Talbert, Philip
Shuler (que motiva el caracter
biografico del evangelio de Mateo),
Hubert Cancik (que muestra la
estructura historiografica de
Marcos), y Klaus Berger, se llega a la
sintesis de Richard Burridge, el cual,
mediante un analisis comparado de
las biografias helenisticas greco-
romanas, incluido el Moisés de Filon
de Alejandria, reafirma el caracter
“biografico” de los Evangelios.
Burridge muestra como el verdadero
género literario de los Evangelios es
el bios . Como las biografas de la
época ( bioi ), en efecto, también los
Evangelios tienen una longitud
relativamente breve; tienen un solo
protagonista (Jesucristo, y sélo €l; los
demas personajess, incluida su
madre o el mismo Pedro, disponen
de un espacio minimo); a diferencia
de las modernas biografias, se
concentran en el periodo mas



significativo del personaje
biografiado: en nuestro caso en el
ministerio publico de Jesus y en el
misterio pascual, con una breve
referencia a su nacimiento. [9]

Podemos entonces resumir los
resultados mas fiables de la
investigacion sobre la vida de Jesus
sefialando lo siguiente:

1. los datos cientificamente mas
acreditados concuerdan en dar
testimonio del valor histérico de los
Evangelios;

2. los estudiosos revalorizan también
la fiabilidad histérica del Evangelio
de Juan, notando su fuerte conexion
con el propio ambiente socio-
cultural, con sus numerosos topoti ,
hoy arqueoldgicamente confirmados;

3. finalmente, un estudio
desapasionado, libre de prejuicios
racionalistas, lleva a concluir que los
Evangelios son parte del género



literario bios : eso significa que las
narraciones evangélicas estan mas
interesadas en referir acerca de “las
gestas” de Jesus que a dar testimonio
de la “fe” de los primeros cristianos.

Los evangelios se concentran en la
persona, el mensaje, las actitudes y
las obras de Jesus, en resumen, sobre
su “vida”, en su momento mas
decisivo. La experiencia cristiana, en
cambio, nos ha sido transmitida
sobre todo en el resto del Nuevo
Testamento: los Hechos de los
Apostoles , las Epistolas y el
Apocalipsis .

La Iglesia antigua no habria
elaborado los evangelios como bioi si
no hubiera estado interesada en la
persona de Jesus. El hecho de que los
evangelistas hayan elegido
expresarse a través del género
literario Evangelio , indica que hay
una existencia histdrica concreta en
la raiz de su testimonio: sila carne —



concluye Burridge — no hubiera
tenido relevancia para el evangelista
o si el revelador no hubiese asumido
en absoluto una existencia humana
plena, ¢por qué el evangelista habria
escrito un Evangelio? [10]

El valor historico de los Evangelios y
su cualidad biografica devuelven a la
teologia una base insustituible para
su elaboracion cristologica.

3. Armonia entre historia y fe:
Jestus de Nazaret de Benedicto XVI

El volumen Jestis de Nazaret de
Joseph Ratzinger-Benedicto XVI - se
inserta en este contexto. [11]
Siguiendo las vicisitudes del tiempo,
se coloca en el punto mas armonioso
de la investigacion historico-critica
contemporanea. El texto contiene dos
importantes premisas para el estudio
de la cristologia catdlica: una
premisa metodoldgica y otra
contenutistica.



3.1. Premisa metodoldgica

Metodoldgicamente hablando, el
Papa sigue la linea interpretativa que
reconoce tanto el valor historico-
documental y “biografico” de las
fuentes biblicas, como la armonia
entre el Jesus de la historia y el Cristo
de la fe. Se individua, ademas, una
“cristologia pre-pascual”, de la que el
mismo Jesus da testimonio durante
su existencia terrena.

El Santo Padre ya habia preparado
este volumen con su libro Unterwegs
zu Christus (2003), en el cual, el
entonces cardenal Ratzinger
lamentaba tres limites presentes en
la cristologia contemporanea. Ante
todo una inquietante
descristologizacion , que reduce a
Jesus a un simple personaje
humanitario y tolerante, que no
exige nada y aprueba todo. [12] En
segundo lugar, el rechazo de lo
sobrenatural como algo que esta



presente en la historia. Un prejuicio
que conduce a una interpretacion de
la figura de Jesus que se dice
“cientifica”, pero que, en realidad, es
“ideologica”. [13] En tercer lugar,
una mal entendida actualizacion,
que se convierte en criterio
arbitrario de individuacion de la
autenticidad las palabras y acciones
de Jesus, omitiendo elementos
centrales del misterio de Cristo, para
poner en evidencia sdlo lo que se
“presupone” que es “actual”:

«Las presuposiciones acerca de lo
que Jesus no podia ser (Hijo de Dios)
y de lo que debia ser, se convierten
en criterios de interpretacion, y
hacen aparecer como fruto de un
riguroso analisis historico lo que en
realidad es sdlo el resultado de
premisas filosoficas». [14]

En Jesus de Nazaret , el Santo Padre
relee la “historia” en su doble
significado, es decir, como



acontecimiento espacio-temporal (
Historie ) y como evento salvifico (
Geschichte ). Estos dos significados
dan la clave para entender en modo
armonico el “evento Cristo”, tal como
lo transmite la primera predicacion
apostolica post-pascual (cf. Hch 2,
22).

La historia de Jesus no es una
creacion mitoloégica de la comunidad
cristiana o una consecuencia de las
condiciones socio-politicas y
economicas del tiempo. Ella es un
soporte imprescindible de la realidad
de Jesus. Esa historia es necesaria
para no reducir la figura de Jesus a la
de un héroe imaginario o a un simple
maestro atemporal de humanidad, ni
caer en un fideismo acritico, como
sucede con las lecturas
fundamentalistas de la Biblia.

La originalidad del Cristianismo
reside justamente en la afirmacion
de que la historia humana ha



acogido al “evento Cristo”, regalo de
amor del Padre a toda la humanidad,;
el Verbo hecho carne que hay que
adorar; el Redentor que hay que
querer; el Juez escatologico que hay
que temer. Con eso se afirma que la
totalidad de su evento y cada uno de
sus «misterios» es historia de
salvacion de Dios Trinidad para el
hombre. En Cristo, la historia
humana se ha convertido en evento
salvifico.

Por lo tanto no “ sola fides ”, porque
una “ fides sine historia ” es
infundada. Ni tampoco “ sola historia
” porque una “ historia sine fide ” es
insuficiente para aferrar la verdad
del don de Dios en Cristo. Asi, “
historia et fides ” estan
inseparablemente unidas y
constituyen los pilares de la verdad
del Cristianismo, que es salvacion en
la historia y en la fe.



Por la fe biblica — advierte el Papa
con razon - es indispensable y
fundamental el factum historicum, es
decir la referencia a acontecimientos
histdricos realmente acaecidos. El
incarnatus est no es una afirmacion
poética o simbdlica, sino fuertemente
realista.

Por esto, él opta por una
interpretacion eclesial ( exégesis
canonica ), que, si por un lado confia
en los resultados de la investigacion
histérico-critica, sin embargo no
absolutiza su valor ni comparte su
actitud de sospecha metodica.

Sus criterios interpretativos son por
tanto los siguientes: confianza en la
autenticidad histdrica del dato
neotestamentario; afirmacion de la
unidad y la continuidad entre el
Antiguo y el Nuevo Testamento;
importancia hermenéutica de la
tradicion viva de la Iglesia; atencion
a la analogia de la fe, entendida



como consonancia de las
correspondencias interiores del dato
de fe.

3.2. Premisa contenutistica

La segunda premisa, que hace
referencia al contenido, constituye el
motivo dominante de la obra, y
consiste en la presentacion de Jesus
como el nuevo Moisés profetizado
por las Escrituras. Lo que hizo
decisiva la figura de Moisés no fue
tanto su potencia taumaturgica o la
liberacion de su pueblo de la
esclavitud egipcia, sino mas bien el
haber conversado «cara a cara» con
Dios, como hace el amigo con su
amigo (cf. Ex 33, 11). Este acceso
inmediato a Dios le permitio
comunicar al pueblo elegido la
palabra y la voluntad de Dios de
primera mano y sin falsificacion.

Sin embargo, esta familiaridad tenia
limites. Moisés, incluso hablando con
Dios, no vio nunca su rostro, sino



solo sus espaldas (Ex 33, 21s). La
vision plena de Dios debia ser
prerrogativa del nuevo Moisés, que
habria vivido en la presencia de Dios
no solo como amigo, sino como Hijo.
Y de esta comunidn filial é] habria
sacado su autoridad doctrinal, la
eficacia de sus obras de poder y la
originalidad de sus actitudes: «A Dios
nadie lo ha visto jamas: el Hijo unico,
que esta en el seno del Padre, nos lo
ha dado a conbocer» (Jn 1, 18).

Benedicto XVI ve realizada en Jesus,
plenamente y sin limites, la promesa
del nuevo profeta y del mediador de
la nueva alianza. Esta es la clave
para una recta comprension de Jesus.
Su ensefianza «con autoridad» no
proviene de un aprendizaje humano,
recibido en una escuela, sino del
contacto inmediato con el Padre, que
€l ve cara a cara y del que es “la
Palabra”: «La dimension cristoldgica,
es decir, el misterio del Hijo como
revelador del Padre, la “cristologia”,



estd presente en todos los discursos y
en todas las acciones de Jesus». [15]

4. La revalorizacion de la
“cristologia pre-pascual”

El volumen propone, por lo tanto,
abundantes elementos para una
cristologia pre-pascual — ignorada
por la mayor parte de los manuales
de cristologia —, ofrecida por el
mismo Jesus antes de la Pascua, que
posee todos los elementos que se
necesitan para una comprension
correcta de su misterio. Una
cristologia que por parte de Jesus es
explicita, pero que, antes de la
Pascua, queda implicita para los
discipulos. Ellos confesaran con fe a
Jesus en su encuentro con el
Resucitado. También aqui el Santo
Padre nos ofrece una novedad
teoldgica significativa, que merece
ser acogida y seguida.

Después del capitulo sobre las
tentaciones, el Papa afronta la



predicacion de Jesus. El capitulo
tercero, en efecto, trata del Evangelio
del Reino, que constituye el eje de la
predicacion pre-pascual de Jesus. La
llegada del Reino es la llegada misma
de Jesus. El Reino de Dios es Jesus en
persona. Es asi rechazada la
interpretacion secularistica del Reino
0 reino-centrismo , segun la cual el
Reino indicaria sencillamente un
mundo en el que dominan la paz, la
justicia y la salvaguardia de la
creacion, independientemente de la
referencia a Dios. Para el Papa, en
cambio, la expresion «Reino de Dios»
subraya justamente el sefiorio de
Dios, fuente y criterio de paz y
justicia en el mundo. Y es en
Jesucristo donde Dios obra y reina en
modo divino, es decir, sin poder
mundano; reinando y sirviendo con
amor; un amor que va hasta el fin,
hasta a la Cruz.

También el Sermodn de la montafia
(capitulos cuarto y quinto) es



cristologicamente decisivo. Jesus se
sienta sobre la «catedra» de la
montafia, no como los maestros de
Israel, sino como el nuevo Moisés, el
Moisés mas grande, que amplia la
alianza a todos los pueblos sobre el
nuevo Sinai. El Sermon de la
montafia es la nueva Torah traida
por Jesus. El Papa no examina todo el
contenido del Sermon, sino que elige
tres temas: las Bienaventuranzas, la
nueva Torah del Mesias y la Oracion.

Las Bienaventuranzas tienen un gran
valor para el discipulo, puesto que
antes han sido vividas y realizadas
por el mismo Cristo, como en su
prototipo. Ellas son una especie de
biografia oculta de Jesus; su retrato
fiel. [16] También las
Bienaventuranzas contienen
elementos concretos de una
cristologia implicita o pre-pascual,
que el Papa, en este contexto, llama
“cristologia escondida”. [17] Tras el
Sermon de la montafia yace la figura



de Cristo, de ese hombre que es Dios
y les ensefia a sus discipulos las
sendas de la verdadera vida.

Después de las Bienaventuranzas se
presenta la Torah del nuevo Mesias,
que no ha venido para abolir la ley
antigua sino a darle cumplimiento.
Este cumplimiento exige un “ plus”
de justicia: la justicia de los
discipulos de Jesus, en efecto, tiene
que ser superior a la de los escribas y
fariseos. Aun en la fidelidad y la
continuidad, la relacion entre la
Torah de Moisés y la Torah del
Mesias es, sin embargo, ilustrada a
través de una serie de antitesis: «se
dijo a los antiguos, pero yo os digo».

Con el fin de hacer luz sobre este
aspecto sorprendente, el Papa teje un
respetuoso dialogo con Jacob
Neusner, un rabino contemporaneo,
el cual, conversando idealmente con
Jesus, resulta impresionado por la
grandeza y pureza de sus palabras.



[18] Sin embargo, el rabino se queda
perplejo frente a la imposibilidad de
conciliar el corazén del Sermodn de la
montana con la Torah, decidiendo no
seguir a Jesus, sino permanecer fiel
al “eterno Israel”. [19]

¢Qué es lo que ha turbado al hebreo
observante Neusner frente al
mensaje de Jesus? La centralidad del
Yo de Jesus, que imprime a todo una
nueva direccion: «La perfeccion, el
ser santos como Dios es santo,
exigido por la Torah, ahora consiste
en seguir a Jesus». [20]

Es este el punto que distingue el
mensaje de Jesus de la fe del “eterno
Israel”. Cristo se coloca en el lugar de
la Torah: «Jesus se entiende a si
mismo como la Torah, la palabra de
Dios en persona». [21] En las antitesis
del Sermodn de la montafia aparece la
sublimidad del ethos del nuevo
Mesias: «no s6lo no matar, sino ir al
encuentro del hermano con el que se



estd en conflicto para reconciliarse
con él; nada de divorcios; no sélo
igualdad en el derecho (ojo por ojo,
diente por diente), sino dejarse
golpear sin devolver el golpe; amar
no solamente al préjimo, sino incluso
al enemigo». [22]

Esta cristologizacion de la Torah, que
impide al hebreo Neusner seguir a
Jesus, es el nucleo irrenunciable de la
ensefianza de Jesus.

Lo que la cristologia catolica
frecuentemente no consigue ver, el
hebreo Neusner lo ha percibido
claramente: antes de la Pascua, en su
predicacion, Jesus ha pretendido
tener una autoridad suprema, la
autoridad misma de Dios.

La lectura cristologica del Jesus
prepascual continua en los capitulos
sucesivos con la oracion de Jesus, con
la vocacion de los discipulos, con el
mensaje de las parabolas. El
amplisimo capitulo octavo trata mas



tarde de las grandes imagenes
judnicas relativas a Jesus. Frente a
una exégesis a la que le cuesta
bastante reconocer la historicidad
del cuarto Evangelio, considerandolo
una reconstruccion teoldgica tardia,
el Papa afirma, por el contrario,
siguiendo una exégesis mas atenta a
la fiabilidad historico-documentaria,
que el cuarto Evangelio se apoya en
un conocimiento
extraordinariamente preciso de los
lugares y de los tiempos y que,
ademas, su autor es un testigo ocular
fiable y veraz de los hechos de Jesus:

«La verdadera pretension del
[cuarto] Evangelio es la de haber
transmitido correctamente el
contenido de los discursos, el auto-
testimonio de Jesus en las grandes
controversias desarrolladas en
Jerusalén, a fin de que el lector
encuentre de veras los contenidos
decisivos de este mensaje y en €l la
auténtica figura de Jesus». [23]



El Evangelio de Juan, en cuanto
“Evangelio pneumatico”, no ofrece
una simple transcripcion
taquigrafica de las palabras y de las
acciones de Jesus, sino que nos
acompaifia, mediante el comprender
en el recuerdo, en la profundidad de
la palabra y de los acontecimientos:
«Este Evangelio nos muestra al
verdadero Jesus, y podemos usarlo
tranquilamente como fuente sobre
Jesus». [24]

Tras haber recalcado y justificado la
fiabilidad historica del cuarto
Evangelio, el Papa ilustra, con su
extraordinaria finura expositiva, las
grandes imagenes cristologicas
contenidas en €él: el agua, la vid y el
vino, el pan, el pastor.

Con la confesién de Pedro, en el nono
capitulo, tenemos otra importante
confirmacion de la autocomprension
de Jesus, que se ponia en el mismo
plano del Dios viviente:



«Era éste el elemento que la fe
rigidamente monoteista de los
Hebreos no conseguia aceptar; era
éste el elemento que incluso el
mismo Jesus podia preparar sélo
lenta y gradualmente. Era éste
también el elemento que - sin
olvidar la continuidad
ininterrumpida con la fe en la
unicidad de Dios — impregna su
entero mensaje y costituye su
aspecto mas nuevo, particular y
distintivo. El hecho de que el proceso
ante el Procurador romano se
transformara en un proceso contra
un mesianismo politico correspondia
al pragmatismo de los Saduceos. Pero
incluso el mismo Pilatos intuyo que,
en realidad, se trataba de cosa muy
distinta, esto es, que nunca le
habrian entregado para condenarlo a
un “rey” que fuera en verdad
politicamente prometedor». [25]

En Jesus las palabras y las promesas
mesianicas se hacen realidad de



forma desconcertante e inesperada.
Y los discipulos, turbados, percibian
que verdaderamente Jesucristo era
Dios en persona. Y manifestaban su
conviccion con los titulos de la
Antigua Alianza: Cristo, Hijo de Dios,
Sefior. Sélo tras la resurreccion la luz
de Pascua hizo exclamar a Tomas en
modo explicito y pleno: «Sefior mio y
Dios mio» (Jn 20,28).

También el hecho de la
Transfiguracion tiene que ver con la
divinidad de Jesus, estrechamente
relacionada con el misterio de la
Cruz. En este evento se hace visible
la intima compenetracion del ser de
Jesus con Dios. En su ser uno con el
Padre, Jesus mismo es Luz de Luz:

«Aquello que Fl es en su intimidad y
aquello que Pedro habia tratado de
decir en su confesion se hace
perceptible en este momento incluso
a los sentidos: el ser de Jesus en la luz



de Dios, su propio ser luz como Hijo».
[26]

El volumen se concluye con el
capitulo décimo, que completa esta
original cristologia pre-pascual con
los titulos y las afirmaciones que
Jesus mismo se atribuye. Si después
de la Pascua se impusieron
apelativos como Cristo (Mesias),
Kyrios (Sefior), Hijo de Dios, antes de
la Pascua Jesus mismo utilizo en
referencia a si mismo los titulos “Hijo
del hombre”, “el Hijo” y la expresion
“Yo soy”. Con ello Jesus manifesta su
propia originalidad y su carateristica
exclusiva, que es la de estar en
comunion filial con el Padre, en una
comunion no solo de caracter
intelectual, sino también ontoldgica:
Jesus es verdaderamente el Hijo de
Dios y Dios él mismo. Cuando el
primer Concilio de Nicea (325 d.C.)
uso el adjetivo omootisios (de la
misma substancia o consubstancial
al Padre), no heleniz¢ la fe, sino que



fijo el elemento incomparablemente
nuevo que habia aparecido en el
hablar de Jesus con el Padre: «En el
Credo de Nicea la Iglesia, junto con
Pedro, dice siempre de nuevo a Jesus:
“Tu eres el Cristo, el Hijo del Dios
vivo” (Mt 16, 16)». [27] 5. Cristologia
y tradicion biblico-ecclesial: una
indispensable correcion de rumbo

Si hasta ahora hemos dado gran
espacio al libro del Santo Padre, lo
hemos hecho con la precisa
conviccion de que la obra constituye
un verdadero “ turning point ” de la
cristologia catdlica contemporanea y,
por consiguiente, un importante
indicador en la investigacion, en la
ensefianza y en la catequesis. El Jests
de Nazaret ratzingeriano es el mismo
que nos ha transmitido la tradicion
bimilenaria de la Iglesia, no como
fruto de la creatividad de la
comunidad cristiana primitiva, sino
como manifestacion auténtica y
veraz de la persona, de las palabras,



de las actitudes y de las obras de
Jesus de Nazaret. La comunidad
cristiana no ha inventado,
desfigurato o transfigurado a Jesus
de Nazaret. Simplemente lo ha
testimoniado y anunciado con
coherencia.

Por ello el volumen del Papa — que
pronto se completara con la segunda
parte, relativa al evento de la
encarnacion y al misterio pascual -
por si solo contiene implicitamente
un conjunto de orientaciones
“contenutisticas” y “bibliograficas”
no solo para una actualizacion de
nociones, sino sobre todo para una
significativa correcion de rumbo de
la actual navegacion de la cristologia
catolica. [28]

6. Cristologia y dialogo
interreligioso

6.1. Los desafios de la cultura
contemporanea a la cristologia



Un elemento intrinseco del método
teoldgico nos lo da el auditus
culturae , que al dia de hoy puede ser
estimulado por un triple dialogo:
dialogo con las otras religiones del
mundo, didlogo con la cultura post-
moderna, didlogo con las situaziones
de injusticia.

Por lo que se refiere al didlogo
interreligioso, es un hecho que hoy
como ayer la humanidad vive en una
pluralidad de religiones, y es otro
dato de hecho que la Iglesia catdlica
no rechaza nada de cuanto es
verdadero y santo en las otras
religiones. [29] Por otra parte,
empero, el Sefior Jesus, antes de
ascender al cielo, confié a sus
discipulos el mandato de anunciar el
Evangelio al mundo entero y de
bautizar a todas las naciones (cf. Mc
16, 15-16 passim ). Esta mision
universal de la Iglesia, que nace del
mandato explicito y solemne de



Jesus, se halla todavia lejos de su
cumplimiento. [30]

El desafio que la presencia de fieles
de otras religiones constituye para
los catolicos tiene un doble efecto: les
obliga a redescubrir su propia
identidad de bautizados y les
constrifie a valorar el significato
salvifico de las otras religiones.

Desgraciadamente, sin embargo, en
la practica y en la profundizacion
tedrica del didlogo entre la fe
cristiana y las otras tradiciones
religiosas «el perenne anuncio
misionero de la Iglesia es hoy puesto
en peligro por teorias de tipo
relativista, que pretenden justificar
el pluralismo religioso, no solo de
facto sino también de iure (o de
principio)». [31] Y a estas teorias
decididamente pluralistas y
relativistas se dirige la Declaracion
Dominus Iesus de la Congregacion
para la Doctrina de la Fe, al fin de



contestar sus presupuestos y
rechazar sus conclusiones.

En realidad, una respuesta oportuna
y autorizada a las hipotesis
pluralistas de la teologia de las
religiones — ya sustancialmente
presentes en los afios ‘80 en la
reflexion teoldgica sobre todo en
lengua inglesa — habia sido dada ya
en 1990 por la Enciclica -
fundamentalmente cristologica y
doctrinal, ademas de misionera —
Redemptoris missio de Juan Pablo II.
En ella se afirmaba: 1. Jesucristo es el
unico salvador de la humanidad (
RMi n. 4-11); 2. existe una indisoluble
unidad personal entre el Verbo
eterno y el Jesus historico ( RMi n. 6);
3. el reino de Dios se identifica con la
persona misma de Jesucristo, y la
Iglesia estd al servicio del Reino ( RMi
n. 12-20; n. 9).

A propésito de Jesucristo, Unico
Salvador» de la entera humanidad,



fuente de gracia y salvacion también
fuera del Cristianismo, Juan Pablo II
se expresaba asi:

«Los hombres, pues, no pueden
entrar en comunion con Dios, si no es
por medio de Cristo y bajo la accion
del Espiritu. Esta mediacion suya
unica y universal, lejos de ser
obstaculo en el camino hacia Dios, es
la via establecida por Dios mismo, y
de ello Cristo tiene plena conciencia.
Aun cuando no se excluyan
mediaciones parciales, de cualquier
tipo y orden, éstas sin embargo
cobran significado y valor
unicamente por la mediacion de
Cristo y no pueden ser entendidas
como paralelas y complementarias» (
RMin. 5).

Este importante pronunciamiento
magisterial ha sido desatendido en
sus afirmaciones doctrinales
probablemente por dos motivos: por
su contexto temporal, dado que en la



teologia occidental no se entendio de
inmediato la extension de las tesis
pluralistas y su perniciosa
importancia; y por su indole
misionera, en cuando la enciclica fue
recibida, leida e interpretada en sus
aspectos propiamente
misionoldgicos, pastorales y
espirituales mas que en sus aspectos
doctrinales.

Tampoco el documento de la
Comision Teologica Internacional “ El
Cristianismo y las religiones ” (1997),
[32] que, retomando el magistero de
la Iglesia, ofrecia un amplio y
organico cuadro de referencia para
aclarar la relacion salvifica del
misterio de Cristo y de la Iglesia con
las otras religiones, ha tenido mejor
fortuna. La consecuencia ha sido una
ulterior difunsion a todos los niveles,
doctrinales y pastorales, de teorias y
de actitudes decididamente
relativistas y pluralistas.



Afiadamos en seguida que, teniendo
en cuenta la particular situacion
teoldgica de Asia, en noviembre del
1999, en la exhortacion apostolica
post-sinodal Ecclesia in Asia , el Santo
Padre Juan Pablo II reafirmaba
oportunamente la doctrina de la
unicidad y universalidad salvifica del
misterio de Cristo:

«Desde el primer instante del tiempo
hasta el ultimo, Jesus es el unico
Mediador universal. También para
cuantos no profesan explicitamente
la fe en él como Salvador, la
salvacion llega a través de €l como
gracia, mediante la comunicacion del
Espiritu Santo. Nosotros creemos que
Jesucristo, verdadero Dios y
verdadero hombre, es el unico
Salvador, dado que sdlo €l, el Hijo, ha
realizado el plan universal de la
salvacion». [33]

6.2. La Declaracion “ Dominus Iesus ”



En este inexplicable clima de
desatencion e incluso en ocasiones
aversion, la Congregacion interviene
con un documento extremadamente
breve y con un «lenguaje expositivo»
de indudable claridad (DI n. 3). La
Declaracion no pretende tratar de
modo organico y amplio toda la
problematica relativa a la unicidad y
universalidad del misterio de Cristoy
de la Iglesia, ni proponer soluciones
teoldgicas originales, sino
simplemente exponer de nuevo los
fundamentos de la doctrina catdlica,
a menudo olvidados o negados por la
teologia pluralista incluso catolica.

Desde un punto de vista cristolégico,
tres son sustancialmente los
contenidos doctrinales que la
Declaracion “Dominus Iesus” desea
recalcar para contrastar
interpretaciones erroneas o
ambiguas acerca del acontecimiento
central de la revelacion cristiana, o
sea sobre el significado y el valor



universal del misterio de la
encarnacion:

1. la plenitud y la definitividad de la
revelacion de Jesus (n. 5-8);

2. la unidad de la economia salvifica
del Verbo encarnado y del Espiritu
Santo (n. 9-12);

3.1la unicidad y universalidad del
misterio salvifico de Jesucristo (n.
13-16).

1. La reafirmacion de la plenitud y de
la definitividad de la revelacion
cristiana pretende oponerse a la tesis
sobre el caracter limitato, incompleto
e imperfecto de la revelacion de
Jesucristo, considerada como
complementaria a aquella presente
en las otras religiones. El
fundamento de esta asercion erronea
seria el hecho de que la plena y
completa verdad acerca de Dios no
podria ser monopolio de ninguna
religion histdrica. Ni siquiera el



Cristianismo, por tanto, podria
expresar adecuadamente todo el
entero misterio de Dios.

Esta posicion es rechazada como
contraria a la fe de la Iglesia. Jesus,
en cuanto Verbo del Padre, es «el
camino, la verdad y la vida» (Jn 14,
6). Es él quien revela la plenitud del
misterio de Dios: «A Dios nadie lo ha
visto jamas: el Hijo Unico, que estéd
en el seno del Padre, nos lo ha dado a
conocer» (Jn 1, 18). Justamente, la
Declaracion indica que la fuente de la
plenitud, la globalidad y la
universalidad de la revelacion
cristiana es la persona divina del
Verbo encarnado: «La verdad sobre
Dios no es abolida o reducida porque
sea dicha en lenguaje humano. Ella,
en cambio, sigue siendo unica, plena
y completa porque quien habla y
actua es el Hijo de Dios

encarnado» (n. 6). Por consiguiente,
la revelacion cristiana lleva a
plenitud todas las demas



revelaciones salvificas de Dios a la
humanidad.

2. En cuanto a la unidad de la
economia salvifica del Verbo la
Declaracion pretende contrastar tres
tesis que, con el objeto de fundar
teologicamente el pluralismo
religioso, buscan relativizar y
disminuir la originalidad del
misterio de Cristo.

La primera considera a Jesus de
Nazaret, como una de las tantas
encarnaciones historico-salvificas del
Verbo eterno, reveladora de lo divino
no de manera exclusiva, sino
complementaria a otras figuras
histdricas. Contra tal tesis, se
reafirma la unidad entre el Verbo
eterno y Jesus de Nazaret. Solo Jesus
es el Hijo y el Verbo del Padre. Es por
lo tanto contrario a la fe cristiana
introducir una cualquiera separacion
entre el Verbo y Jesucristo: Jesus es el
Verbo encarnado, persona una e



indivisible, hecho hombre para la
salvacién de todos (cf. n. 10).

Una segunda tesis erronea, derivata
de la primera, establece una
distincion dentro de la economia del
misterio del Verbo. En virtud de ella,
existiria una doble economia
salvifica, la del Verbo eterno y la del
Verbo encarnado: «La primera
tendria una plusvalia de
universalidad respecto a la segunda,
limitada solamente a los cristianos,
aunque si bien en ella la presencia de
Dios seria mas plena» (n. 9). La
Declaracion rechaza esta distincion y
reafirma la fe de la Iglesia en la
unicidad de la economia salvifica
querida por Dios, Uno y Trino, «cuya
fuente y centro es el misterio de la
encarnacion del Verbo, mediador de
la gracia divina en el plan de la
creacion y de la redencion» (n. 11).
Jesucristo, Hijo de Dios hecho
hombre, es el unico mediador y
redentor de toda la humanidad: si



hay elementos de salvacion y de
gracia fuera del Cristianismo, estos
hallan su fuente y su centro en el
misterio de la encarnacién del Verbo.

Una tercera tesis erronea separa, en
cambio, la economia del Espiritu
Santo de aquella del Verbo
encarnado: la primera tendria un
caracter mas universal que la
segunda. La Declaracion rechaza
también esta hipdtesis como
contraria a la fe catdlica. La
encarnacion del Verbo es, en efecto,
un evento salvifico trinitario: «el
misterio de Jesus, Verbo encarnado,
constituye el lugar de la presencia
del Espiritu Santo y la razon de su
efusion a la humanidad, no sélo en
los tiempos mesidnicos, sino también
antes de su venida en la historia» (n.
12). El misterio de Cristo esta
intimamente conectado con el del
Espiritu Santo, por lo cual la accion
salvifica de Jesucristo, con y por su
Espiritu, se extiende, mas alla de los



confines visibles de la Iglesia, a toda
la humanidad. Hay una unica
economia divina trinitaria, que se
extiende a la humanidad entera, por
lo cual «los hombres no pueden
entrar en comunion con Dios si no es
por medio de Cristo y bajo la acciéon
del Espiritu» [34] (n. 12).

3. Finalmente, contra la tesis que
niega la unicidad universalidad
salvifica del misterio de Cristo, la
Declaracion reafirma que «debe ser
firmemente creida , como dato
perenne de la fe de la Iglesia, la
proclamacion de Jesucristo, Hijo de
Dios, Sefior y unico salvador, que en
su evento de encarnacion, muerte y
resurreccion ha llevado a
cumplimiento la historia de la
salvacion, que tiene en €l su plenitud
y su centro» (n. 13). Recogiendo los
numerosos datos biblicos y
magisteriales, se declara que «la
voluntad salvifica universal de Dios
Uno y Trino es ofrecida y cumplida



una vez para siempre en el misterio
de la encarnacion, muerte y
resurreccion del Hijo de Dios» (n. 14).

La misma Congregacion para la
Doctrina de la Fe publico en 2001 una
Notificacion a propdsito del libro de
Jacques Dupuis, Hacia una teologia
cristiana del pluralismo religioso . La
Notificacion confuta algunas
afirmaciones erroneas o peligrosas,
reproponiendo, en la linea trazada
por la Dominus Iesus , la verdad
evangélica de la mediacion salvifica
unica y universal de Jesucristo, de la
unicidad y plenitud de la revelacion
cristiana, de la accidn salvifica
universal del Espiritu Santo, de la
ordenacion de toda la humanidad a
la Iglesia.

7. Cristologia y dialogo con la
cultura contemporanea

El didlogo con la cultura
contemporanea implica también el
encuentro con la llamada cultura



post-moderna, fundamentalmente
relativista y pluralista. Este didlogo,
por tanto, no puede descuidar la
recta metodologia teologica.

Un ejemplo de tergiversacion
metodologica lo constituye la
interpretacion post-moderna de la
cristologia realizada por Roger
Haight, el cual, pretendiendo
valorizar el dato cultural
contemporaneo — o aquello que €l
considera como tal —, corre el riesgo,
sin embargo, de falsear el dato de fe.

Para Haight, en efecto, «no se puede
seguir afirmando [...] que el
Cristianismo es la religion superior o
que Cristo es el Centro absoluto,
respecto al cual todas las demas
mediaciones historicas son relativas.
[...] En la cultura post-moderna es
imposible pensar [...] que una
religion pueda pretender ser el
centro al cual todas las demas deben
ser reconducidas». [35]



Con una impostacion metodologica
erronea las consecuencias son
facilmente imaginables. De hecho, la
Notificacion de la Congregacion para
la Doctrina de la Fe relativa al libro
Jesus Symbol of God de Roger Haight,
ademas de sefialar una metodologia
carente, enumera algunas otras
graves carencias de contenido acerca
de la preexistencia del Verbo, la cual
no tendria un fundamento biblico;
acerca de la divinidad de Jesus, el
cual seria solo una persona finita,
una persona humana, un ser
humano exactamente como cada uno
de nosotros; acerca de la Santisima
Trinidad, cuyo misterio resulta
vanificado por la negacion de la
divinidad de Jesus; acerca del valor
salvifico de la muerte de Jesus, que
seria solo un profeta; acerca de la
unicidad y universalidad de la
mediacion salvifica de Jesus y de la
Iglesia: s6lo Dios operaria la
salvacion, la mediacién universal de
Jesus no seria, pues, necesaria;



acerca de la resurrecion, que
careceria de pruebas historicas. [36]

También en el ambito de las
situaciones de injusticia y de
pobreza, una errada impostacion
teoldgica no solo no responde a las
exigencias de justicia y de
solidaridad, sino que priva a la
teologia de su verdadera fuerza, esto
es, la del Evangelio de Jesus. En la fe
de la Iglesia, fuente de cualquier
discurso teoldgico, y no separada de
ella, la Iglesia de los pobres recibe su
valoracion cristiana, como
testimonia la larga tradicion de la
doctrina social de la Iglesia, que sale
al paso evangélicamente de las
exigencias de equidad e igualdad de
todo ser humano.

La falta de atencion a las fuentes de
la fe, pone en riesgo contenidos
substanciales de la confesion de fe
cristiana. Por ello la Notificacion de
la Congregacion para la Doctrina de



la Fe sobre la cristologia de Jon
Sobrino, poniendo de manifiesto la
debilidad de sus presupuestos
metodoldgicos, enumera las
interpretaciones erroneas dadas por
el autor a la divinidad de Jesus, al
misterio de la encarnacion, a la
relacion Jesucristo-Reino de Dios, a la
autoconciencia de Jesus, al valor
salvifico de su muerte. [37] 8. La
guia del magisterio

En nuestra reflexion sobre la
cristologia catdlica hemos omitido un
importante acento, esto es, la
referencia antropoldgica. La
cristologia — o sea, el recto anuncio
de Cristo — es base insustituible para
una sana antropologia cristiana.
Cristo y hombre son términos co-
esenciales. Cristo, Hijo de Dios
encarnado, se ha hecho verdadero
hombre, al fin de que el hombre
pudiese hacerse verdadero hijo de
Dios:



«Por esto la Palabra se hizo hombre y
el Hijo de Dios se hizo hijo del
hombre, para que el hombre,
captando la Palabra y recibiendo la
filiacion, se hiciese hijo de Dios». [38]

La cristologia catolica debe
recuperar el auténtico Cristo biblico-
eclesial, piedra angular de la Iglesia,
para poder relanzar una auténtica
antropologia cristiana, que restituya
al hombre post-moderno la
esperanza y el gozo de su existencia
humana.

En tal recuperacion nos ha hecho de
guia también el magisterio de la
Iglesia, que, no sélo no es insensible
a la investigacion, apreciando su
perseverancia y sus fatigas, sino que,
al contrario, recoge con gratitud sus
frutos maduros y los difunde a
manos llenas.

Con todo ello contribuye a poner de
nuevo en la justa direccion el
indispensable trabajo de busqueda y



profundizacién biblico-teoldgica.
Como para el debate mariologico y
eclesioldgico de los afios 1970-1990,
también para la quaestio
christologica del pasado ventenio el
magisterio se hace interlocutor y
protagonista de la correcta
elaboracion metodoldgica y
contenutistica de la comprension
verdadera de Jesus al inicio del
tercer milenio.

Este protagonismo no esta dictado
por actitudes censorias, sino por el
amor: « Solus amor ». Asi Pedro
respondio a Jesus: «Sefior, tu lo sabes
todo; tu sabes que te amo» (Jn 21, 17).
De este amor por Jesus brota la
mision pastoral de Pedro y de los
Apostoles.

+Angelo Amato, SDB

[1] Cf. Conferencia Episcopal
Espafiola, Teologia y Secularizacion



en Esparia , Edice, Madrid 2006, n. 5,
per sobre todo n. 23-32.

[2] Cf. Christoph L. Frommel y
Gerhard Wolf (a cura), L’immagine di
Cristo dall’acheropita alla mano
d’artista , Biblioteca Apostolica
Vaticana, Citta del Vaticano 2006.

[3] Un ejemplo tipico lo tenemos en
la novela The Da Vinci Code (2003) de
Dan Brown, en la que no se sabe si
lamentar mas la ignorancia respecto
a Jesus de Nazaret y la Iglesia o la
arrogancia con la que propone una
larga serie de verdaderas y propias
falsificaciones historicas e
interpretativas. Para una critica
rigurosa de los errores contenidos en
esta “ fiction ”, cf. Carl E. Olson y
Sandra Miesel, The Da Vinci Hoax.
Exposing the Errors in The Da Vinci
Code , Ignatius Press, San Francisco
2004. El hecho, sin embargo, de que
entre los cristianos se haya
producido un desconcierto tal



respecto al libro y al film, demuestra
la escasa importancia dada tanto en
las escuelas teoldgicas como en la
catequesis a la historia de los
origenes del Cristianismo y a sus
fuentes. Paradojicamente, el mismo
desorientamiento se ha dado ante el
film “ The Passion of Christ ” (USA-
Italia 2004), clasificado “restricted”en
los Estados Unidos de América, esto
es, prohibido a menores de 17 afios
no acompariados. Y sin embargo la
pelicula contenia no una narracion
novelesca, sino la descripcion
evangeélica puntual de la pasion de
Jesus, con las escenas realistas de la
traicion de Judas, de la flagelacion,
de la coronacion de espinas, del cruel
camino al Calvario de Jesus cargado
con la cruz, de la crucifixion y de la
muerte. El suplicio crudelisimo de la
crucifixion con el golpe final de la
lanza es exactamente lo que sucedio
hace veinte siglos, y que viene
representado en la piedad mariana



por los misterios dolorosos del
Rosario.

[4] K. Berger, Gesu , Queriniana,
Brescia 2006, p. 9-10.

[5] «Un Jesus irreconocible», es el
juicio que José Rico Pavés ha dado
recientemente a un volumen sobre
Jesus, muy difundo en Espafia: J.A.
Pagola, Jesus. Aproximacion
historica , PPC, Madrid 2007.

[6] Cf. A. Schweitzer, Storia della
ricerca sulla vita di Gesu , Brescia,
Paideia 1986.

[7]1]. Jeremias, Il problema del Gesu
storico , Brescia, Paideia 1973, p. 11.

[8] A. Puig i Tarrech, Gesu. La
risposta agli enigmi , San Paolo,
Cinisello B. 2007.

[9] R. Burridge, What Are the
Gospels? A Comparison with Graeco-



Roman Biography, Cambridge,
University Press 1992.

[10] Ib. p. 257.

[11] Joseph Ratzinger — Benedetto
XVI, Gesu di Nazaret , Rizzoli, Milano
2007.

[12] J. Ratzinger, In cammino verso
Gesu Cristo , San Paolo, Cinisello B.
2004, p. 6.

[13] Ib. p. 52.
[14] Ib. p. 53.

[15] Joseph Ratzinger — Benedicto
XVI, Gesu di Nazaret , p. 28.

[16] Ib. p. 98.
[17] Ib. p. 124.

[18] J. Neusner, Un rabbino parla con
Gesu , San Paolo, Cinisello B. 2007.



[19] Joseph Ratzinger — Benedetto
XVI, Gesu di Nazaret , p. 130.

[20] Ib. p. 131.
[21] Ib. p. 137.
[22] Ib. p. 151.
[23] Ib. p. 269.
[24] Ib. p. 275.
[25] Ib. p. 350-351.
[26] Ib. p. 357.

[27] Ib. p. 405.

[28] Para el género literario
“manuales de cristologia”, que
substancialmente siguen la linea
hermeneutica eclesial presente en el
libro del Papa, sefialamos los
siguientes: Angelo Amato, Gesu il
Signore. Saggio di cristologia ,
Edizioni Dehoniane, Bologna 2003,
sexta edicion revisada y ampliada



con cuatro capitulos, con bibliografia
internacional en cada uno de los
dieciocho capitulos. Con traduccion
espafola: Jests el Sefior , BAC,
Madrid 2006, tercera edicion;
Fernando Ocdriz — Lucas F. Mateo
Seco - José Antonio Riestra, Il
Misterio di Cristo. Manuale di
Cristologia , Apollinare Studi, Roma
2000, p. 335; Christoph Schonborn -
Michael Konrad — Hubert Philipp
Weber, Dio invio suo Figlio .
Cristologia , Jaca Book, Milano 2002,
pp. 312.

[29] Concilio Ecumeénico Vaticano II,
Decl. Nostra aetate , n. 2.

[30] Asi se expresaba en 1990 Juan
Pablo IT en la enciclica Redemptoris
missio, n. 1 (= RMi).

[31] Congregacion para la Doctrina
de la Fe, Decl. Dominus Iesus , n. 4. De
ahora en adelante las citas
apareceran en el texto con la sigla DI.
Para el texto de la Declaracion, véase:



Congregatio pro Doctrina Fidei,
Documenta inde a Concilio Vaticano
Secundo Expleto Edita (1966-2005) ,
Libreria Editrice Vaticana, Citta del
Vaticano 2006, p. 496-517.

[32] Cf. Commissione Teologica
Internazionale, Il Cristianismo e le
religioni , en Commissione Teologica
Internazionale, Documenti
1969-2004 , Edizioni Studio
Domenicano, Bologna 2006, p.
543-597.

[33] Juan Pablo II, Exhort. post-sin.
Ecclesia in Asia , n. 14.

[34] Juan Pablo II, Enc. Redemptoris
missio, n. 5.

[35] Roger Haight, Jesus Symbol of
God , Orbis Books, Maryknoll 1999, p.
333.

[36] Congregatio pro Doctrina Fidei,
Notificatio de opere “Jesus Symbol of
God” a Patre Rogerio Haight S.]. edito,



13 dicembre 2004 , en Congregatio
pro Doctrina Fidei, Documenta , p.
620-628.

[37] Congregazione per la Dottrina
della Fede, Notificazione sulle opere
del P. Jon Sobrino, Jesucristo
Liberador. Lectura historico-teologica
de Jesus de Nazaret (Madrid 1991) e
La fe en Jesucristo. Ensayo desde las
victimas (San Salvador 1999), 26
novembre 2006 , Libreria Editrice
Vaticana, Citta del Vaticano 2006.

[38] Ireneo, Adversus haereses , 111,
19, 1.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/la-cristologia-
catolica/ (19/02/2026)


https://opusdei.org/ca-ad/article/la-cristologia-catolica/
https://opusdei.org/ca-ad/article/la-cristologia-catolica/
https://opusdei.org/ca-ad/article/la-cristologia-catolica/

	La cristologia catòlica

