opusdei.org

La creacio no és ni
un moviment ni una
mutacio

Us oferim el Discurs del Sant
Pare Benet XVI a ’Assemblea
plenaria de ’Académia
Pontificia de ciéncies. En ell,
Benet XVI afirma que ciéncia 1
fe son perfectament
compatibles per entendre
I’origen de I'univers.

28/11/2008

I[l-lustres senyores i senyors,



M’alegra saludar-vos, vosaltres,
membres de ’Academia pontificia de
ciéncies, amb ocasio de la vostra
assemblea plenaria, i agraeixo al
professor Nicola Cabibbo les
paraules que m’ha adrecat
amablement en el vostre nom.

Amb I’eleccié del tema: " Visio
cientifica de I’evolucio de 1'univers
ide la vida ", tracteu de concentrar-
vos en una area d’investigacio que
desperta molt d’interés. De fet, avui
molts dels nostres contemporanis
desitgen reflexionar sobre I’origen
fonamental dels éssers, sobre la seva
causa, sobre el seu fi i sobre el sentit
de la historia humana i de l'univers.

En aquest context es plantegen
naturalment quiestions concernents a
la relacio entre la lectura del mon
que fan les ciencies i la que ofereix la
Revelacio cristiana. Els meus
predecessors el papa Pius XII i el
papa Joan Pau II van reafirmar que



no hi ha oposici6 entre la visio de la
creacio per part de la fe i la prova de
les ciéncies empiriques. En els seus
inicis, la filosofia va proposar
imatges per explicar I’origen del
cosmos, basant-se en un o més
elements del mon material. Aquesta
geénesi no es considerava una creacio,
sind més aviat una mutacio o una
transformacid. Implicava una
interpretacio d’alguna manera
horitzontal de ’origen del mon.

Un avang decisiu en la comprensio
de l'origen del cosmos va ser la
consideracio de I’ésser quan ésser i
l'interes de la metafisica per la
questio fonamental de I’origen
primer o transcendent de I’ésser
participat. Per desenvolupar-se i
evolucionar, el mon primer ha
d’existir i, per tant, haver passat del
no-res a ser. Dit d’una altra forma, ha
d’haver estat creat pel primer Ser,
que és tal per essencia.



Afirmar que el fonament del cosmos
i del seu desenvolupament és la
saviesa provident del Creador no vol
dir que la creacié només tingui a
veure amb l'inici de la historia del
mon ila vida. Més aviat, implica que
el Creador funda aquest
desenvolupament i el sosté, el fixa i
el manté continuament. Sant Tomas
d'Aquino va ensenyar que la nocio de
creacio ha de transcendir l'origen
horitzontal del desenvolupament
dels esdeveniments, és a dir, de la
historia, i en consequencia de totes
les nostres maneres de pensar i
parlar purament naturalistes sobre
I’evolucio del mén. Sant Tomas
afirmava que la creacid no és ni un
moviment ni una mutacio. Més aviat,
és la relacid fundacional i continua
que uneix la criatura amb el Creador,
perque Ell és la causa de tots els
éssers i de tot el que arriba a ser (cf.
Summa theologiae , 1, q.45, a.3).



"Evolucionar” significa literalment
"desenrotllar un rotlle de pergami", o
sigui, llegir un llibre. La imatge de la
natura com un llibre té les arrels en
el cristianisme i ha estat apreciada
per molts cientifics. Galileu veia la
natura com un llibre ’autor del qual
és Déu, de la mateixa manera que ho
és de I’escriptura. Es un llibre del
qual la historia, I’evolucio, la
"escriptura” i el significat "llegim"
d’acord amb els enfocaments
diversos de les ciéncies, mentre que
durant tot el temps pressuposa la
presencia fonamental de ’autor que
en Ell ha volgut revelar-se a ell
mateix.

Aquesta imatge també ens ajuda a
comprendre que el mon, lluny de
tenir ’origen en el caos, s’assembla a
un llibre ordenat: és un cosmos.
Malgrat alguns elements irracionals,
caotics i destructors en els llargs
processos de canvi en el cosmos, la
materia com a tal es pot "llegir". Té



una "matematica” innata. Per tant, la
ment humana no sols pot dedicar-se
a una "cosmografia" que estudia els
fenomens mesurables, sind també a
una "cosmologia" que discerneix la
logica interna i visible del cosmos.

Al principi potser no som capagos de
veure ’harmonia tant del tot com de
les relacions entre les parts
individuals, o la seva relacié amb el
tot. Tanmateix, hi ha sempre una
amplia gamma d’esdeveniments
intel-ligibles, 1 el procés és racional
en la mesura que revela un ordre de
correspondencies evidents i finalitats
innegables: en el mon inorganic,
entre microestructures i
macroestructures; en el mon organic
1 animal, entre estructura i funcio; i
en el mon espiritual, entre el
coneixement de la veritat i ’aspiracio
a la llibertat. La investigacio
experimental i filosofica descobreix
gradualment aquests ordres; percep
que actuen per mantenir-se en



I’ésser, defensant-se dels
desequilibris i superant els obstacles.
I, gracies a les ciéncies naturals, hem
ampliat molt la nostra comprensio
del lloc unic que ocupa la humanitat
en el cosmos.

La distincid entre un simple ésser viu
1 un ésser espiritual, que és capax
Dei , indica I’existencia de I’anima
intel-lectiva d’un subjecte lliure i
transcendent. Per aixo, el magisteri
de I'Església ha afirmat constantment
que "cada anima espiritual és
directament creada per Déu —no és
"produida” pels pares—, i és
immortal" ( Catecisme de l'Església
catolica , n. 366). Aixo palesa la
peculiaritat de ’'antropologia i
convida al pensament modern a
explorar-la.

[I-lustres académics, desitjo
concloure recordant les paraules que
us va adrecar el meu predecessor el
papa Joan Pau II el novembre de



2003: "La veritat cientifica, que és en
si mateixa participacio en la Veritat
divina, pot ajudar la filosofia i la
teologia a comprendre cada vegada
més plenament la persona humana i
la revelacié de Déu sobre ’home, una
revelacié completada i perfeccionada
en Jesucrist. Estic profundament
agrait, junt amb tota I'Església, per
aquest important enriquiment mutu
en la recerca de la veritat i del bé de
la humanitat" ( Discurs a 'Académia
pontificia de ciéncies , 10 de
novembre de 2003: L’Osservatore
Romano, edicio en llengua espanyola,
21 de novembre de 2003, p. 5).

Sobre vosaltres, sobre les vostres
families i sobre totes les persones
relacionades amb el treball de
I'Académia pontificia de ciéncies,
invoco de cor les benediccions
divines de saviesa i pau.




pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/la-creacio-no-
es-ni-un-moviment-ni-una-mutacio/
(19/01/2026)


https://opusdei.org/ca-ad/article/la-creacio-no-es-ni-un-moviment-ni-una-mutacio/
https://opusdei.org/ca-ad/article/la-creacio-no-es-ni-un-moviment-ni-una-mutacio/
https://opusdei.org/ca-ad/article/la-creacio-no-es-ni-un-moviment-ni-una-mutacio/

	La creació no és ni un moviment ni una mutació

