
opusdei.org

Jugar per viure: oci i
temps lliure (1)

Jugar és necessari per gaudir de
la vida. S'aprèn a més a
guanyar i perdre, a fer servir la
imaginació, a ser-hi amb els
altres... i fins i tot a tractar Déu.

24/04/2012

Avui, en molts països, el sistema
educatiu dóna als nens i als joves
cada vegada més temps lliure, de
manera que molts pares són
especialment sensibles a la
importància d'aquests moments per
a l'educació dels seus fills.



De vegades, però, el principal temor
és que "es perdi el temps" durant els
períodes no lectius. Per això, moltes
famílies cerquen activitats
extraescolars per als fills, i no és
estrany que aquestes tinguin caire
acadèmic –un idioma o un
instrument musical–, que completi
els estudis.

El valor dels temps lliure

El temps lliure té unes virtualitats
educatives específiques, a les quals
es referia Joan Pau II quan animava
a «potenciar i valoritzar el temps
lliure dels adolescents i orientar les
seves energies» [1].

En aquestes hores diàries en què les
obligacions acadèmiques
s'interrompen, en major o menor
mesura, el jove se sent amo del seu
propi destí; pot fer allò que realment
vol: ser-hi amb els amics o la família,
conrear aficions, descansar i divertir-
se de la manera que més el satisfà.



Aquí pren decisions que entén com a
pròpies, perquè s'adrecen a
jerarquitzar els interessos: què
m'agradaria fer, quina tasca hauria
de recomençar o quina podria
ajornar... Pot aprendre a conèixer-se
millor, descobrir responsabilitats
noves i administrar-les. En definitiva,
posa en joc la seva pròpia llibertat
d'una manera més conscient.

Per això els pares i educadors han de
valoritzar el temps lliure d'aquells
que depenen d'ells. Perquè educar és
educar per ser lliures, i el temps
lliure és, per definició, temps de
llibertat, temps per a la gratuïtat, la
bellesa, el diàleg, un temps per a
totes aquestes coses que no són
"necessàries" però sense les que hom
no pot viure.

Aquest potencial educatiu pot
malmetre's tant si els pares es
desentenen de l'oci dels fills –sempre
que compleixin amb les seves



obligacions escolars–, com si el veuen
només com una oportunitat de
"prolongar" la seva formació
acadèmica.

En el primer cas, és fàcil que els fills
es deixin portar per la comoditat o la
mandra, i que descansin d'una
manera que els exigeixi poc esforç
(per exemple, amb la televisió o els
videojocs).

En el segon, es perd l'especificitat
educativa del temps lliure, ja que
aquest esdevé una mena de
perllongació de l'escola, organitzada
per iniciativa gairebé exclusiva dels
pares. Al final, malauradament, la
imatge del viure que es transmet és
la d'una existència dividida entre
obligacions i diversió.

Convé, per tant, que els pares valorin
sovint què aporten al creixement
integral dels fills les activitats que
realitzen al llarg de la setmana, i si el
seu conjunt contribueix de manera



equilibrada al descans i a la
formació.

Un horari atapeït significa que el fill
farà moltes coses, però potser no
aprendrà a administrar el temps. Si
es vol que els fills creixin en virtuts,
cal facilitar-los que experimentin la
pròpia llibertat; si no se'ls dóna la
possibilitat de triar les activitats
favorites, o se'ls impedeix en la
pràctica jugar o estar amb els amics,
hom corre el risc que –quan creixin–
no sàpiguen com divertir-se. En
aquesta situació, és fàcil que acabin
deixant-se portar per allò que la
societat de consum els ofereix.

Educar en l'ús lliure i responsable del
temps lliure requereix que els pares
coneguin bé els fills, perquè convé
proposar formes d'oci que
responguin als seus interessos i
capacitats, que els descansin i
diverteixin.



Els fills, sobretot quan són petits –i és
el millor moment per formar-los en
aquest aspecte– estan molt oberts
allò que els pares els presenten, i si
això els satisfà, s'estan posant les
bases perquè descobreixin per si
mateixos la millor manera d'emprar
els temps d'oci.

Evidentment, això requereix
imaginació per part dels pares, i
esperit de sacrifici. Per exemple,
convé moderar les activitats que
consumeixen un temps
desproporcionat o porten el noi a
aïllar-se (com succeeix quan es
passen hores davant el televisor o a
internet). És millor privilegiar
aquelles que permeten conrear
relacions d'amistat, i que l'atrauen
espontàniament (com sol ser l'esport,
les excursions, els jocs amb altres
nens, etc.).

Jugar per créixer



Però de totes les ocupacions que es
poden exercir en el temps lliure, hi
ha una que els nens –i no només ells–
prefereixen sobre les altres: el joc.

Resulta natural, perquè el joc
s'associa espontàniament a la
felicitat, a un lloc on el temps no és
pesat, a una vivència oberta a
l'admiració i a l'inesperat. En el joc
un mostra la seva identitat més
pròpia: s'implica amb tot el seu ésser,
sovint més fins i tot que en força
treballs.

El joc és, sobretot, una prova d’allò
que serà la vida: és una manera
d'aprendre a utilitzar les energies
que tenim a disposició, és un
tempteig de capacitats, del que
podem realitzar. L'animal també
juga, però molt menys que l'home,
precisament perquè el seu
aprenentatge s'estabilitza. Les
persones juguen durant tota la seva
vida, ja que poden seguir creixent –



com a persones– sense limitació
d'edat.

La naturalesa humana se serveix del
joc per assolir el desenvolupament i
la maduresa. Jugant, els nens
aprenen a interpretar coneixements,
a assajar les forces en la competició,
a integrar els diferents aspectes de la
personalitat: el joc és un continu
repte.

Experimenten regles, que cal
assumir lliurement per jugar bé, es
marquen objectius, i s'exerciten en
relativitzar les derrotes. No hi ha joc
al marge de la responsabilitat, de
manera que el joc conté un valor ètic,
ens ajuda a ser subjectes morals.

Per això, és normal jugar amb altres,
jugar "en societat". Tan radicat està
aquest caràcter social, que fins i tot
quan els nens juguen sols, tendeixen
a construir escenaris fantàstics,
històries, altres personatges amb els
quals dialogar i relacionar-se. En el



joc els nens aprenen a conèixer-se i a
conèixer als altres; senten l'alegria de
ser-hi i divertir-se amb altres;
assimilen i imiten els rols dels seus
majors.

S'aprèn a jugar, principalment, en la
família. Viure és jugar, competir,
però viure també és cooperar,
ajudar, conviure. És difícil
comprendre com es poden
harmonitzar ambdós aspectes –
competir i conviure– al marge de la
institució familiar. El joc és una de
les proves bàsiques per aprendre a
socialitzar-se.

En definitiva, el gran valor pedagògic
del joc és que vincula els afectes a
l'acció. Per això, poques coses
uneixen d'una manera més
immediata a pares i fills que jugar
junts. Com deia sant Josepmaria, els
pares han de ser amics dels fills,
dedicant-hi temps. Certament, a



mesura que els fills creixen, caldrà
adaptar-se.

Però això només significa que
l'interès dels pares per l'oci dels fills
adoptarà formes noves. Se'ls pot, per
exemple, facilitar que convidin amics
a casa, o assistir a les manifestacions
esportives en què participen...
Iniciatives que, a més, permeten
conèixer els amics, i a les seves
famílies sense donar l'errada
impressió que se'ls vol controlar, o
que es desconfia.

També es pot, amb l'ajuda d'altres
pares, crear ambients lúdics en què
s'organitzin diversions sanes, i les
activitats es desenvolupin tenint en
compte la formació integral dels
participants. Sant Josepmaria va
promoure des de molt aviat aquest
tipus d'iniciatives, en què s'ofereix
un ambient formatiu en què els nois
juguen, alhora que perceben la seva
dignitat de fills de Déu, preocupant-



se pels altres: llocs on se'ls ajuda a
descobrir que hi ha un temps per a
cada cosa i que cada cosa té el seu
temps, i que en totes les edats –també
quan són petits– hom pot cercar la
santedat, i deixar un pòsit en les
persones que els envolten.

Prenent una expressió de Pau VI,
molt estimada per Joan Pau II, es
podria dir que els clubs juvenils són
llocs on s'ensenya a ser «experts
d'humanitat» [2], per això, seria una
gran equivocació plantejar el seu
interès només en funció de els
resultats acadèmics o esportius que
assoleixin.

Jugar per viure

En grec, educació (paideia) i joc
(paidiá) són termes del mateix camp
semàntic. I és que aprenent a jugar
s'adquireix, alhora, una actitud molt
útil per afrontar la vida.



Encara que sembli paradoxal, no
només els nens tenen necessitat de
jugar. Fins i tot es pot dir que l'home
ha de jugar més com més vell sigui.
Tots hem conegut persones a qui la
vellesa ha desconcertat:
descobreixen que no tenen les forces
que tenien abans, i creuen que no
poden afrontar els reptes de la vida.

Una actitud que, d'altra banda,
podem trobar en molts joves, ancians
prematurs, que semblen no tenir la
flexibilitat necessària per emprendre
situacions noves.

Per contra, probablement ens hem
relacionat amb persones grans que
mantenen un esperit jove: capacitat
d'il·lusionar-se, de recomençar,
d'afrontar cada nou dia com un dia
d'estrena. I això encara que de
vegades tinguin limitacions físiques
notables.

Aquests casos posen de manifest que,
a mesura que l'home creix, té cada



vegada més importància encarar la
vida amb cert sentit lúdic. Perquè qui
ha après a jugar sap relativitzar els
èxits –èxits o fracassos– i descobrir el
valor del joc mateix; coneix la
satisfacció que dóna assajar
solucions noves per a guanyar; evita
la mediocritat que cerca el resultat,
però arruïna la diversió. Disposicions
que es poden aplicar a les coses
"serioses" de la vida, a les tasques
corrents, a les situacions noves que,
abordades d'una altra manera,
podrien portar al desànim o a un
sentiment d'incapacitat.

Treball i joc tenen els seus temps
diversos: però l'actitud amb què un i
altre es planegen no ha de ser
diferent, ja que la mateixa persona és
qui treballa i qui juga.

Les obres humanes són efímeres, i
per això no mereixen ser preses
massa seriosament. El seu valor més
alt –com ha ensenyat sant



Josepmaria– és que aquí ens espera
Déu. La vida només té sentit ple quan
fem les coses per amor a Ell... millor
encara: en la mesura que les fem
amb Ell.

La serietat de la vida és que no
podem fer broma amb la gràcia que
Déu ens ofereix, amb les oportunitats
que ens dóna. Encara que, ben vist,
d'alguna manera, també el Senyor se
serveix de la gràcia per fer broma
amb l'home: Ell escriu
perfectament amb la pota d'una
taula [3], deia sant Josepmaria.

Només la relació amb Déu és capaç
de donar estabilitat, nervi i sentit a la
vida i a totes les obres humanes. El
filòsof Plató va intuir aquesta gran
veritat: «és menester tractar
seriosament les coses serioses, però
no les que no ho són. I només la
divinitat és mereixedora de tota
classe de benaurada serietat, mentre
que els homes som joguines



inventades per ella, i això és el més
bonic que hi ha en nosaltres, per tant
cal acceptar aquesta missió, i que tot
home passi la seva vida jugant els
jocs més bonics» [4].

Els jocs més bonics són els "jocs" de
Déu. Cadascú ha d'assumir
lliurement que és una joguina divina,
cridat a jugar amb el Creador. I de la
seva mà afrontar totes les activitats,
amb la confiança i l'esperit esportiu
amb que un nen juga amb el seu
Pare.

D'aquesta manera, les coses sortiran
abans, més i millor; sabrem
sobreposar-nos a les aparents
derrotes, perquè l'important –haver
jugat amb Déu– ja està fet, i sempre
hi ha altres aventures que esperen.
La Sagrada Escriptura ens presenta
la Saviesa divina projectant al
costat d'Ell, el delectava dia a dia,
actuant davant d'Ell en tot
moment, jugant amb l'orbe de la



terra, i em delectava amb els fills
d'Adam [5]: Déu, que "juga" creant,
ens ensenya a viure amb alegria,
seguretat, confiant que rebrem –
potser inesperadament– el regal que
anhelem, ja què totes les coses
cooperen per al bé dels qui estimen
Déu, dels que són cridats segons el
seu designi [6].

J. M. Martín i J. Verdiá

[1] Joan Pau II, Exhort. apost. 
Familiaris consortio , 22-XI-1981,
núm. 76

[2] Joan Pau II, VI Simposi del Consell
de les Conferències Episcopals
d'Europa, 11-X-1985, núm. 13.

[3] Sant Josepmaria, Amics de Déu , n.
117.

[4] Plató, Les lleis , 804 d



[5] Pr 8, 30-31.

[6] Rm 8, 28.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/jugar-per-
viure-oci-i-temps-lliure-1/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/jugar-per-viure-oci-i-temps-lliure-1/
https://opusdei.org/ca-ad/article/jugar-per-viure-oci-i-temps-lliure-1/
https://opusdei.org/ca-ad/article/jugar-per-viure-oci-i-temps-lliure-1/

	Jugar per viure: oci i temps lliure (1)

