
opusdei.org

Franquisme
sociològic "Memòria
ingènua"

Llibre escrit per Alfons Balcells
Gorina (1915-2002), publicat per
l’editorial La Formiga d’Or.

11/01/2011

Hauria de parlar de política, també.
Es pot dir que durant bona part de
l’època de Franco hi va haver un
franquisme institucional o polític, el
de les classes dirigents; una migrada
–per les circumstàncies– resistència,
en bona part situada fora del



sistema, ja que a dintre no hi tenia
cabuda; i un altre franquisme
sociològic, clarament majoritari, que
estava senzillament conforme que la
situació, des d’una perspectiva
marcada pel trauma de la guerra
civil i l’autarquia posterior, no fos
pitjor que en molts moments de la
República i sobretot al llarg de tota la
guerra.

Dins d’aquesta majoria sociològica,
em sembla que alguns van patir una
mena de síndrome d’Estocolm,
mentre va durar el franquisme, i no
se’n van desempallegar fins que en
acabar-se el règim, van poder
finalment tastar el que era la llibertat
política. Aleshores van sorgir amb
força els afanys de revenja per part
de tants i tants que pensaven que els
havien escapçat una part important
del desenvolupament humà.



Jo, però, puc dir que era força
conscient del que passava, i en bona
part hi vaig estar d’acord.

Ara bé, no he entès mai per què
s’estableixen tan sovint –per part
d’historiadors, de periodistes, de
sociòlegs– determinades vinculacions
entre l’Opus Dei i la situació política
que es va viure a Espanya durant els
anys que va durar el franquisme, i
especialment al llarg dels dos
decennis que van de 1955 a 1975.

D’una banda, cal no oblidar que en el
temps de la guerra i
l’immediatament posterior, no foren
gaires els casos de catòlics
practicants, fora de Catalunya i el
País Basc, que davant la persecució
religiosa que hi va haver abans i
durant el conflicte, optessin malgrat
això per ser fidels a la república. Els
casos més famosos són ara tan
coneguts potser per això: per la seva
excepcionalitat. I a Catalunya i al



País Basc, l’Opus Dei no hi havia
arribat. I quan hi arribà, després de
la guerra, ho féu trobant-se ja la
situació sociològica de tots coneguda.

Certament, segur que no sóc jo el més
indicat per dir que molts membres
de l’Opus Dei no eren franquistes, ni
de cor ni de conveniència, però això
és radicalment cert. I d’una manera
sospitosa, quan alguns parlen
d’aquesta qüestió, de primer no
tenen en compte que el fet de
pertànyer a l’Opus Dei no canvia les
opinions polítiques dels seus
membres; segonament, s’encoloma
de manera gratuïta als que van tenir
càrrecs en el règim –o, també ara, als
que tenen responsabilitats en els més
diversos àmbits econòmics o socials–
la denominació de “destacats
membres de l’Opus”; i finalment,
sembla que s’obliden gairebé de
manera sistemàtica alguns noms i
fets de la història de tots aquells anys
que desmentirien de manera fefaent



aquest tòpic de “l’Opus franquista”:
des del cas d’alguna família
republicana prou coneguda, amb
càrrecs de responsabilitat en el règim
anterior a la guerra civil, que va ser
perseguida cruelment per aquest fet,
fins a la participació de gent de
l’Opus Dei –a títol personal, com els
altres– en diversos fets considerats
pel franquisme com a revolucionaris,
separatistes o conspiradors.

Sembla que alguns historiadors i
periodistes només concedeixen carta
de ciutadania antifranquista –i
encara tardana, cosa que no critico,
perquè és un fet– a Rafael Calvo
Serer i a alguns altres membres de
l’Opus Dei que en el darrer decenni
de Franco van emprendre –pel seu
compte, i amb altra gent que no
tenien cap vinculació amb l’“Obra”–
aventures mal vistes pel règim, i en
alguns casos perseguides fins a la
destrucció física d’algun mitjà de
comunicació que tothom té al cap. I



aquests, i tots els altres, són “una
excepció” a “l’Opus franquista”? Per
què no a l’inrevés?

Per a mi, això sempre ha estat un
misteri. Com és que encara dura, i
dura tant, el tòpic?

Ara, que han passat anys i panys,
gairebé fa riure si es pensa en els qui,
sense gaire perspectiva històrica, han
jutjat i continuen jutjant com si
fossin fets actuals, amb categories i
valors d’ara, successos que
s’esdevingueren fa trenta, quaranta o
cinquanta anys, i sembla que no
tenen gens en compte els qui, en una
banda o l’altra o, com la majoria,
enmig, els van viure en primera
persona, activament o passiva, dia a
dia, fent en cada cas el que creien en
consciència i honradament que
podien fer. Hi ha historiadors que
col·loquen graciosament la gent en
diversos bàndols, i jutgen uns i altres
amb unes categories polítiques que



han estat descobertes en aquest país
molts anys després dels fets
analitzats. I això és fer trampa.
Perquè una gran majoria de la gent,
en aquest país, no eren de cap color,
políticament parlant: es dedicaven a
viure al dia, sense grans
preocupacions i, sobretot en els anys
de la guerra, desitjaven senzillament
que s’acabés i que hi hagués un
mínim de pau. Els historiadors dels
pròxims segles tindran molta feina si
volen extreure de la bibliografia
espanyola dels dos últims terços del
segle XX la part de veritat que
enclouen tants relats partidistes d’un
i d’un altre signe.

Malauradament, però, encara és
possible ara veure de tant en tant en
alguns polítics, historiadors i
periodistes, aquella mateixa fixació 
ad hominem contra la pertinença o
simpatia d’algú a l’Opus Dei, sense
adonar-se que el fet d’actuar així
reflecteix senzillament que hom ha



begut i ha paït com si fos un bon
beuratge l’aigua tèrbola de les fonts
dels diaris falangistes. En alguns
casos, potser es fa sense especial
bel·ligerància, però com de fet, i
seguint per tant les consignes
d’aquells periòdics de fa trenta i
quaranta anys, es dóna per bo que
són un grup amb interessos polítics,
professionals o socials homogenis.

Sigui com sigui, és indubtable que el
meu lloc durant la guerra fou el
bàndol “nacional”. I després, vaig
continuar –com una molt bona part
d’espanyols, i de catalans, malgrat el
que s’hagi pogut dir després– en
aquest mateix bàndol majoritari, fins
que Franco va morir-se de vell. Ara
bé, no hi ha enlloc cap constància, ni
documental ni verbal, de cap mena
d’indicació, suggeriment o consell
que m’hagués arribat des de l’Opus
Dei sobre aquestes qüestions. En tot
cas, jo em vaig guiar per les meves
pròpies idees polítiques, adquirides



de molt abans de la meva coneixença
de l’Opus Dei.

Jo no vaig qüestionar els fonaments,
però sí que vaig intentar canviar
unes quantes coses. Com a
procurador a les Corts –pel fet de ser
rector de Salamanca–, alguns dels
meus intents han quedat reflectits a
les actes de diversos debats previs a
la promulgació d’unes lleis, en
l’elaboració de les quals vaig intentar
intervenir. Certament, poc es va
aconseguir, o res, perquè vaig trobar-
m’hi molt sol. Però és de justícia
anotar que es van fer, per la meva
part, aquells intents.

Als arxius de les Corts es conserva
documentació sobre les meves
intervencions relacionades amb tres
qüestions que, en aquell moment,
tingueren una gran repercussió: la
“Ley de representación
familiar” (maig de 1967), la “Ley del
Movimiento” (juny de 1967) i la “Ley



del servicio militar” (juny de 1968).
En el primer cas, vaig defensar la
necessitat que es reconegués el
principi d’associació i un mínim de
pluralisme social, mirant de fer
veure als altres membres de la
Comissió que el “Principio de
representación orgánica”, que la
majoria dels altres procuradors
defensaven, no servia perquè l’Estat
pogués dialogar amb la societat, atès
que unes associacions delegades de
l’autoritat només representarien el
mateix Estat i, per tant, s’estaria
postulant un futur “diàleg” de l’Estat
amb ell mateix. La discussió (hi
hagué discussió!) acabà malament,
amb amenaces.

Pel que fa a la “Ley del Movimiento”,
vaig tornar a defensar que calia
reconèixer l’associacionisme polític,
que possibilités, ni que fos al si del
mateix Movimiento, aquell mínim
“contraste de pareceres” del qual es
parlava aquells dies, per evitar el



creixent indiferentisme, sobretot en
el jovent, la també puixant violència,
l’existència de la qual les autoritats
sempre s’entestaven a no reconèixer,
i la politització de tots els àmbits de
la vida civil i fins i tot religiosa: en
definitiva, que l’absència oficial de
política –que “la gent no s’ha de
preocupar per la política”, era una de
les màximes del règim– havia anat
creant una crispació general en tots
els àmbits ciutadans.

Vaig citar l’obra de Cambó, Per la
concòrdia , que el polític català
adreçà als compatriotes dels anys
vint: «La política del tot o res hauria
de ser radicalment proscrita... Molts
dels contratemps soferts, a aquesta
política del tot o res es deuen.» Vaig
parlar també dels recents avenços en
la mateixa Església catòlica, que al
Concili Vaticà II havia obert les
portes en el seu si a tan distintes
sensibilitats.



No vaig tenir gaire més èxit que
l’altra vegada, tot i que en aquella
ocasió sí que hi va haver un cert
rebombori públic.

Un any després, es discutia en
comissió la “Ley de servicio militar”.
Se’m va acudir sol·licitar una
disminució del temps de reclutament
obligatori, la possibilitat d’establir un
servei social complementari al de les
armes, i la necessitat d’oferir als
soldats una preparació suficient,
professional o cultural, durant el
temps del servei militar. Aquí, les
rèpliques van ser més fortes. Havia
tocat una qüestió especialment
punyent: l’exèrcit. Les respostes de
García Rebull, Abella, Correa
Véglison, Barroso, Rodrigo,
Fernández-Cuesta i Argamentería,
unànimes, no es van fer esperar.
Argumentaren des de tots els punts
de vista contra les meves propostes, i
els seus al·legats foren acollits amb



víctors per part de tota la resta de
procuradors.

Després, recordo una tremenda
topada que vam tenir Villar Palasí i
jo l’any 69 o el 70, amb motiu d’una
audiència que va concedir al claustre
de medicina de la Universitat de
Barcelona, per parlar de la necessitat
de fer una nova facultat de medicina
i un nou hospital. N’hi vaig dir de
molt gruixudes, veient que no ens
feia cas, però no ho va entomar gaire
bé. El vaig acusar públicament de
malversador de cabals públics,
perquè ens havia deixat sense
facultat després d’haver-ho promès.

El juny de 1975 hi va haver una
petita polèmica a la premsa de
Barcelona per unes declaracions on
em mostrava contrari a la “caça de
bruixes” contra els comunistes, per
bé que em manifestava alhora prou
llunyà –si és que feia falta– dels
postulats marxistes. Deia que no



tenia raó de ser “la persecució dels
comunistes reals o suposats”, ja que
“tothom, siguin les que siguin les
seves idees, mereix el mateix
respecte”. També atacava
“l’anticomunisme de la por, una
postura política negativa i defensiva,
sense programa ni objectius propis,
que resten anul·lats per l’obsessiva
preocupació d’un conservadorisme
liberalcapitalista, immobilista, i per
l’atribució de tots els mals a
l’enemic”. La polèmica havia estat
desfermada per la revista Destino ,
que, en efecte, semblava que
advocava aleshores per reprendre la
percaça dels “rojos”. A Espanya es
vivien, en qualsevol cas, els últims
badalls del franquisme, i aquesta
mena de manifestacions públiques
ajudaven a situar la gent en una o
l’altra banda de l’anomenat búnker .
Ja en parlarem en una altra ocasió.

Continuo viu. No puc estar ni un dia
sense saber què ha passat al món, i al



seu voltant. Solc escoltar els
butlletins de notícies d’una cadena
catalana, quan sóc aquí, i sempre que
puc, almenys un dels informatius
diaris de la BBC, en una ràdio força
bona que em va facilitar fa molts
anys la família. M’agrada llegir, cada
setmana, una publicació que recull
els discursos i textos més
significatius del Papa. A molta gent li
he dit durant aquests anys, però ja
des del mateix vespre del 16
d’octubre de 1978, que el Pontífex
polonès seria transcendental, i
passaria a la història. Li tinc una
gran admiració.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/franquisme-
sociologic-memoria-ingenua/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/franquisme-sociologic-memoria-ingenua/
https://opusdei.org/ca-ad/article/franquisme-sociologic-memoria-ingenua/
https://opusdei.org/ca-ad/article/franquisme-sociologic-memoria-ingenua/

	Franquisme sociològic "Memòria ingènua"

