
opusdei.org

Fer del centre una
llar (I)

Llars obertes, lluminoses i
alegres: així les vol Déu.
Primera entrega d’unes
reflexions sobre la vida de
família als centres de l’Obra.

13/10/2023

«Filla meva, t’haig de cercar una llar
on puguis ser feliç» (Rt 3, 1). En
aquestes paraules de Noemí a la seva
nora Rut, tan plenes d’afecte
maternal, es recull l’aspiració de tot
cor humà a tenir una llar; un espai
en el qual un se sent estimat i



comprès, i en el qual pot recuperar
forces. Així veia la família sant
Josepmaria: «Cada llar cristiana
hauria d’ésser un recer de serenitat,
on, per damunt de les petites
contradiccions diàries, hom pogués
trobar un afecte profund i sincer,
una tranquil·litat pregona, fruit
d’una fe real i viscuda».[1]

La paraula hebrea bayit, que vol dir
“casa o construcció”, és també una de
les paraules per nomenar la família
en l’Escriptura. Així, per exemple, es
parla de la casa de Jacob (cf. Jr 2, 4) o
la casa d’Isaac (cf. Am 7, 16) per
referir-se a les dinasties d’aquests
patriarques. També sovint, en les
llengües contemporànies, la noció de 
casa remet a la pertinença a una
família. Quan es diu que un és de la
casa d’algú, no s’està fent referència
només a la materialitat d’un lloc en



l’espai, sinó també a unes relacions
estables, incondicionades i gratuïtes
que li permeten reconèixer-se com a
persona, en obertura al món. A tal 
casa, un sap que hi té un refugi i un
afecte incondicionat. En aquella casa
se l’estima, perquè senzillament en
forma part.

Serà com una llar

La pertinença a una casa és, doncs,
una faceta de la identitat d’un
mateix. A l’Obra diem
espontàniament que som de Casa,
perquè ens sabem part d’una família
en el si d’aquesta «llar entre les
llars»[2] que és l’Església. «Tots els que
pertanyem a l’Opus Dei —escrivia
sant Josepmaria— formem una sola
llar: la raó que constituïm una sola
família no es basa en la materialitat
de conviure sota un mateix sostre.
Com els primers cristians, som cor
unum et anima una (Act 4, 32) i ningú
a l’Obra no podrà sentir mai



l’amargor de la indiferència».[3] Ens
sabem, doncs, de la casa de Déu, de la
família de Déu, de camí cap a la llar
definitiva, on es reunirà tota la
família dels fills i filles de Déu.

Tot i que és poc el que sabem del que
Déu té preparat per als que l’estimen,
Ell mateix ens dona una pista: serà 
com una llar. Durant l’última cena,
diu Jesús: «Que els vostres cors
s’asserenin. Creieu en Déu, creieu
també en mi. A casa del meu Pare hi
ha lloc per a molts; si no n’hi hagués,
us podria dir que vaig a preparar-
vos-hi estada? I quan hauré anat a
preparar-vos-la, tornaré i us prendré
amb mi, perquè també vosaltres
estigueu allà on jo estic» (Jn 14, 1-3).
Ja en aquesta vida ens comencem a
preparar per a aquesta llar promesa i
recollim dia a dia el material del que
sabem que estarà feta per a cadascú:
amor, comunió. Fer llar en aquesta
vida no és un avançament opcional
d’una cosa que, al cap i a la fi, vindrà



després, sinó la preparació
necessària del cor per abraçar un dia
la plena comunió amb Déu i amb tots
els benaventurats. Perquè hi ha la
possibilitat real de tancar-se a aquest
do, de destruir en nosaltres la
disponibilitat per a l’amor.[4]

La gratuïtat de l’amor que s’aprèn a
la llar ajuda a comprendre una mica
com és l’amor immens de Déu. Sant
Josepmaria solia emfatitzar aquest
entrellaçament entre amor humà i
amor diví: «Estima apassionadament
el Senyor. Estima’l amb bogeria!,
perquè si hi ha amor —aleshores!—
goso afirmar que ni tan sols calen els
propòsits. Els meus pares —pensa en
els teus— no necessitaven fer
propòsit d’estimar-me, i quin
devessall de detalls quotidians
d’afecte tenien amb mi! Amb aquest
cor humà, podem i hem d’estimar
Déu».[5]



Per tot això, una part important de la
missió evangelitzadora que Déu ha
confiat a l’Obra consisteix en la
construcció d’una llar. «L’esperit de
família —escrivia el beat Àlvar— és
tan essencial per a nosaltres que
cada filla i cada fill meu el porta
sempre dins; tan fort, que de seguida
es manifesta entorn nostre, i facilita
la creació d’un ambient de llar a
qualsevol lloc on ens trobem».[6]

Crear aquest ambient de família, de
la família dels fills de Déu, és
introduir una lògica nova en el món,
una manera d’estimar que prepara
els cors per al dia en què Déu serà
«tot en tots» (1 Co 15, 28).

«Les nostres llars —ens ha escrit el
Pare— han de ser “lluminoses i
alegres”. Llars obertes en què puguin
participar moltes persones, també
aquelles a les quals potser els falta
aquesta escalfor de llar».[7] Així han
de ser les cases dels agregats i dels
supernumeraris, i així han de ser



també els centres de l’Obra.
Concretament, aquestes pàgines
volen proporcionar algunes pistes
per a la reflexió sobre la vida de
família als centres. L’aspecte
específic d’aquest enfocament no
impedeix, tanmateix, de traslladar
bona part d’aquestes línies a la vida
de qualsevol llar.

En present, des de la llibertat,
perquè Déu ho vol

Hi ha moltes maneres de fer llar,
però totes acostumen a reunir alguns
trets comuns. En primer lloc, llar i
família no són realitats estàtiques:
són sempre un camí, un procés de
construcció en curs (de fet, la paraula
bayit, que esmentàvem abans, deriva
de banah, que vol dir precisament
“construir”). La llar sempre està en
construcció, no només per la varietat
de circumstàncies externes i per les
limitacions de les persones concretes
que la formen, sinó també perquè



depèn a cada instant de la sol·licitud
mútua dels uns pels altres. Dit d’una
altra manera: la família s’alimenta de
quelcom que només en part es pot
acumular al rebost. Tot i que un bon
record pot salvar qualsevol home,
sobretot si ve de la llar,[8] una família
no pot viure només de records.

Si la família no es renovés i creixés
dia a dia a partir de les relacions
entre els seus membres, podria
mantenir una aparença de bona
salut, però gradualment s’aniria
convertint en una suma de peces
aïllades; coses que haurien significat
alguna cosa en el passat i que es
mantindrien només per una
veneració difusa a la família.
L’experiència ens ensenya que
aquestes derives acostumen a ser
causa de la proliferació d’actituds
individualistes en les relacions, per
les quals es perd de vista el valor del
que comparteixen els uns i els altres.
La família deixa llavors de renovar-



se i s’instal·la en una repetició de
trobades assenyalades: quelcom que,
al cap i a la fi, ja no és viu i que, per
tant, no alimenta l’esperit. La vida de
família pot prendre llavors un aire
oficial, previsible... i, a la llarga,
pesat.

Tota família en bon estat de salut es
fa dia a dia. Bon estat de salut, que
no significa absència de problemes:
de la mateixa manera que no serem
mai sants del tot en aquesta vida, cap
llar en aquest món —fora de la de
Natzaret, de la qual volem ser un
racó— acabarà de ser-ho del tot fins
que no arribi a la casa del cel.
Aquesta certa precarietat crònica de
la llar és una crida a treballar cada
dia per mantenir-la viva, de la
mateixa manera que s’ha de
mantenir viu el foc (precisament
d’aquí sorgeix, en algunes llengües
llatines, la paraula mateixa: llar,
foyer, focolare). Aquest esforç es pot
veure com una participació nostra en



el que Jesús deia de si mateix: el Fill
de l’home «no té on reposar el
cap» (Mt 8, 20). Paradoxalment, el
«lloc de repòs» que ha de ser tota llar
requereix, per part dels qui la
formen, un estat de vigília que el
mantingui despert.

Aquest caràcter dinàmic de la vida
en família ens porta a un segon
aspecte: la llar es construeix només 
des de la llibertat de cadascuna de les
persones que la formen. El que
defineix la família no és el fet de
cohabitar, de viure en un mateix lloc,
sinó la realitat de viure animats per
un mateix amor: en comunió. Cada
membre d’una família està cridat a
construir la família cada dia, amb la
seva aportació: la seva,
insubstituïble. «Es crea així un
ambient de fraternitat en què
cadascú potencia l’afecte de l’altre i,
junts, experimentem aquest cent per
un que ens va prometre el Senyor».[9]

En una família hi ha una comunió de



voluntats lliures, perquè hi ha una
voluntat compartida per tots de
mantenir aquesta llar en vida, i hi ha
també una comunió d’intel·ligències:
un acord en els termes del que s’està
construint. Sovint, fins i tot, s’ha
d’explicitar què s’està construint, o el
que es pot estar destruint o deixant
de construir, per les accions lliures i
omissions de cadascú.

El tercer punt de partida, en fi, és el
més important: fem llar i família 
perquè Déu ho vol. A l’Obra, aquest
procés de construcció de la llar té el
seu fonament en una invitació de
Déu a la qual hem respost amb una
decisió lliure personal. Fer llar és
part de la missió que Déu ens ha
confiat. El treball és, sens dubte, la
polleguera de la nostra santificació,
però troba la seva raó de ser en
quelcom més profund, més ampli. Es
tracta del fonament de tota la nostra
vida espiritual, que és el sentit de la
nostra filiació divina. Ser realment



fills de Déu és com una identitat
familiar: pertànyer a la casa de Déu,
a la família de Déu. Per això, «si
intentem estimar-nos,
comprendre’ns, perdonar-nos, servir-
nos, també contribuirem molt
directament, per la comunió dels
sants, a la unitat de tots els creients, i
de la humanitat sencera».[10]

La vida en família no és, per tant, un 
a més, sinó un dels llocs fonamentals
en els quals cadascú està cridat a ser
Crist per als seus germans. Com
cadascú tracti a qui Déu ha triat per
compartir la seva llar li donarà una
idea de la seva correspondència a la
crida de Déu. Sant Josepmaria
alertava, amb traços forts, del risc
d’una “santedat” sense una veritable
obertura als altres. Això li pot passar
a qui, fins i tot esforçant-se en molts
camps, al cap i a la fi s’ha de fer
retreure: «no ets bon fill, bon germà,
bon company, bon amic, bon col·lega
(...). Et “sacrifiques” en molts detalls



“personals”: per això estàs enganxat
al teu jo, a la teva persona i, en el
fons, no vius per a Déu ni per als
altres: només per a tu».[11]

Són paraules que sembla que es fan
ressò d’aquelles de l’àngel a l’Església
d’Efes: «Conec les teves obres, el teu
esforç i la teva constància. Sé que no
pots suportar els dolents: has posat a
prova els qui es diuen apòstols i no
ho són, i els has trobat falsos. Ets
pacient i constant, i no has defallit
quan has hagut de sofrir pel fet de
portar el meu nom. Però tinc contra
tu que no tens l’amor que abans
tenies» (Ap 2, 2-4). El Pare ens ha
convidat també a reflexionar en
aquest sentit: «Si alguna vegada us
resulta cansada la vida en família,
busqueu amb sinceritat la causa
d’aquest cansament per posar-hi
remei: penseu si es deu només a una
escassetat de mitjans materials o a
l’esforç natural que pot suposar la
dedicació a cuidar els altres; o si es



deu també a un refredament de
l’afecte».[12]

La vida en família no és, per tant,
quelcom per viure només en
moments excepcionals en què tenim
més temps, durant les vacances o en
temporades en què hi ha menys
pressió de la feina. Fora d’això,
precisament el treball intens pot
crear les condicions per a una vida
de família saludable. El nostre Pare
escrivia en aquest sentit que «els fills
de Déu, en la seva Obra, aprenen a
ser bons instruments, com s’aprèn a
respirar. Perquè no els evitem —al
contrari— prendre part en aquest
noble combat amb els seus iguals,
per obrir-se camí en la vida, enmig
dels xocs professionals inevitables
(...), que són convenients per treure
supèrbies i acabar amb ingenuïtats i
inexperiències».[13] Així, el contacte
amb la duresa de la vida
professional, depurat per l’oració i
suavitzat per la fraternitat delicada



dels altres, és font perquè cadascú
pugui donar la seva aportació
personal, amb naturalitat, a la vida
en família.

I precisament aquesta fraternitat
delicada i forta dona origen tantes
vegades a una decisió de lliurament.
Sí, l’afecte que ens tenim pot
despertar les primeres preguntes al
cor de les persones. «Tothom
coneixerà que sou deixebles meus
per l’amor que us tindreu entre
vosaltres» (Jn 13, 35), anuncia Jesús
als seus apòstols. I ja de les primeres
generacions de cristians, tot i que no
els faltaven les dificultats i els
conflictes interns, deien els altres:
«Mireu com s’estimen».[14] La nostra
força evangelitzadora passa
necessàriament per aquí; no es tracta
d’una estratègia o d’un pla pastoral,
sinó d’autenticitat, de fidelitat a
l’Evangeli.

Carles Ayxelá



[1] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 22.

[2] Francesc, Discurs, 6.V.2019.

[3] Sant Josepmaria, Carta 11, núm.
23.

[4] Cf. Benet XVI, Spe Salvi, núm. 45.

[5] Sant Josepmaria, Forja, núm. 503.
Cf. també És Crist que passa, núm.
142, 166.

[6] Beat Àlvar, Carta, 1.XII.1985, a: 
Cartas de familia I, núm. 204 (AGP,
biblioteca, P17).

[7] F. Ocáriz, Carta pastoral, 16.II.2023,
núm. 16.

[8] Cf. F. Dostoyevski, Los hermanos
Karamazov, epíleg.

[9] F. Ocáriz, Carta pastoral, 16.II.2023,
núm. 7.



[10] F. Ocáriz, Carta pastoral, 16.II.
2023, núm. 16.

[11] Sant Josepmaria, Solc, núm. 739.

[12] F. Ocáriz, Carta pastoral, 16.II.
2023, núm. 15.

[13] Sant Josepmaria, Carta 27, núm.
73.

[14] Tertul·lià, Apologètic, núm. 39 (PL
1).

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/fer-del-centre-
una-llar-primera-part/ (31/12/2025)

https://opusdei.org/ca-ad/article/fer-del-centre-una-llar-primera-part/
https://opusdei.org/ca-ad/article/fer-del-centre-una-llar-primera-part/
https://opusdei.org/ca-ad/article/fer-del-centre-una-llar-primera-part/

	Fer del centre una llar (I)

