
opusdei.org

Estimar el món
apassionadament

Homilia del fundador: 'Estimar
el món
apassionadament' ('Converses
amb Mons. Escrivà de
Balaguer', Rialp 2002; n. 113).
En aquesta homilia, el fundador
de l’Opus Dei resumeix l'esperit
que va difondre des del 1928.

05/10/2017

(Homilia pronunciada al campus de
la Universitat de Navarra el
8-10-1967)



Acabeu d’escoltar la lectura solemne
dels dos textos de la Sagrada
Escriptura corresponents a la missa
de la Domínica XXI després de la
Pentecosta. El fet d’haver escoltat la
paraula de Déu ja us situa dins
l’àmbit en el qual es volen moure
aquestes paraules meves que us estic
adreçant, paraules de sacerdot, dites
davant d’una gran família de fills de
Déu en la seva Església santa.
Paraules, doncs, que desitgen ser
sobrenaturals, missatgeres de la
grandesa de Déu i de les seves
misericòrdies envers els homes:
paraules que us preparin per a la
impressionant Eucaristia que avui
celebrem al campus de la Universitat
de Navarra.

Considereu per uns instants aquest
fet que us acabo d’esmentar.
Celebrem la Sagrada Eucaristia, el
sacrifici sacramental del Cos i Sang
del Senyor, aquest misteri de fe que
lliga a si mateix tots els altres



misteris del cristianisme. Celebrem,
doncs, l’acció més sagrada i
transcendent que els homes, per la
gràcia de Déu, podem realitzar en
aquesta vida: combregar amb el Cos i
la Sang del Senyor ve a ser, en un
cert sentit, com desfer-nos de les
lligadures de terra i de temps, per
arribar ja a estar amb Déu en el cel,
on el mateix Crist eixugarà les
llàgrimes dels nostres ulls i on no hi
haurà ni mort, ni plor, ni clams
d’angoixa, perquè el món vell s’haurà
acabat. [1]

Aquesta veritat tan consoladora i
profunda, aquesta significació
escatològica de l’Eucaristia, com
solen denominar-la els teòlegs,
podria ésser malentesa: ho ha estat
sempre que hom ha volgut presentar
l’existència cristiana com a cosa
solament espiritual—espiritualista,
voldria dir—, pròpia de gent pura,
extraordinària, que no es fa amb les
coses menyspreables d’aquest món, o



bé que les tolera com a cosa
necessàriament juxtaposada a
l’esperit, mentre vivim aquí.

Quan hom veu les coses així, el
temple esdevé el lloc per
antonomàsia de la vida cristiana; i
ser cristià és, llavors, anar al temple,
prendre part en cerimònies sagrades,
incrustar-se en una sociologia
eclesiàstica, en una mena de món
segregat, que es presenta a si mateix
com l’antesala del cel, mentre el món
corrent fa la seva via. La doctrina del
cristianisme, la vida de la gràcia,
passarien, així, com gairebé fregant
el progrés atrafegat de la història
humana sense, però, trobar-s’hi.

Aquest matí d’octubre, mentre ens
preparem a endinsar-nos en el
memorial de la Pasqua del Senyor,
responem que no, simplement, a
aquesta visió deformada del
cristianisme. Reflexioneu, un
moment, en el marc de la nostra



Eucaristia, de la nostra Acció de
Gràcies: ens trobem en un temple
singular; diries que la nau és el 
campus universitari; el retaule, la
biblioteca de la Universitat; allà, la
maquinària que alça nous edificis; i a
dalt, el cel de Navarra...

¿No us confirma aquesta
enumeració, d’una manera plàstica i
inoblidable, que el veritable lloc de la
vostra existència és la vida
ordinària? Fills meus, allà on hi ha
els vostres germans els homes, allà
on són les vostres aspiracions, el
vostre treball, els vostres amors, allà
és el lloc del vostre encontre quotidià
amb Crist. És enmig de les coses més
materials de la terra on hem de
santificar-nos, servint Déu i tots els
homes.

Ho he ensenyat constantment amb
paraules de la Sagrada Escriptura: el
món no és dolent, perquè ha sortit de
les mans de Déu, perquè és criatura



seva, perquè Jahvè l’esguardà i veié
que era bo. [2] Som nosaltres els
homes que el fem dolent i lleig, amb
els nostres pecats i les nostres
infidelitats. No en dubteu, fills meus:
qualsevol mena d’evasió de les
honestes realitats diàries és, per a
vosaltres, homes i dones del món,
cosa oposada a la voluntat de Déu.

Al contrari, heu d’entendre ara —
amb claredat nova— que Déu us
crida a servir-lo en i des de les feines
civils, materials, seculars de la vida
humana: en un laboratori, al
quiròfan d’un hospital, a la caserna,
a la càtedra universitària, a la
fàbrica, al taller, al camp, a la llar
familiar, i en tot l’immens panorama
del treball, Déu ens hi espera cada
dia. Sapigueu-ho bé: en les situacions
més comunes hi ha quelcom de sant,
de diví, amagat que pertoca a
cadascun de vosaltres de descobrir.



Jo solia dir a aquells universitaris i
aquells treballadors que venien a mi
cap allà els anys trenta, que havien
de saber materialitzar la vida
espiritual. Els volia apartar així de la
temptació, tan freqüent llavors i ara,
de portar com una doble vida: d’una
banda, la vida interior, la vida de
relació amb Déu; i de l’altra, diferent
i separada, la vida familiar,
professional i social, plena de petites
realitats terrenals.

Que no, fills meus! No hi pot haver
una doble vida, no podem ser com
esquizofrènics si volem ser cristians:
hi ha una vida única, feta de carn i
d’esperit, i és aquesta que —en
l’ànima i en el cos— ha de ser santa i
plena de Déu. Aquest Déu invisible
ens el trobem en les coses més
visibles i materials.

No hi ha cap altre camí, fills meus: o
bé sabem trobar el Senyor en la
nostra vida ordinària, o bé no el



trobarem mai. Per això us puc dir
que la nostra època necessita
restituir, a la matèria i a les
situacions que semblen més vulgars,
el seu sentit noble i original, posar-
les al servei del regne de Déu,
espiritualitzar-les i fer-ne un mitjà i
una ocasió del nostre encontre
continu amb Jesucrist.

L’autèntic sentit cristià, que professa
la resurrecció de tota carn, s’ha
encarat sempre, com és lògic, amb la 
desencarnació, sense por de ser titllat
de materialisme. És lícit, doncs,
parlar d’un «materialisme cristià»
que s’oposa audaçment als
materialismes tancats a l’esperit.

¿Què són els sagraments —vestigis de
l’Encarnació del Verb, com van dir
els antics— sinó la més clara
manifestació d’aquest camí que Déu
ens ha triat per santificar-nos i dur-
nos cap al cel? ¿Que no ho veieu que
cada sagrament és l’amor de Déu,



amb tota la seva empenta creadora i
redemptora, que se’ns dóna fent
servir mitjans materials? ¿Què és
aquesta Eucaristia —ja imminent—
sinó el Cos i la Sang adorables del
nostre Redemptor, que se’ns ofereix
a través de la humil matèria d’aquest
món —vi i pa—, a través dels 
elements de la naturalesa, conreats
per l’home, tal com el darrer concili
ecumènic ha volgut recordar? [3]

Hom entén, fills, per què l’Apòstol va
poder escriure: Tot és vostre,
vosaltres sou de Crist, i Crist de Déu. 
[4] Es tracta d’un moviment
ascendent que l’Esperit Sant, difós en
els nostres cors, vol provocar en el
món: des de la terra fins a la glòria
del Senyor. I per tal que es veiés ben
clar que, en aquest moviment, hi va
inclòs fins i tot allò que sembla més
prosaic, sant Pau també va escriure: 
Tant si mengeu com si beveu, feu-ho
tot a glòria de Déu. [5]



Aquesta doctrina de la Sagrada
Escriptura que es troba —com sabeu
— dins el mateix moll de l’esperit de
l’Opus Dei, us ha de dur a fer el
vostre treball amb perfecció, a
estimar Déu i els homes posant amor
a les coses petites de la vostra
jornada habitual, descobrint aquesta 
cosa divina que s’amaga en els
detalls. Que bé que s’hi encaixen,
aquí, aquells versos del poeta de
Castella: Despacito y buena letra: / el
hacer las cosas bien / importa más
que el hacerlas. [6] Poc a poc i bona
lletra: fer les coses bé és més
important que fer-les.

Us asseguro, fills meus, que quan un
cristià fa amb amor allò que és més
intranscendent de les accions de
cada dia, justament allò traspua la
transcendència de Déu. Per això us
he repetit, amb un martelleig
constant, que la vocació cristiana
consisteix a fer hendecasíl·labs amb
la prosa de cada dia. Sembla, fills



meus, que és a la línia de l’horitzó on
s’ajunten el cel i la terra; mes no és
així: on veritablement s’ajunten és en
els vostres cors, quan viviu
santament la vida ordinària...

Viure santament la vida ordinària, us
acabo de dir. I amb aquests mots vull
referir-me a tot el programa del
vostre quefer cristià. Deixeu-vos,
doncs, de somnis, de falsos
idealismes, de fantasies, d’allò que
acostumo a dir la mística del tant de
bo —tant de bo que no m’hagués
casat, tant de bo que no tingués
aquesta professió, tant de bo que
tingués més salut, tant de bo que fos
jove, tant de bo que fos vell!...— i, en
canvi, ateniu-vos sòbriament a la
realitat més material i immediata,
que és on es troba el Senyor: Mireu-
me les mans i els peus, que sóc jo
mateix, va dir Jesús ressuscitat: 
Palpeu-me i mireu, que un esperit no
té carn ni ossos com veieu que tinc jo. 
[7]



Són molts els aspectes de l’ambient
secular, dins el qual us moveu, que
s’il·luminen partint d’aquestes
veritats. Penseu, per exemple, en la
vostra actuació com a ciutadans en la
vida civil. Un home sabedor que el
món, i no solament el temple, és el
lloc del seu encontre amb Crist,
estima aquest món, mira de tenir una
bona preparació intel·lectual i
professional, va formant-se —amb
llibertat plena— els seus propis
criteris sobre els problemes del medi
en què actua i pren,
conseqüentment, les seves pròpies
decisions que, a més, en ser les d’un
cristià, provenen d’una reflexió
personal que prova humilment de
copsar la voluntat de Déu en tots
aquests detalls de la vida, grans i
petits.

Però a aquest cristià mai no li passa
pel cap de creure o de dir que ell
baixa del temple al món per
representar l’Església, i que les seves



solucions són les solucions catòliques
d’aquells problemes. No pot ser, això,
fills meus! Això fóra clericalisme, 
catolicisme oficial o com vulgueu
anomenar-ho. Sigui com sigui, és fer
violència a la naturalesa de les coses.
Cal que difongueu pertot arreu una
veritable mentalitat laical que vagi a
parar a tres conclusions:

— a tenir prou honradesa per
afrontar la pròpia responsabilitat
personal;

— a ser prou cristians per respectar
els germans en la fe que proposen,
en matèries opinables, solucions
altres que la que cadascun de
nosaltres sosté;

— i a ésser prou catòlics per no
servir-se de la nostra Mare l’Església,
barrejant-la amb bàndols humans.

Es veu clar que, en aquest terreny,
com en tots, no podríeu pas dur a
terme aquest programa de viure



santament la vida ordinària, si no
gaudíssiu de tota la llibertat que us
reconeixen, alhora, l’Església i la
vostra dignitat d’homes i de dones
creats a semblança de Déu. La
llibertat personal és essencial en la
vida cristiana. No oblideu, però, fills
meus, que jo sempre parlo d’una
llibertat responsable.

Interpreteu, doncs, els meus mots
com el que són: una crida perquè
exerciu, cada dia! i no solament en
situacions d’emergència, els vostres
drets; i perquè compliu noblement
les vostres obligacions com a
ciutadans —en la vida política,
econòmica, universitària,
professional—, assumint amb
valentia totes les conseqüències de
les vostres decisions lliures, bo i
carregant la independència personal
que us pertoca. I aquesta cristiana 
mentalitat laical us permetrà de fugir
de tota intolerància, de tot fanatisme
—ho diré d’una manera positiva—,



us farà conviure en pau amb tots els
vostres conciutadans, i també us farà
fomentar la convivència en els
diversos ordres de la vida social.

Sé que no cal que faci memòria d’allò
que fa tants anys vaig repetint.
Aquesta doctrina de llibertat
ciutadana, de convivència i de
comprensió, és part molt principal
del missatge que l’Opus Dei difon.
¿És que hauré d’afirmar novament
que els homes i dones que volen
servir Jesucrist a l’Obra de Déu són,
simplement, ciutadans com els altres,
que s’esforcen a viure amb una
seriosa responsabilitat, fins a les
últimes conclusions, la seva vocació
cristiana?

Res no distingeix els meus fills dels
seus conciutadans. Altrament, fora
de la fe, no tenen res en comú amb
els membres de les congregacions
religioses. Estimo els religiosos, i en
venero i admiro les clausures, els



apostolats, l’apartament del món —el
seu contemptus mundi— que són 
altres signes de santedat a l’Església.
Però el Senyor no m’ha donat vocació
religiosa, i desitjar-la per a mi fóra
un desordre. Cap autoritat de la terra
no podrà obligar-me a fer-me
religiós, com tampoc cap autoritat no
em podrà forçar a contreure
matrimoni. Sóc sacerdot secular:
sacerdot de Jesucrist, que ama el
món amb apassionament.

Aquells qui han seguit Jesucrist —
amb mi, pobre pecador— són: un
petit tant per cent de sacerdots, que
abans han exercit una professió o un
ofici laïcal; un gran nombre de
sacerdots seculars de moltes diòcesis
del món —que així confirmen la seva
obediència als seus bisbes respectius,
i el seu amor i l’eficàcia del seu
treball diocesà—, sempre amb els
braços estesos en creu per cabre
totes les ànimes dins els seus cors, i
que estan com jo enmig del carrer,



en el món, i l’estimen; i la gran
multitud formada per homes i dones
de diferents nacions, diferents
llengües, diferents races, que viuen
del seu treball professional, casats la
majoria, solters molts d’altres, els
quals participen, amb els seus
conciutadans, en la greu tasca de fer
més humana i més justa la societat
temporal; en la lluita noble dels
afanys de cada dia, amb
responsabilitat personal —ho torno a
dir—, experimentant amb els altres
homes, colze a colze, èxits i fracassos,
fent per complir els seus deures i per
exercir els seus drets socials i cívics. I
tot amb naturalitat, com qualsevol
cristià conscient, sense mentalitat de
selectes, fosos en la massa dels seus
col·legues, mentre procuren captar
les lluïssors divines que reverberen
en les realitats més vulgars.

Les obres que, quant a associació,
promou l’Opus Dei, també tenen
aquests trets eminentment seculars:



no són obres eclesiàstiques. No
gaudeixen de cap representació
oficial de la sagrada Jerarquia de
l’Església. Són obres de promoció
humana, cultural, social, dutes a
terme per ciutadans que procuren
il·luminar-les amb la claror de
l’Evangeli i caldejar-les amb l’amor
de Crist. Un detall us ho farà veure
clar: l’Opus Dei, per exemple, no té ni
tindrà mai com a missió regir
seminaris diocesans, on els bisbes, 
instituïts per l’Esperit Sant [8]
preparen els seus futurs sacerdots.

En canvi, l’Opus Dei fomenta centres
de formació obrera, de capacitació
camperola, d’ensenyança primària,
mitja i universitària, i tantes i tan
variades altres labors, arreu del món,
perquè el seu afany apostòlic —ho
vaig escriure fa un grapat d’anys— és
una mar sense vores.

Però, ¿com em puc estendre en
aquesta matèria si la vostra mateixa



presència ja és més eloqüent que un
llarg discurs? Vosaltres, Amics de la
Universitat de Navarra, sou part d’un
poble que sap que està compromès
en el progrés de la societat, a la qual
pertany. El vostre cordial
encoratjament, la vostra oració, el
vostre sacrifici i les vostres
aportacions no segueixen els camins
d’un confessionalisme catòlic:
aportant la vostra cooperació, sou un
testimoniatge clar d’una recta
consciència ciutadana, que es
preocupa pel bé comú temporal;
doneu fe que una universitat pot
sorgir de les energies del poble i
ésser sostinguda pel poble.

En aquesta ocasió vull agrair una
altra vegada la col·laboració que
presten a la nostra Universitat la
meva nobilíssima ciutat de
Pamplona, la gran i ferma regió
navarresa; els Amics que han vingut
de tota la geografia espanyola i —ho
dic amb una emoció particular— els



no espanyols, i fins i tot els no
catòlics i els no cristians, que han
entès, demostrant-ho amb fets, la
intenció i l’esperit d’aquesta
empresa.

A tots es deu el fet que la Universitat
sigui un focus, cada cop més viu, de
llibertat cívica, de preparació
intel·lectual, d’emulació professional,
i un estímul per a l’ensenyament
universitari. El vostre sacrifici
generós rau a la base de la labor
universal que cerca l’increment de
les ciències humanes, la promoció
social, la pedagogia de la fe.

Això que acabo d’assenyalar, ho ha
vist clarament el poble navarrès, que
reconeix també en la seva
Universitat aquest factor de
promoció econòmica per a la regió i,
especialment, de promoció social,
que ha permès a tants fills seus un
accés a les professions intel·lectuals,
cosa que altrament fóra àrdua i, en



certs casos, impossible. Haver entès
el paper que la Universitat hauria de
fer en la seva vida, és segur que ha
estat la causa del suport que Navarra
li ha prestat des del començament:
suport que, no cal dir-ho, haurà de
ser cada cop més ample i entusiasta.

Mantinc l’esperança —perquè respon
a un criteri just i a la realitat vigent a
tants països— que arribarà un
moment en el qual l’Estat espanyol
contribuirà pel seu cantó a alleujar
les càrregues d’una tasca que no
persegueix cap mena de profit privat,
sinó que, al contrari, per estar
consagrada totalment al servei de la
societat, procura treballar
eficaçment per la prosperitat present
i futura de la nació.

I ara, fills i filles, deixeu que em
deturi en un altre aspecte —
particularment entranyable— de la
vida ordinària. Em refereixo a l’amor
humà, a l’amor net entre un home i



una dona, al prometatge, al
matrimoni. He de dir un altre cop
que aquest sant amor humà no és res
que sigui permès, tolerat, al costat de
les veritables activitats de l’esperit,
tal com es podria insinuar en els
falsos espiritualismes al·ludits abans.
Ja fa prop de quaranta anys que
predico tot el contrari, de paraula i
per escrit, i aquells qui no ho
comprenien sembla que ja comencen
a entendre-ho.

L’amor, que porta al matrimoni i a la
família, pot ser també un camí diví,
vocacional, meravellós, canal per a
una completa dedicació al nostre
Déu. Feu les coses amb perfecció, us
he recordat, poseu amor en les
petites activitats de la jornada,
descobriu —hi insisteixo— aquest 
quelcom diví que s’amaga en els
detalls: tota aquesta doctrina troba
un lloc especial en l’espai vital, on
s’encasta l’amor humà.



Ja ho sabeu, professors, alumnes, i
tots els qui consagreu el vostre
quefer a la Universitat de Navarra:
he encomanat els vostres amors a
santa Maria, Mare del Bell Amor. I
aquí teniu l’ermita que hem construït
amb devoció, al campus universitari,
perquè reculli les vostres oracions i
l’oblació d’aquest amor estupend i
net, que Ella beneeix.

¿Que no ho sabeu que el vostre cos és
el temple de l’Esperit Sant, que heu
rebut de Déu, i que no us pertanyeu?
[9] Quantes vegades, davant la
imatge de la Verge Santa, de la Mare
de Déu del Bell Amor, respondreu
amb una afirmació joiosa a la
pregunta de l’Apòstol: sí, ho sabem i
ho volem viure amb el vostre ajut
poderós, oh Verge Mare de Déu.

L’oració contemplativa brollarà de
vosaltres cada vegada que mediteu
sobre aquesta realitat impressionant:
una cosa tan material con el meu cos



ha estat elegida per l’Esperit Sant per
fer-hi estada... ja no em pertanyo... el
meu cos i la meva ànima —tot el meu
ser— són de Déu... I aquesta oració
serà rica de resultats pràctics,
derivats de la gran conseqüència que
el mateix Apòstol proposa: 
Glorifiqueu Déu en el vostre cos. [10]

D’altra banda, no podeu desconèixer
que només d’entre els qui entenen i
avaluen en tota la seva profunditat
això que tot just hem considerat de
l’amor humà, pot sorgir aquesta altra
comprensió inefable de la qual
parlava Jesús, [11] que és un pur do
de Déu i que impulsa a lliurar el cos i
l’ànima al Senyor, a oferir-li el cor
indivís, sense la mediació de l’amor
terrenal.

He d’acabar, ja, fills meus. Al
començament us he dit que la meva
paraula volia anunciar-vos alguna
cosa de la grandesa i de la
misericòrdia de Déu. Em penso que



ho he aconseguit parlant-vos de
viure santament la vida ordinària:
perquè una vida santa enmig de la
realitat secular —sense fressa, amb
senzillesa, amb veracitat— ¿no és
avui potser la manifestació més
commovedora de les magnalia Dei, 
[12] d’aquestes portentoses
misericòrdies que Déu ha obrat
sempre i que mai no deixa d’obrar,
per la salvació del món?

Ara jo us demano amb el salmista
que us uniu a la meva oració i a la
meva lloança: Magnificate Dominum
mecum, et extollamus nomen eius
simul; [13] magnifiqueu amb mi el
Senyor, i enaltim el seu nom tots
plegats. És a dir, visquem de la fe,
fills meus.

Prenem l’escut de la fe, el casc de
salvació, i l’espasa de l’esperit que és
la Paraula de Déu. Així ens anima
l’Apòstol sant Pau en l’epístola als



Efesis, [14] que fa uns moments que
es proclamava litúrgicament.

Fe, virtut de la qual n’estem tan
necessitats els cristians, especialment
aquest any de la fe que ha promulgat
el nostre estimadíssim Sant Pare el
papa Pau VI: perquè sense la fe,
manca el mateix fonament per a la
santificació de la vida ordinària.

Fe viva, en aquests moments que ens
acostem al mysterium fidei, [15] a la
Sagrada Eucaristia; perquè anem a
participar d’aquesta Pasqua del
Senyor, que resumeix i realitza les
misericòrdies de Déu envers els
homes.

Fe, fills meus, per a confessar que
d’aquí a una mica, sobre aquesta ara,
es renovarà l’obra de la nostra
Redempció. [16] Fe per a assaborir el
Credo i experimentar, entorn
d’aquest altar i en aquesta
assemblea, la presència de Crist, que
ens fa cor unum et anima una, [17] un



sol cor i una sola ànima; i ens
transforma en família, en Església
una, santa, catòlica, apostòlica i
romana, que per nosaltres és tant
com dir universal.

Fe, finalment, filles i fills
estimadíssims, per a demostrar al
món que tot això no són cerimònies
ni paraules, sinó una realitat divina,
en presentar als homes el testimoni
d’una vida ordinària santificada, en
el nom del Pare i del Fill i de l’Esperit
Sant i de santa Maria.

[1] Cf. Ap 21, 4

[2] Cf. Gn 1, 7 i ss.

[3] Cf. Gaudium et Spes, 38

[4] 1 C 3, 22-23

[5] 1 C 10, 31



[6] A. Machado. Poesías completas.
CLXI. –Proverbios y cantares XXIV.
Espasa-Calpe. Madrid, 1940.

[7]Lc 24, 39

[8]Ac 20, 28

[9] 1 C 6, 19

[10] 1 C 6, 20

[11] Cf. Mt 19, 11

[12]Ecli 18, 4

[13]Ps 33, 4

[14]Ef 6, 11 i ss.

[15] 1 Tm 3, 9

[16] Secreta de la Domínica IX
després de la Pentecosta

[17]Ac 4, 32



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/estimar-el-
mon-apassionadament/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/estimar-el-mon-apassionadament/
https://opusdei.org/ca-ad/article/estimar-el-mon-apassionadament/
https://opusdei.org/ca-ad/article/estimar-el-mon-apassionadament/

	Estimar el món apassionadament

