
opusdei.org

Julio Diéguez: «La
fidelitat és amor en
el temps»

Entrevista a Julio Diéguez,
professor de Teologia Moral i
rector del Seminari de l'Opus
Dei, que recentment ha escrit
"Sin que él sepa como. Crecer
en libertad". En el llibre
reflexiona i aborda alguns dels
principis rellevants de la
formació cristiana com són la
llibertat, fidelitat, voluntat i
virtuts.

04/02/2022



Autor entre altres llibres de “Sin que
él sepa como: Crecer en libertad”,
Julio Diéguez és rector del Seminari
de la Prelatura de l'Opus Dei i
professor de Teologia Moral a la
Universitat Pontificia de la Santa
Creu (Roma). Gallec de naixement,
des de fa més de trenta-sis anys viu a
Roma, on assegura que s'ho passa
molt bé. Durant les 57 Jornades de
Qüestions Pastorals de Castelldaura
va intervenir amb la ponència “Els
mateixos sentiments de Jesucrist”.

Què és la formació? De què va
això? Per què la llibertat és
important per a la formació?

La llibertat és rellevant per a la
formació, perquè la formació en el
fons consisteix a canviar l'ésser, no el
saber. És a dir, que jo em vaig fent
més capaç de prendre bones
decisions autònomament, més capaç
de decidir bé quan decideixo pel meu
compte. Això implica que els

https://www.troa.es/libro/sin-que-el-sepa-como-crecer-en-libertad_1111999
https://www.troa.es/libro/sin-que-el-sepa-como-crecer-en-libertad_1111999
https://opusdei.org/ca-es/article/jornades-castelldaura-2022-dia-2/
https://opusdei.org/ca-es/article/jornades-castelldaura-2022-dia-2/
https://opusdei.org/ca-es/article/jornades-castelldaura-2022-dia-2/


principis de les pròpies decisions
estan ben formats i suposa un canvi
en com soc jo.

Quins són els principis des dels quals
jo parteixo? Aquests principis, en el
fons, són les virtuts, encara que les
virtuts hi ha moltes maneres
d'entendre-les i no totes -des del meu
punt de vista- són correctes. Molta
gent les entén com un simple
automatisme de repetir actes, i això
no és. Si les entenem bé, aleshores
són aquests principis que em
permeten decidir bé. Ara, les virtuts
es formen amb decisions, amb
repetició d'actes i aquests actes són
decisions. Són decisions lliures. Jo no
puc formar aquestes disposicions
que em permetran actuar més bé que
a través de la llibertat. Això no
elimina el valor dels consells que
rebo de fora, però aquests consells
només influiran en la meva formació
si jo els faig meus. Si els faig propis.



Mentre sigui un sotmetre's a una
regla aliena no m'estic formant.

Valors i virtuts. Què és el més
interessant?

El més interessant són, sens dubte,
les virtuts. Ara es parla molt de
valors. Em sembla que els valors, en
el fons, són una cosa abstracta. Que
hi és. Coses que valen, i que més o
menys interessa anar perseguint a la
vida. Les virtuts són una cosa que em
canvia a mi, em fa ser millor
persona, perquè en el fons allò que
estem buscant des del punt de vista
de la moral -com jo ho veig-, no és fer
el bé, sinó ser bons. 

Fer el bé perquè som bons. Jo puc fer
un acte bo que contribueix a crear
un cert valor sense ser jo així,
simplement perquè en aquell
moment em convenia més. Això vol
dir que aquest acte estarà bé, però no
deixa una empremta profunda en mi,



és a dir no prové d'una empremta
profunda.

Al seu llibre afirma que cadascú es
forma a si mateix, llavors per a
què serveixen els formadors?

Acostumo a dir -d'una manera una
mica forta- que a mi no em formen
de cap manera les decisions del Papa
ni les del bisbe ni les de l'autoritat
que sigui. A mi només em formen les
meves pròpies decisions, però això
no impedeix que les decisions del
Papa o del bisbe, dels pares, els
professors no tinguin cap incidència.
Vol dir que només em formen si jo les
faig pròpies. 

Ara, sempre, durant tota la vida, però
sobretot els anys en què un ha de
crear més la seva pròpia
personalitat, ens va molt bé –és
imprescindible– el punt de vista
d'altres persones que ens ajuden a
veure com paga la pena de
comportar-se.



I quin perfil ha de tenir aquesta
persona? És necessari que sigui
sacerdot?

Si parlem de confessió, una activitat
que requereix el ministeri sagrat, ha
de ser un prevere, però en la
formació no necessàriament. Fins i
tot la direcció espiritual no requereix
aquesta gràcia específica. És veritat
que un que l'ha rebut també ha rebut
una preparació per a aquest tipus
d'acompanyament, però qualsevol
persona que tingui un coneixement
profund, i que miri de continuar
aprofundint en allò que és la vida
humana, la vida cristiana, i que sigui
una persona prudent capaç de
prendre bones decisions, pot fer una
bona feina.

Però a l'Església catòlica, si parlem
de direcció espiritual, pensem
automàticament en un prevere, a
ningú se li acudeix pensar en un
laic. És així?



És així, però està deixant de ser-ho,
també perquè el Papa n'ha parlat
força clarament. Que
l'acompanyament espiritual no està
necessàriament lligat al ministeri
sacerdotal. Insisteixo, és més fàcil
trobar-lo entre els sacerdots, perquè
el sacerdot també ha rebut una
preparació específica. Però molta
altra gent que estigui ben preparada
–pel seu coneixement de la doctrina,
per la seva experiència de vida, per
la seva vida cristiana, per la seva
reflexió sobre aquesta vida– pot
ajudar molt bé. La idea de direcció
espiritual no està lligada al capellà.

Com es podria desenvolupar això,
perquè en mitjans eclesiàstics, per
ara ningú no pensa en una cosa
així?

El Papa sí. Fa anys resultava molt
estrany parlar-ne. Ara mateix ja no
ho és tant, i la gent ja no se sorprèn.
Potser pot estar d'acord o no, però ja



no sona una idea caiguda del cel de
sobte. Per què?, perquè el Papa ho
diu, i hi ha més gent que ho diu. 

El Papa, de vegades, ha aconsellat a
algunes persones -monges per
exemple-, que facin aquest ministeri
d'ajudar altres persones. Ha parlat
moltes vegades també que un laic pot
donar una bona ajuda. Lògicament,
requereix una preparació, requereix
una manera de viure, però no està
lligada a l'ordre sagrat.

La fidelitat, afirma a “Sin que él
sepa como”, és “amor en el temps”.
Per què?

Moltes vegades, quan hom diu
fidelitat, la gent entén mantenir un
compromís al llarg del temps. És a
dir, ser capaç de resignar-se davant
d'altres coses que se'm presenten a la
vida, i no trencar el compromís que
havia establert. A mi això em sembla
molt insuficient. 



La fidelitat és un creixement. La
fidelitat és una configuració de la
pròpia vida cada cop més cap a
aquell amor que em va portar a
emprendre aquest camí. Aleshores
no és un amor a l'origen, que crea
una situació que jo ara he de
mantenir caigui qui caigui, sinó que
és un amor que es manté i
s'aprofundeix i es va desenvolupant
al llarg del temps.

“No és fidel qui persevera només
perquè és el seu deure”. Però de
vegades, la noció de deure t'ajuda
molt.

Sens dubte, hi ha moments en què les
tensions de la vida, els problemes, les
dificultats et poden posar en una
situació en què sembla que tot
t'empeny a canviar aquesta decisió i,
tanmateix, el teu sentit del deure et
sosté. Vull dir que no sempre ha de
ser així. Un ha d'alimentar aquest
amor que sosté aquest deure, encara



que en algun moment concret de la
vida s'enfosqueixi el panorama i no
vegi més que el deure, però ell sap
que hi ha alguna cosa més. Aquest
deure respon a un bé, i respon a una
idea de felicitat, encara que en
aquest moment no ho veig, però sé
que hi és. 

Sant Josepmaria posava l'exemple
dels Reis d'Orient, quan se'ls amaga
l'estrella, de vegades passen núvols,
de vegades un deixa de veure amb
claredat allò que abans havia vist,
però confia que això hi és. I segueix
endavant, i després torna a aparèixer
l'estrella. De nou es veu aquell camí
com un camí de felicitat. El que vull
dir és que no funciona el resistir
perquè és el meu deure. La persona
fidel gaudeix en aquesta vida. No
simplement s'aguanta.

“És fidel qui adverteix la tremenda
grandesa que amaga la seva
fidelitat”. Però com advertir això



en el dia a dia, quan li passa pel
cap: això és un rotllo, m'agradaria
portar-me malament, que és més
divertit.

Aquest és precisament el punt, el de
les virtuts, perquè portar-se
malament no és més divertit. Pot ser
que en el breu termini, comporti un
cert plaer, un cert goig, però mai no
és més divertit. Moltes vegades les
virtuts són enteses com ser capaç de
tancar els ulls a coses que la vida
ofereix per un motiu alt, perquè
després al cel em donaran un premi,
no se sap què. En realitat, no és així.
La persona virtuosa és la persona
realista, és la persona que s'adona
del veritable valor de les coses i no es
deixa enganyar per la brillantor
immediata d'una qüestió. 

Les virtuts són el gust pel bé. Si a mi
m'agradaria fer una cosa que penso
que no he de fer vol dir que la virtut
encara no està del tot formada. És el



gust pel bé. Que és diferent de dir
que hi ha coses que m'agraden i,
tanmateix, em costen.

Després hi ha una altra idea, la
formació a llarg termini.

A la vida quotidiana hom intenta
respondre el millor possible a les
situacions en què es troba, als
problemes que se li creen, als
conflictes que es plantegen, etc. He
de resoldre aquest assumpte. He
d'afrontar aquesta feina. He de
portar-me bé amb aquesta persona,
el que sigui. Em sembla que,
juntament amb això, que és obvi i és
bo, un també pot pensar en una altra
dimensió, que és la formació que jo
faig de les meves disposicions a llarg
termini. Això fa que fins i tot, encara
que en aquesta ocasió concreta no he
sabut resoldre bé aquest problema,
puc haver fet un pas, perquè he entès
millor què passa, perquè he fet un
intent més per comportar-me bé, que



ara no ha obtingut el fruit que jo
esperava, però que sí que fa que jo a
poc a poc vagi canviant. I en el futur
potser seré capaç d'assolir-ho.
Aleshores dona molta més
esperança. Apuntar a un canvi a llarg
termini i no a la resolució immediata
de qualsevol problema.

Fa uns anys es va publicar un
assaig titulat “El misteri de la
voluntat perduda”. On ha anat a
parar la voluntat?

Al llibre li dedico unes pàgines
perquè hi va haver gent que em va
suggerir posar alguna cosa sobre
aquest tema. És veritat que ara
mateix hi ha molt poca força de
voluntat en molta gent. Sobretot
quan comença la seva formació, i de
vegades hi ha una resistència a
defensar el paper de la voluntat, de
saber resistir. Diguem que la
fortalesa no està gaire de moda.
Aquest és un tema que em sembla



que cal recuperar. I em sembla que
no és oposat en absolut a la llibertat,
i que no és –com alguna gent pensa–
causa de voluntarisme. El
voluntarisme no és un excés de bona
voluntat, perquè és impossible un
excés de bona voluntat. És
impossible voler massa el bé.

El voluntarisme és un defecte de la
intervenció de la intel·ligència en el
comportament humà que, en retirar-
se, deixa tot aquest espai a la
voluntat, que ocupa un espai que no
correspon. El voluntarisme es
combat fent intervenir més la
intel·ligència, plantejant-se les raons
de les coses. No es resol restant força
a la voluntat.

La voluntat, què és?

Si ho veiem des del punt de vista de
la filosofia de sant Tomàs, és un
aspirar guiat per la raó. L'ésser humà
està dotat de moltes facultats, de
l'aspirar, que són les tendències que



tenim: tendència a conservar la
nostra salut i la nostra vida,
tendència a establir relacions amb
els altres, a ser valorats i valorar, a
estimar i a ser estimats, a conèixer,
etc. Totes les tendències funcionen
per si mateixes. És a dir, quan jo tinc
gana i hi ha una cosa, me la menjo o
no me la menjo, però noto l'atracció
d'allò. Tinc aquesta tendència. La
voluntat és una tendència com
aquestes, però una tendència a un bé
particular, que és la tendència a un
bé presentat per la raó, és a dir, el
pastís em pot atreure. Perquè és bo,
perquè tinc gana. Però per altra
banda, la tendència a la relació amb
els altres em pot dir: no et convé
menjar-te'l perquè no és teu. O no et
convé perquè ets diabètic, o perquè
estàs intentant aprimar-te. Hi ha
molts punts de vista. Les tendències,
cadascuna té una resposta a la
pregunta: em convé això, em convé
el pastís? Només la raó en té tots.
Només la raó és capaç de mirar



l'objecte des de tots els punts de
vista. Per això, quan arriba a una
resposta sobre si em convé o no, això
és allò que la voluntat tendeix. A la
resposta trobada per la raó.

El voluntarisme és una inflamació
de la voluntat; aleshores, quin és
l'antiinflamatori?

L'antiinflamatori és desenvolupar el
paper que la intel·ligència juga a la
guia del comportament. El
voluntarista tendeix a executar coses
que sap que estan bé perquè li vénen
de fora. En molts casos això
funciona, perquè també hem de ser
capaços de fiar-nos. Però és molt
important que la persona es plantegi
i que aprofundeixi sobre quines són
les raons per les quals això és bo. 

Les coses no són bones perquè estan
manades, sinó que estan manades
perquè són bones. Si aquesta cosa
està enviada per la llei de Déu, per
l'Església, em puc refiar que això és



bo. Però val la pena que em demani
per què. Perquè així jo puc fer això
perquè jo veritablement ho vull.
Perquè m'adono que és bo per a mi.

Configuració amb Crist: veure les
persones i les coses com Déu les
veu. Això com es fa? Com superar
la nostra tendència a una visió
gallinàcia, escèptica,
desenganyada, baixa, de les
persones i de les coses?

Quan parlem de veure les coses, les
persones, com Déu les veu, insisteixo
en la idea que deia abans del
realisme. No estem parlant de posar-
se una màscara o posar-se unes
ulleres que em fan veure la realitat
d'una altra manera diferent de la que
és, però que és bona, perquè és com
Déu les veu. És anar creant en mi les
condicions que em fan possible això. 

Nosaltres veiem molt a través de la
nostra sensibilitat. A través de la
nostra afectivitat. Igual que



l'exemple del pastís: quan el meu cap
pensa si em convé o no, abans que la
meva intel·ligència ho pensi, jo ja he
sentit l'atracció o el rebuig d'aquella
cosa. L'afectivitat parla primer, i si
parla molt fort en un sentit
determinat, m'acaba enganyant. Per
això, he d'anar formant aquesta
sensibilitat. Per exemple, una
persona que sigui molt vanitosa,
davant d'una oportunitat de quedar
bé, la tendència li parla molt fort, no
li deixa sentir altres veus que diuen:
no et convé això, perquè això no és
veritat. Et convé quedar bé només si
és veritat. 

En anar formant els nostres
sentiments, els nostres afectes,
afinem més en veure les coses com
són. Com formem els nostres afectes?
Amb actes positius. És a dir, si jo vull
tenir una virtut -les virtuts són la
formació de l'afectivitat- he de
procurar actuar com si ja la tingués.



Miquel Castellví

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/entrevista-
julio-dieguez-formacio-llibertat/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/entrevista-julio-dieguez-formacio-llibertat/
https://opusdei.org/ca-ad/article/entrevista-julio-dieguez-formacio-llibertat/
https://opusdei.org/ca-ad/article/entrevista-julio-dieguez-formacio-llibertat/

	Julio Diéguez: «La fidelitat és amor en el temps»

