
opusdei.org

«La bellesa i l'art són
camins cap a Déu
sempre que es posin
al servei de l'home»

Enrique Sañoso és de Campo de
Criptana, Ciudad Real, però té
una vinculació especial amb
Barcelona donat que hi va
realitzar els seus estudis
universitaris. Des del passat
mes de maig, és mossèn
Enrique, un dels vint fidels de
l'Opus Dei ordenats a Roma. En
aquesta entrevista ens explica
com ha estat el camí fins al
sacerdoci.



05/06/2025

Amb trenta-tres anys, una edat
simbòlica, Enrique Sañoso, un jove
nascut en un poble de la Manxa,
Campo de Criptana, conegut pels
seus molins de vent i la seva relació
amb la novel·la de Cervantes, va
rebre el sagrament de l'ordre
sacerdotal a Roma el passat mes de
maig.

Amb pocs anys es va traslladar amb
la seva família a Madrid on va cursar
tota l'etapa de l'escola obligatòria al
col·legi La Salle San Rafael al barri de
Chamberí. Estudis que des de petit va
compaginar amb els de música al
Conservatori, primer a Majadahonda
i després l'últim període al CMMB de
Barcelona, conegut com el Bruc, per
estar en aquest carrer. 



A la ciutat comtal va arribar-hi per
realitzar els seus estudis
universitaris a la facultat de
telecomunicacions de la UPC
(ETSETB). En acabar el treball fi de
grau, va traslladar-se a Roma, on ha
viscut els últims deu anys,
compaginant els estudis de teologia a
la Universitat Pontifícia de la Santa
Creu amb la feina a la seu central de
la prelatura de l'Opus Dei i l'exercici
d'altres activitats lligades a la
formació de famílies i gent jove.

Recentment ordenat, com
resumiria el camí fins a aquest sí
al sacerdoci? Cal ser especial per
ser prevere al segle XXI?

Reconec que ha estat un camí no
exempt d'aventures, encara que molt
bonic i enriquidor. Penso que com
qualsevol cristià la vocació a la qual
ens ha cridat Déu pren forma des del
baptisme, i per ella ens devem a
tantes persones que Ell ens posa



davant i que són suport en els
moments importants de la nostra
vida. 

En el meu cas concret, crec que un
moment fonamental ha estat la meva
crida a l'Obra sent molt jove, una
gràcia que encara genera en mi força
agraïment, i he de dir que a mesura
que he anat creixent he aprofundit
cada vegada més sobre el que va
implicar respondre-hi en aquell
moment tan incipient de la meva
vida. En aquest sentit, per a mi el
sacerdoci —encara que certament
decisiu— és un element més dins
d'aquest camí, del qual penso que em
queda tant per recórrer.

Amb relació a la segona part de la
pregunta, com deia, encara que
considero la meva vocació una gràcia
singular, no sé si això implica ser
“especial”, en el sentit que em veig
molt del meu temps: vaig pel carrer
amb una motxilla, estic pendent del



whatsapp més del que hauria de fer-
ho, pateixo quan el meu equip de
futbol arriba a la final de la
Champions...

És veritat que en aquest quart de
segle hem pogut assistir a tants
canvis, a una acceleració sense
precedents de la innovació, dels
ritmes de vida... però al mateix
temps cadascú som fills del nostre
temps i crec fermament que Déu ens
ha posat en aquest moment singular
de la història i ens ha donat les
capacitats i el bagatge per afrontar-
ho, encara que no sempre hàgim
respost com es podria esperar.
Parafrasejant a Pau de Tars, Déu no
ens demana res que no puguem
donar (1Cor 10, 13).

Ens pot dir alguna cosa del paper
de la família, escola amics en la
seva vocació?

El meu pare és advocat i la meva
mare mestra d'escola primària:



provinents d'un entorn més aviat
rural, es van obrir camí a través de
mil problemes per poder tirar
endavant una família. Sempre vam
anar justos de recursos i cada tres o
quatre anys canviàvem de casa.
Recordo una ocasió en què estava tan
cansat dels trasllats i del canvi
d'ambient i coneguts que vaig
arribar a queixar-me obertament
més o menys amb aquests termes:
“mamà, odio les mudances! Després
vaig anar a estudiar la carrera a
Barcelona i em vaig treure l'espina:
des de llavors no he fet més que
canviar de casa”.

Més enllà d'aquest episodi simpàtic,
des de petit sempre he admirat la
dedicació dels meus pares a la feina i,
amb el temps, he comprès com
aquesta era una veritable vocació
professional que anava més enllà del
fet d'aconseguir el necessari per
viure i que ha tingut una important
dimensió de servei a altres.



És obvi que aquestes i altres
circumstàncies van forjar el meu
caràcter i que s'ha reflectit també en
el meu contacte amb altres persones.
De l'escola i els amics, allà per on he
anat passant he anat fent amistats,
que conservo com un tresor. Potser
guardo un especial afecte a les
amistats que vaig fer al col·legi de la
Salle, amb els quals vaig compartir
14 anys sense interrupció. Penso que
en aquest entorn, i després també
més endavant, Déu m'anava
engrandint el cor en percebre les
seves necessitats i problemes
derivats de diferents estils de vida:
situacions familiars complicades,
absència d'afecte i de figures de
referència, etc.

En fi, crec que en les decisions
importants no ens solem moure sols
per una motivació altruista, sinó per
una necessitat que detectem i per la
qual val la pena donar la vida.
Durant aquests anys ho he vist en la



meva família, amics, etc. En el fons hi
ha una gran set de Déu, encara que a
vegades de manera inconscient.

L’art, la bellesa, és un camí cap a
Déu? Combinació curiosa amb
l'enginyeria i ser contrabaixista en
el seu cas.

Confesso que podria estar parlant
hores d'això... potser perquè no em
considero prou capaç de donar una
resposta al respecte. A parer meu,
passaria per una definició d'“art” i
una altra de “bellesa” (em ve al cap
l'inici de la cançó de Manel, Jo
competeixo). Però si em salto aquest
pas obligat, diria que la bellesa i l'art
són camins cap a Déu sempre que es
posin al servei de l'home (o de la
dona, s'entén), d'un ésser humà en el
seu sentit més genuí i ple, de la seva
veritat més íntima. El que vull dir és
que en el fons de la qüestió em
sembla que subjau recordar el que
l'ésser humà és, va ser i serà, anant



més enllà d'absolutitzar un
paràmetre aïllat, d'idolatrar el que
resulta banalment bonic, harmoniós
o plaent. Es tracta de recuperar la
seva dimensió transcendent, d'unitat.

I, en aquest moment, involucrar-se
personalment en el que un crea,
escolta, participa pot ser ocasió d'una
obertura cap a Déu, perquè
recompon el que realment és l'home
i no el traeix. Quan ens fem
preguntes sobre el genuí humà,
llavors l'art i la bellesa deixen pas al
misteri de Déu, una realitat que
comprèn no només l'idíl·lic o
idealitzat, sinó també el lleig, la mort,
el dolor, el rebuig, ja que en el fons
només Déu és capaç de donar sentit a
totes aquestes facetes de la vida.

Sobre la part multifacètica
professional, no em faig moltes
preguntes: és el que Déu m'ha anat
posant davant, i que he sabut, a
vegades amb més o menys dificultat



per la meva part, anar acceptant i
aprofitant.

Tenim nou Papa, Lleó XIV. Entre
les seves primeres paraules un
desig: La pau sigui amb vosaltres!
I una crida: “No tingueu por!
Accepteu la invitació de l'Església i
de Crist Senyor!”. 

Malgrat diverses circumstàncies, vaig
poder estar a Sant Pere aquell dia, i
em va encantar aquella referència
insistent a la pau, que el Papa va
esmentar set vegades en el seu
primer discurs des del balcó.
Efectivament, em sembla que és
programàtic i ens marca el camí,
sobretot si es té en compte el context
en què el Sant Pare ha volgut
esmentar la pau, que no és només un
ideal o eslògan polític, sinó que
necessita encarnar-se en la vida de
cada persona, a través i des de la
mateixa relació amb Crist. Com deia
sant Josepmaria: “que brolli en el



nostre pit un desig ardent d’estar
amb Ell, al peu de la Creu; que creixi
el nostre clamor al Pare, Déu
misericordiós, per tal que retorni la
pau al món, la pau a l’Església, la pau
a les consciències” (Estimar
l'Església, n. 33).

Que Déu ens cridi personalment i
ens convidi a seguir-lo, interpel·la i
activa la nostra llibertat o la
limita?

Crec que, quan veiem la crida divina
com una limitació a la nostra
llibertat, en el fons és perquè tenim
por de perdre quelcom que
considerem valuós: ja siguin
objectes, relacions, somnis... i això és
més que raonable.

No obstant això, puc dir que els
moments més feliços de la meva vida
no han estat quan he intentat evitar
perdre allò que considerava el meu
dret, sinó quan he seguit el que creia
que Déu em demanava, tant en el



petit com en el gran, encara que això
a vegades suposés renúncies.

En realitat, si un considera tot el que
li succeeix com un do, també el que
genera contradiccions i sofriment,
llavors la llibertat és vista justament
d'una manera més diàfana, més
lliure. I llavors es tenen motius per
fer coses grans pels qui estimem.

Com els laics podem ajudar els
sacerdots a ser millors sacerdots?

Tot i que Déu no ens deixa mai sols,
seguim sent persones de carn i ossos,
amb les nostres debilitats i, en alguns
casos, amb un gran pes a l'esquena.
Per això, el que necessitem és
comprensió, que ens tinguin en les
seves oracions i afecte.

Ja té data i lloc per la Missa Nova?
Sap quin serà el seu primer destí?

Per ara només tinc programada una
missa al meu lloc d'origen, al



santuari de la Verge de Criptana, el
28 de juny, encara que espero poder
celebrar-ne una altra després de
l'estiu tant a Madrid com a
Barcelona, per a amics i familiars.

Després de l'ordenació, torno a
Catalunya, tinc moltes ganes de
tornar!

Durant la meva vida, el Senyor m'ha
concedit la sort de viure en multitud
d'ambients i sensibilitats diferents.
Potser per això veig la necessitat que
els sacerdots d'avui sapiguem
encarnar el cor i els sentiments de
Crist en cada racó de la realitat
contemporània. És tot un
desafiament pel qual demano les
vostres oracions.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/entrevista-

https://opusdei.org/ca-ad/article/entrevista-enrique-sanoso-sacerdot-opus-dei/
https://opusdei.org/ca-ad/article/entrevista-enrique-sanoso-sacerdot-opus-dei/


enrique-sanoso-sacerdot-opus-dei/
(21/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/entrevista-enrique-sanoso-sacerdot-opus-dei/

	«La bellesa i l'art són camins cap a Déu sempre que es posin al servei de l'home»

