opusdei.org

La llum de la fe
(XVI): Entre Déu1ijo?
Liturgia i
sagraments

La centralitat de Jesucrist a la
nostra vida adquireix el seu
sentit més ple i real en la
celebracio liturgica, quan Déu
es deixa “fregar” per nosaltres i
ens porta ’avui de la seva
salvacio.

10/02/2020

Els cristians creiem i anunciem
Jesucrist, el Fill de Déu que ha mort i



ressuscitat per tots i cadascun de
nosaltres i que s’ha inserit en els
esdeveniments del llinatge huma per
fer-ne una historia de salvacio. No
podem arribar a Déu Pare si no
estem fets germans de Crist per
I’aigua i I’Esperit, si no seguim —de
cor— els seus gestos i paraules.

Sentint profundament aquesta
realitat, Pau VI, en el viatge més llarg
del seu pontificat, davant d’una
multitud reunida a Manila,
pronunciava paraules que
commouen, perque son un elogi
ences a Crist que brollava del seu
cor: «Jo mai no em cansaria de parlar
d’ElL; Ell és el pa ila font d’aigua viva,
que satisfa la nostra gana i la nostra
set; Ell és el nostre pastor, el nostre
exemple, el nostre consol, el nostre
germa. Per nosaltres va parlar, va
obrar miracles, va instituir el nou
regne en que els pobres son
benaventurats, en que la pau és el
principi de la convivéncia, en queé els



nets de cor i els que ploren sén
enaltits i consolats, en que els que
tenen gana de justicia son sadollats,
en que els pecadors poden assolir el
perdd, en que tots son germans.
Jesucrist! Recordeu-ho: Ell és
I’objecte perenne de la nostra
predicacio; el nostre anhel és que el
seu Nom ressoni fins als confins de la
terra i pels segles dels segles».[1]

Que el nucli del cristianisme sigui la
persona viva de Jesus, el Crucificat-
Ressuscitat, ens convida a posar la
logica de la nostra identitat i de la
nostra vida en connexio amb Crist
que mor i ressuscita, i percebre que
tota la nostra existéncia porta, dia a
dia, una empremta pasqual. Per
entendre aquesta profunda
afirmacio cal prestar una atencio
especial a la persona de Crist en la
seva intima relaciéo amb el misteri
litargic.

“Fregar” Crist en la liturgia



Sant Josepmaria recordava, en certa
ocasio, que «un bisbe molt sant, en
una de les seves incessants visites a
les catequesis de la seva diocesi,
preguntava als nens per que, per
estimar Jesucrist, cal rebre’l sovint
en la Comunio. Ningu no aconseguia
respondre. Finalment, un gitanet
brut de sutge i de greixum va
contestar: “perque per estimar-lo, cal
fregar-lo!”».[2] Aquest nen va posar
en relleu, sense proposar-s’ho, una
questio central: el frec de Crist, o
sigui, on, quan i com el cristia pot
tenir la seva experiencia personal del
Ressuscitat. Perqueé per viure com a
fills en el Fill, a més de saber
conceptualment qui és Jesus, cal
“fregar-lo”, és a dir, que hi hagi la
possibilitat de tractar-lo d’'una
manera real. Pero, aixo és viable?
Amb quant de realisme?

“Experiencia” significa, aqui,
coneixer i sentir Crist viu. Doncs bé,
a I’Església, tractar aquesta



experiéncia equival a parlar
principalment de la santa liturgia
com a lloc privilegiat on viure
aquesta passio del que és divi, una
cosa que per als cristians no és
opcional ni irrellevant, ja que ser
contemplatius al mig del mon
requereix créixer al caliu de la
Paraula de Déu i de la liturgia.

Experimentar I’“avui” de la
salvacio

Llavors, és possible “fregar” Crist
avui, després de la seva ascensio al
cel? Per donar resposta a aquesta
questio ajuda contemplar un
passatge del llibre de I’'Exode en qué
es descriu el desig de Moises per
tenir una experiéncia més intima de
Déu: «Llavors Moisés va dir: —
Deixa’m contemplar, si et plau, la
teva gloria El Senyor li va respondre:
Jo faré passar davant teu tota la
meva bondat (...). No podras veure la
meva cara, perque el qui em veu no



pot continuar vivint.» Sent Déu
infinit, és impossible per a ’home
abracar-ne I’excelsitud; no obstant
aixo, el Senyor afegeix: «quan
passara la meva gloria, t'amagareé en
una esquerda de la roca i et taparé
amb la ma fins que jo hagi passat.
Després retiraré la meva ma i em
podras veure d’esquena» (Ex 33,
18-23). Participar en les accions
sagrades de I’Església es podria
comparar amb aquesta esquerda des
de la qual es poden contemplar les
sagrades especies, que —sense ser
I’esquena de Déu- son el sagrament
del seu veritable Cos i de la seva
veritable Sang.

Un altre text que recull una
experiéncia significativa és el
passatge de la dona amb
hemorragies. Aquella dona toca amb
fe ’orla de la capa de Crist i la forca
del Senyor la cura de la seva
prolongada malaltia. Crida I’atencio
que la lamina que el Catecisme de



PEsglésia Catolica escull per iniciar
I’exposicid sobre la liturgia i els
sagraments sigui la representacio
més antiga del passatge de la dona
amb hemorragies a les catacumbes
de sant Marcel-1i i sant Pere. Per quin
motiu es tria aquesta imatge? La rao
rau en el fet que els sagraments de
I’Església continuen ara I’obra de
salvacid que Crist va realitzar durant
la seva vida terrena. Els sagraments
son com forces que surten del Cos de
Crist per donar-nos la nova vida de
Crist.[3] Ho ensenyava sant Ambros
amb termes molt vius i realistes: «Oh,
Crist, a qui trobo viu en els teus
sagraments».[4] Els termes clau
d’aquesta frase son “viu” i
“sagraments”. El primer fa referencia
a la compareixenca del Ressuscitat, a
la seva preséncia real; el segon
al-ludeix a les celebracions
liturgiques. I Ambros enllaca les dues
realitats amb el verb trobar. En les
celebracions es produeix la trobada
entre Crist i ’Església. Per aixo, és



possible experimentar, aquii ara, el
mateix poder divi del Fill de Déu,
que, transcendint la distancia
geografica i temporal, salva I’home
completament quan I’Església
celebra la liturgia de cadascun dels
sagraments.

I en els sagraments el que veiem
materialment és aigua, pa, vi, olj, la
llum, la creu...; observem uns gestos i
escoltem unes paraules. Son gestos i
paraules que Jesus, quan va prendre
la nostra naturalesa —quan es va
encarnar—, va assumir per fer-s’hi
present a fi de continuar curant,
perdonant o ensenyant.[5] Es una
logica que costa d’entendre, com li
costava a Felip, i per aixo el Senyor
I’ha d’ajudar a comprendre-ho amb
una reprensio afectuosa: «Felip, qui
m’ha vist a mi ha vist el Pare» (Jn 14,
9). I aix0 no és una cosa que Crist
decideixi, sin6 una cosa que Crist és.
Que Ell sigui el gran Sagrament no
proveé de la seva voluntat, sino del



seu ésser, de la seva ontologia.
Derivadament, ’Església és
sagrament de Crist i els sagraments
son sagraments de ’Església. S’ha dit
pedagogicament —amb les
limitacions d’un exemple— que quan
es tracta d’agafar un objecte, el cap
(Crist) envia una ordre al bra¢
(PEsglésia) perque els dits (els
sagraments) ’agafin. Son els
sagraments, I’organisme sacramental
de ’Església.

Un contacte sacramental

La segona pregunta plantejava quin
tipus de contacte és el que s’estableix
entre Crist i nosaltres. En la fe de
I’Església, aquest contacte s’anomena
mistéric o sacramental, la qual cosa
vol dir que es produeix mitjancant
un regim de signes i simbols.

La comunicaci6 del misteri de Crist a
nosaltres es fa a través de
mediacions simboliques, que son els
ritus del culte cristia: la celebracio



del baptisme, de ’Eucaristia, del
matrimoni... Tot té un significat en
I'univers simbolic de la liturgia, tota
ella manifesta la fe. Els sagraments
s’anomenen sagraments de la fe.

La liturgia és una membrana subtil
que posa en relacio el misteri de Déu
1 el misteri de I’home. Aquesta
membrana és una membrana de
simbols. L’espai d’una catedral,
ermita o oratori; el temps de I’aurora
o de I’ocas, de Nadal o de Quaresma;
els textos de la Biblia i les oracions
del Missal; els gestos d’adorar de
genolls o de rebre la cendra; la
comunitat reunida entorn de I’altar;
els cants i les aclamacions, les llums i
els colors, les aromes i els sabors...,
tots aquests —i molts d’altres— sén
els simbols cristians en la celebracio
dels quals reverbera la insondable
transcendencia de Déu, el poder del
seu amor salvific. Aquests simbols
son com fissures a través de les quals
IEtern il-lumina la nostra



quotidianitat fins que ens fa homes i
dones dignes de «servir-lo a la seva
preséncia».[6] Per mitja d’aquests,
Déu permet que pregustem la liturgia
del Jerusalem del cel. Participar-hi
definitivament sera un dia la
consumacio definitiva de la nostra
vocacio baptismal.

La connaturalitat amb els simbols de
la liturgia és patrimoni dels cristians.
Aixi com una mare no avicia el seu
fill mitjancant I'us exclusiu de
paraules, sino per mitja d’'una
gamma rica de codis materns de
comunicacio, també la celebracio
liturgica convida el cristia a
participar en l’accio sagrada amb
totes les possibilitats de la seva
sensibilitat, amb I’anima i amb el cos,
amb tots els seus sentits: aclama la
Paraula de Déu, venera el santissim
Sagrament, canta els himnes amb
queé els Angels lloen Déu, ofereix
encens, assaboreix el paiel vi
consagrats, guarda silenci...



D’aquesta manera, els signes del
misteri de Crist ens duen com agafats
de la ma al misteri de Crist i llavors
tot el pes de veritat, que té aquest
misteri, el percebem en el que
envolta els ritus que el celebren.

I, a més de la connaturalitat, I’estima.
Estimem els vels humils rere els
quals el Ressuscitat manifesta i
oculta la seva preséencia. En aquest
sentit, era sant Agusti qui confessava:
«Pero jo que no era humil, no tenia a
Jesus humil com a Mestre, ni sabia de
que podria ser mestra la seva
flaquesa».[7]

El realisme sacramental

Al comencament ens preguntavem
també: Amb quant de realisme? Hem
d’esmentar també el realisme
sacramental si volem respondre la
pregunta de fins a quin punt aquest
frec, aquest contacte amb Crist és
veritable. Realisme sacramental vol
dir que, en participar en la liturgia,



rebem la realitat divina a traveés dels
signes de ’Església. Els signes i
simbols liturgics estan plens
d’aquesta realitat, sobretot en
I’Eucaristia. Dir que el contacte entre
Crist i ’Església és sagramental no
disminueix pas la realitat neta
d’aquest contacte.

El substantiu contacte és un terme
que trobem a les antigues fonts
litargiques: «Oh, Déu, que en la
participacio del teu sagrament
arribes fins a nosaltres (contingis)»,
és a dir, entres en contacte amb
nosaltres, tapropes fins que ens
agafes.[8] Déu contacta amb
nosaltres i nosaltres contactem amb
Déu per mitja de la participacio en el
misteri celebrat. Contactes fisics amb
el Senyor els van tenir sant Tomas, la
dona amb hemorragies o els
leprosos; en nosaltres, aquests
contactes sOn ara sacramentals. No es
tracta d’imaginar el passat com una
cosa que ara €s present nomeés per a



la fe dels creients. La litargia no diu:
aixo simbolitza, imagina..., sino que
afirma: aixo és. No és un mer
enunciat, és una noticia! Es un
esdeveniment real.

Els Pares de I’Església van subratllar
aquest realisme del misteri
sacramental i ho han mostrat per
mitja d’expressions, com en el cas del
Papa sant Lle6é Magne, qui,
comentant els efectes del baptisme
sobre qui el rep, afirma: «el cos del
batejat és carn del Crucificat».[9]
Fruit del punyent realisme
sacramental, que batega en aquesta
expressio, és ’obertura immediata
d’un gran horitzé en la comprensio
de qui és un cristia: una identitat que
inclou dimensions que van des del
valor sagrat del seu cos, fins a
I’esperanca de gloria amb qué sera
revestit; des de la seva condicio de
concorporal amb Crist, fins a la
santedat de les relacions esposalles
(cf. Ef 3, 6). Son valors insospitats



que, en brollar de la font inesgotable
que ofereix ’Església en els seus
sagraments, enalteixen fins a
I’extrem la condici6 humana del
batejat.

D’altra banda, en la tensio per narrar
el misteri, els llenguatges no
s’exclouen, sin6 que es
complementen mutuament, i per
aixo la liturgia sap intuir quan és el
moment de la paraula, quan el del
cant o del silenci, quan és el moment
del gest o quan el de I’adoracio; pero
sempre és moment de I’art, ja que,
com que Déu és I’eterna Bellesa, el
seu esdeveniment sagramental —la
liturgia— es constitueix en art de les
arts. En aquesta, la veritatiel bé es
mostren envoltats de la bellesa i, per
aixo, el decorum i el bon gust
compareixen sempre perque son
elements estructurants de ’accio
sagrada. L’experiencia de Déu
discorre a través d’aquesta via
pulchritudinis, que és la celebracio,



cadascuna de les quals és un
esdeveniment d’alta envergadura
estetica.

Per tal que la remissio que fan els
ritus al plus de significat sigui
notoria, fan falta celebracions que
irradiin veritat i senzillesa,
autenticitat i dignitat. La celebracio
es fa en la solemnitat del que és
senzill. Tot el que hi intervé no pot
ser prosaic, ni sumptuds, sino limpid,
noble i de bon gust. Son les qualitats
del decorum amb queé ’Esposa
dedica el seu humil homenatge a
I’Espos, la seva estima al que celebra:
I’amor salvific desbordant de la santa
Trinitat.

Félix Maria Arocena

[1] Sant Pau VI, Homilia durante un
vigje pastoral a Manila, 29.X1.1970.



[2] Sant Josepmaria, notes d’'una
meditacio, 12.1V.1937. A: Crecer para
adentro, p. 50 (AGP, Biblioteca, P12).
Aquest prelat era el beat Manuel
Gonzalez, que havia ocupat la seu de
Malaga, i va ser canonitzat ’any
2016.

[3] Catecisme de ’Església Catolica,
num. 1066.

[4] Sant Ambros, Apologia prophete
David 1, 2.

[5] Sant Josepmaria recordava
I’ensenyament dels Pares quan deien
que els sagrament son “empremtes
de I’encarnacio del Verb” (cf. Sant
Josepmaria Escriva. Estimar el mon
apassionadament).

[6] Missal Roma, Pregaria Eucaristica
II.

[7] Sant Agusti, Confessions, 7, 18.



[8] Cf. Sacramentario Veronense 1256.
El verb llati contingo és un compost
de tango (cum-tango), que vol dir
“tocar”; contingere remet a “con-
tactar”.

[9] Sant Lle6 Magne, Sermo 70, 4:
“corpus regenerati fit caro Crucifixi”.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/entre-deu-i-jo-
liturgia-i-sagraments/ (03/02/2026)


https://opusdei.org/ca-ad/article/entre-deu-i-jo-liturgia-i-sagraments/
https://opusdei.org/ca-ad/article/entre-deu-i-jo-liturgia-i-sagraments/
https://opusdei.org/ca-ad/article/entre-deu-i-jo-liturgia-i-sagraments/

	La llum de la fe (XVI): Entre Déu i jo? Litúrgia i sagraments

