
opusdei.org

«Dilexit nos»:
audiollibre i llibre
electrònic

S'apropa la festa del Sagrat Cor
de Jesús, una oportunitat per
aprofundir sobre l'amor
incondicional de Crist.
L'Encíclica «Dilexit nos» del
Papa Francesc, reprèn la
tradició i actualitat del
pensament «sobre l'amor humà
i diví del Cor de Jesucrist».

20/06/2025

ePub ► «Encíclica Dilexit-nos»

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/carta-enciclica-dilexit-nos20241121202152499738.epub


PDF ► «Encíclica Dilexit-nos»

Escolta la lectura completa del llibre
electrònic: “Encíclica Dilexit-
nos” (00:43:55)

Disponible també a ivoox i iTunes

L'encíclica comença amb unes
paraules de la Carta als Romans de
sant Pau: «“ens estima” —diu
referint-se a Jesucrist— (Rm 8, 37)
per fer-nos descobrir que d'aquest
amor res no “ens podrà separar” (Rm
8, 39)».

El Papa Francesc proposa un nou
aprofundiment en l'amor de Crist
representat al seu sant Cor i ens

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/DILEXIT%20NOS20241121202322209259.pdf
https://go.ivoox.com/rf/136114801
https://podcasts.apple.com/es/podcast/enc%C3%ADclica-del-papa-francesc-dilexit-nos/id1622805762?i=1000677643995
https://opusdei.org/ca-es/article/nou-testament-romans-mp3/
https://opusdei.org/ca-es/article/nou-testament-romans-mp3/


convida a renovar la nostra autèntica
devoció recordant que al Cor de Crist
«podem trobar tot l'Evangeli» (89): és
al seu Cor on «finalment ens
reconeixem i aprenem a
estimar» (30).

Comença per una breu introducció i
després es divideix en cinc capítols.
L'encíclica sobre el culte al Sagrat Cor
de Jesús recull «les precioses
reflexions d'anteriors textos
magisterials i d'una llarga història
que es remunta a les Sagrades
Escriptures, per tornar a proposar
avui, a tota l'Església, aquest culte
carregat de bellesa espiritual»,
segons informa l'agència de notícies
del Vaticà.

L'Encíclica recorda novament amb
sant Joan Pau II que la consagració al
Cor de Crist «s'ha d'assimilar a l'acció
missionera de l'Església mateixa,
perquè respon al desig del Cor de
Jesús de propagar al món, a través



dels membres del seu Cos, el
lliurament total al Regne». En
conseqüència, a través dels cristians,
«s'escamparà l'amor al cor dels
homes, perquè s'edifiqui el Cos de
Crist que és l'Església i es construeixi
també una societat de justícia, pau i
fraternitat» (206). Per evitar el gran
risc, subratllat per sant Pau VI, que a
la missió «es diguin moltes coses i es
facin moltes coses, però no es pugui
provocar la feliç trobada amb l'amor
de Crist» (208), necessitem
«missioners a l'amor, que encara es
deixin conquerir per Crist» (209).

L'AMOR HUMÀ I DIVÍ DEL COR DE
JESUCRIST

Carta encíclica “dilexit nos”

del Sant Pare Francesc



1. «Ens va estimar», diu sant Pau
referint-se a Crist (Rm 8,37), per fer-
nos descobrir que d'aquest amor res
no «ens en pot separar mai» (Rm
8,39). Pau ho afirma amb certesa
perquè el mateix Crist havia
assegurat als seus deixebles: «Us he
estimat» (Jn 15,9.12). També ens va
dir: «Us he dit amics» (Jn 15,15). El
seu cor obert ens precedeix i ens
espera incondicionalment, sense
exigir cap requisit previ per poder
estimar-nos i oferir-nos la seva
amistat: Ell ens va estimar primer (cf.
1Jn 4,10). Gràcies a Jesús «hem
conegut i cregut en l'amor que Déu
ens té» (1Jn 4,16).

I

LA IMPORTÀNCIA DEL COR

2. El símbol del cor s'utilitza sovint
per expressar l'amor de Jesús. Alguns
es pregunten si encara té un
significat vàlid. Però quan estem
temptats de navegar per la



superfície, de viure fugint sense
saber finalment per què, de
convertir-nos en consumidors
insaciables i esclaus dels engranatges
d'un mercat al qual no importa el
sentit de la nostra existència, hem de
recuperar la importància del cor[1].

Què volem dir quan diem «cor»?

3. En grec clàssic profà el terme 
kardía indica allò que és més intern
en els éssers humans, els animals i
les plantes. En Homer indica no sols
el centre corporal, sinó també
l'ànima i el nucli espiritual de l'ésser
humà. A la Il·líada, el pensament i el
sentiment pertanyen al cor i estan
molt a prop l'un de l'altre[2]. El cor
t’apareix com el centre del desig i el
lloc on prenen forma les decisions
importants de la persona[3]. En Plató,
el cor assumeix una funció d'alguna
manera “sintetitzadora” del que és
racional i de les tendències de
cadascú, ja que tant el mandat de les



facultats superiors com les passions
es transmeten per les venes que
conflueixen en el cor[4]. Així, des de
l'antiguitat ens hem adonat de la
importància de considerar l'ésser
humà no com una suma de
capacitats diferents, sinó com un
món ànima-cos amb un centre
unificador, que dóna a tot allò que
viu la seva persona el rerefons d'un
sentit i d’una orientació.

4. La Bíblia diu que «la paraula de
Déu és viva i eficaç [...] i discerneix
els sentiments i els pensaments del
cor» (He 4,12). D'aquesta manera ens
parla d'un nucli, el cor, que s'amaga
darrere de cada aparença, fins i tot
darrere dels pensaments superficials
que ens confonen. Els deixebles
d'Emaús, durant el seu misteriós
viatge amb Crist ressuscitat, van
viure un moment d'angoixa,
confusió, desesperació i decepció.
Però, més enllà de tot això i malgrat
tot, alguna cosa va passar en el fons:



«No ens cremava el cor dins nostre
mentre conversava amb nosaltres
pel camí?» (Lc 24,32).

5. Al mateix temps, el cor és el lloc de
la sinceritat, on no es pot enganyar ni
dissimular. Normalment indica les
teves veritables intencions, el que
realment penses, creus i vols, els
“secrets” que no dius a ningú, en
definitiva la teva veritat nua. Es
tracta d'allò que no és ni aparença ni
mentida sinó autèntic, real,
totalment personal. Per això, Dalila
va preguntar a Samsó, que no li va
explicar el secret de la seva força:
«Com pots dir-me: 't'estimo', mentre
el teu cor no està amb mi?» (Jt 16.15).
Només quan li va revelar el seu
secret amagat, ella «va veure que li
havia obert tot el seu cor» (Jt 16,18).

6. Aquesta veritat de cada persona
s'amaga sovint sota una gran
quantitat de “fullatge” que la cobreix,
i això dificulta arribar a la certesa de



conèixer-se un mateix i més encara
de conèixer una altra persona: «No hi
ha res més traïdor que el cor i amb
prou feines es guareix! Qui el pot
conèixer?» (Jr 17,9). Així entenem
per què el llibre dels Proverbis ens
demana: «Més que qualsevol cosa
digne de cura, guarda el teu cor,
perquè d'ell brolla la vida. Allunya de
tu la teva boca mentidera» (4,23-24).
La mera aparença, la dissimulació i
l'engany danyen i perverteixen el
cor. Més enllà dels molts intents de
mostrar o expressar quelcom que no
som, tot es juga al cor: allà no
importa el que es mostri per fora o el
que s'amagui, allà som nosaltres
mateixos. I aquesta és la base de
qualsevol pla sòlid per a la nostra
vida, ja que res que valgui la pena no
es pot construir sense el cor. Les
aparences i les mentides només
ofereixen buit.

7. Com a metàfora, permeteu-me que
us recordi una cosa que ja he explicat



en una altra ocasió: «Per
carnestoltes, quan érem nens, la
nostra àvia ens feia pastissets, i era
una massa molt fina la que feia ella.
Llavors la tirava a la paella i aquella
massa es va inflar i es va inflar... I
quan vam començar a menjar-la,
estava buida. Aquests pastissets
s'anomenaven “mentides” en
dialecte. I va ser l'àvia qui ens en va
explicar el motiu: “Aquests pastissets
són com mentides, semblen grans,
però no tenen res a dins, no hi ha res
de veritat, no hi ha res de
substància”»[5].

8. En lloc de buscar satisfaccions
superficials i jugar un paper davant
dels altres, la cosa millor és deixar
que sorgeixin preguntes que
importen: qui sóc realment, què
busco, quin sentit vull a la meva
vida, les meves eleccions o les meves
accions, per què i amb quina finalitat
sóc en aquest món, com avaluaré la
meva existència quan arribi al final,



quin sentit m'agradaria que tingués
tot el que experimento, qui vull ser
abans que els altres, qui sóc davant
de Déu. Aquestes preguntes em
porten al meu cor.

Retornar al cor

9. En aquest món líquid cal tornar a
parlar del cor; objectiu on cada
persona, de cada categoria i condició,
faci la seva síntesi; allà on les
persones concretes tenen l'origen i
l'arrel de totes les seves altres
fortaleses, creences, passions,
opcions. Però ens movem en una
societat de consumidors en sèrie que
viuen dia a dia i dominats pels ritmes
i sorolls de la tecnologia, sense molta
paciència pels processos que la
interioritat requereix. En la societat
actual, l'ésser humà «s'arrisca a
perdre el centre, el centre de si
mateix»[6]. «L'home contemporani, de
fet, sovint es troba confús, dividit,
gairebé desproveït d'un principi



intern que crea unitat i harmonia en
el seu ésser i en les seves accions.
Malauradament, models de
comportament molt estesos
exasperen la dimensió racional-
tecnològica o, per contra, la
instintiva»[7]. Falta el cor.

10. Ara, el problema de la societat
líquida és actual, però la devaluació
del centre íntim de l'home –el cor– ve
de més lluny: ja la trobem en el
racionalisme grec i precristià, en
l'idealisme postcristià i en el
materialisme en les seves diferents
formes. El cor ha tingut poc espai en
l'antropologia i és una noció aliena al
gran pensament filosòfic. Es van
preferir altres conceptes com els de
raó, voluntat o llibertat. El seu
significat és imprecís i no se li ha
donat un lloc concret en la vida
humana. Potser perquè no va ser
fàcil situar-lo entre les idees “clares i
distintes” o per la dificultat que
suposa conèixer-se a un mateix:



semblaria que la realitat més íntima
és també la més llunyana per al
nostre coneixement. Segurament
perquè el trobament amb l'altre no
es consolida com una manera de
trobar-se un mateix, ja que pensar
torna a portar a un individualisme
insalubre. Molts s'han sentit segurs
en l'àmbit més controlable de la
intel·ligència i la voluntat de
construir els seus sistemes de
pensament. I no trobant un lloc per
al cor, diferent de les facultats i
passions humanes considerades
separades les unes de les altres, ni
tan sols s'ha desenvolupat
àmpliament la idea d'un centre
personal en el qual l'única realitat
que ho pot unificar tot és, en
definitiva, l’amor.

11. Si es devalua el cor, també es
devalua el que vol dir parlar des del
cor, actuar amb el cor, madurar i
tenir cura del cor. Quan no
s'aprecien les especificitats del cor,



perdem les respostes que la
intel·ligència sola no pot donar,
perdem el trobament amb els altres,
perdem la poesia. I perdem la
història i les nostres històries, perquè
la veritable aventura personal és la
que es construeix partint del cor. Al
final de la vida, només això
comptarà.

12. Cal afirmar que tenim cor, que el
nostre cor conviu amb altres cors
que l'ajuden a ser un “tu”. Com que
no podem desenvolupar aquest tema
àmpliament, utilitzarem el
personatge d'una novel·la,
Stavròghin de Dostoievski[8]. Romano
Guardini el mostra com la mateixa
encarnació del mal, perquè la seva
característica principal és que no té
cor: «Stavròghin no té cor; per tant el
seu esperit és fred i buit i el seu cos
s'embriaga de la mandra i la
sensualitat “bestial”. Per tant, no pot
conèixer ningú íntimament i ningú
no el coneix realment. Perquè només



el cor crea intimitat, veritable
proximitat entre dos éssers. Només el
cor sap acollir i donar una pàtria. La
intimitat és l'acte, l'esfera del cor.
Però Stavròghin és llunyà. […]
Infinitament allunyat fins i tot d'ell
mateix, ja que l'home només pot ser
interior a si mateix amb el cor, no
amb l'esperit. Ser interior a un
mateix amb l'esperit no està en poder
de l'home. Ara, si el cor no viu,
l'home continua essent un estrany
per a si mateix»[9].

13. Cal que totes les accions es posin
sota el “domini polític” del cor, que
l'agressivitat i els desitjos obsessius
trobin pau en el bé més gran que els
ofereix el cor i en la força que té
contra els mals; que fins i tot la
intel·ligència i la voluntat es posin al
seu servei, sentint i tastant les
veritats en lloc de voler dominar-les
com solen fer algunes ciències; que la
voluntat desitgi el bé més gran que el
cor coneix, i que fins i tot la



imaginació i els sentiments es deixin
moderar pel batec del cor.

14. Es podria dir que, en definitiva,
sóc el meu cor, perquè és el que em
distingeix, em configura en la meva
identitat espiritual i em posa en
comunió amb els altres. L'algorisme
que treballa en el món digital
demostra que els nostres pensaments
i les decisions de la nostra voluntat
són molt més “estàndards” del que
podríem pensar. Són fàcilment
predictibles i manipulables. No així
el cor.

15. Aquesta és una paraula
important per a la filosofia i la
teologia, que aspiren a arribar a una
síntesi global. De fet, la paraula “cor”
no es pot explicar exhaustivament
per la biologia, la psicologia,
l'antropologia o cap ciència. És una
d'aquelles paraules originals «que
indiquen la realitat que pertany a tot
l'home com a persona corporal i



espiritual»[10]. Així, el biòleg no és
més realista quan parla del cor,
perquè només n'hi veu una part, i el
conjunt no és menys real, sinó
encara més. Ni tan sols un llenguatge
abstracte podria tenir el mateix
significat concret i global. Si el “cor”
ens porta al centre íntim de la nostra
persona, també ens permet
reconèixer-nos en la nostra totalitat i
no únicament en algun aspecte aïllat.

16. D'altra banda, aquesta força
singular del cor ens ajuda a entendre
per què es diu que quan copses una
realitat amb el cor la pots conèixer
millor i més plenament. Això ens
porta inevitablement a l'amor del
qual aquest cor és capaç, perquè
«l'amor és el factor més íntim de la
realitat»[11]. Per a Heidegger, segons
la interpretació donada per un
pensador contemporani, la filosofia
no comença amb un concepte pur o
amb una certesa, sinó amb un xoc
emocional: «El pensament s'ha



d'haver sacsejat emocionalment
abans de treballar els conceptes o
mentre els treballa. Sense una
emoció profunda no pot començar el
pensament. La primera imatge
mental seria la pell de gallina. El
primer que ens fa pensar i
qüestionar-nos és l'emoció profunda.
La filosofia sempre es produeix en
un estat d'ànim fonamental
(Stimmung)»[12]. I aquí apareix el cor,
que «alberga estats d'ànim, funciona
com a “guardià de l'estat d'ànim”. El
“cor” escolta de manera no
metafòrica “la veu silenciosa” de
l'ésser, deixant-se temperar i
determinar per ella»[13].

El cor que uneix els fragments

17. Al mateix temps, el cor fa possible
qualsevol vincle autèntic, perquè una
relació que no es construeix amb el
cor és incapaç de superar la
fragmentació de l'individualisme:
només quedarien dempeus dues



mònades que s'acosten, però que no
s'uneixen realment. L'anti-cor és una
societat cada cop més dominada pel
narcisisme i l'autoreferencialitat. Al
final arribem a la “pèrdua del desig”,
perquè l'altre desapareix de l'horitzó
i ens tanquem en el nostre propi ego,
sense capacitat de relacions sanes[14].
Com a resultat, ens tornem incapaços
d'acollir Déu, com diria Heidegger,
per rebre el diví hem de construir
una “casa d'hostes”[15].

18. Veiem així com en el cor de cada
persona es produeix aquesta
paradoxal connexió entre
l'autoestima i l'obertura als altres,
entre la trobada molt personal amb
un mateix i el regal d'un mateix als
altres. Et converteixes en tu mateix
només quan adquireixes la capacitat
de reconèixer l'altre i et trobes amb
l'altre que és capaç de reconèixer i
acceptar la teva pròpia identitat.



19. El cor també és capaç d'unificar i
harmonitzar la pròpia història
personal, que sembla fragmentada
en mil peces, però on tot pot tenir
sentit. Això és el que expressa
l'Evangeli en la mirada de Maria, que
mirava amb el cor. Va saber dialogar
amb les experiències que tenia
meditant-les en el seu cor, donant-les
temps: representant-les i guardant-
les dins per recordar. En l'Evangeli,
la millor expressió del que pensa un
cor són els dos passatges de sant Lluc
que ens diuen que Maria «guardava
(syneterei) totes aquestes coses,
meditant-les (symballousa) en el seu
cor» (Lc 2,19; cf. 2,51). El verb 
symballein(del qual “símbol”)
significa reflexionar, reunir dues
coses en la ment i examinar-se,
reflexionar, dialogar amb un mateix.
A Lluc 2,51 dieterei significa
“conservava amb cura”, i el que
conservava no sols era “l'escena” que
va veure, sinó també allò que encara
no entenia i, tanmateix, va romandre



present i viva esperant reunir-ho tot
en el seu cor.

20. En l'era de la intel·ligència
artificial, no podem oblidar que la
poesia i l'amor són necessaris per
salvar la humanitat. El que mai cap
algorisme no podrà acomodar serà,
per exemple, aquell moment de la
infantesa que es recorda amb
tendresa i que, malgrat el pas dels
anys, continua passant a tots els
racons del planeta. Penso en l’ús
d’una forquilla per segellar les vores
d'aquells panzerotti casolans fets per
les nostres mares o àvies. És aquell
moment d'aprenentatge culinari, a
mig camí entre el joc i l'edat adulta,
en què un es responsabilitza de la
feina per ajudar els altres. Com
aquest de la forquilla, podria
esmentar milers de petits detalls que
conformen les biografies de cadascú:
fer florir somriures amb una broma,
fer un dibuix a la llum d'una finestra,
jugar el primer partit de futbol amb



una pilota de drap, guardar cucs en
una capsa de sabates, assecar una
flor entre les pàgines d'un llibre,
cuidar un ocell que ha caigut del niu,
demanar un desig fullejant una
margarida. Tots aquests petits
detalls, l'ordinari-extraordinari, mai
no podran encaixar als algorismes.
Perquè la forquilla, els acudits, la
finestra, la pilota, la capsa de sabates,
el llibre, l'ocell, la flor... es basen en
la tendresa que es conserva en els
records del cor.

21. El nucli de cada ésser humà, el
seu centre més íntim, no és el nucli
de l'ànima sinó de tota la persona en
la seva identitat única, que és
d'ànima i cos. Tot està unificat en el
cor, que pot ser la seu de l'amor amb
tots els seus components espirituals,
psíquics i fins i tot físics. En
definitiva, si hi regna l'amor, la
persona arriba a la seva pròpia
identitat d'una manera plena i
lluminosa, perquè cada ésser humà



ha estat creat abans que res per
amor, està fet en les seves fibres més
profundes per estimar i ser estimat.

22. Per això, veient com se
succeeixen noves guerres, amb la
complicitat, la tolerància o la
indiferència d'altres països, o amb
meres lluites de poder al voltant
d'interessos partidistes, es podria
pensar que la societat mundial està
perdent el cor. Només cal mirar i
escoltar les dones grans, de les
diferents parts en conflicte, que són
presoneres d'aquests conflictes
devastadors. És esborronador veure-
les plorar pels seus néts assassinats, o
escoltar que desitgen la mort per
haver perdut la casa on sempre han
viscut. Elles, que tantes vegades han
estat models de força i resistència
durant unes vides difícils i
sacrificades, ara que arriben a
l'última etapa de la seva existència
no reben una pau merescuda, sinó
angoixa, por i indignació. Culpar als



altres no resol aquest drama
vergonyós. Veure les àvies plorar
sense que això resulti intolerable és
signe d'un món sense cor.

23. Quan cadascú reflexiona, busca,
medita sobre el seu propi ésser i
sobre la pròpia identitat, o analitza
les preguntes més elevades; quan
pensa en el sentit de la seva vida i
encara que busqui Déu, encara que
senti el plaer d'haver albirat alguna
cosa de la veritat, tot això requereix
trobar la seva culminació en l'amor.
Estimant, una persona sent que sap
per què i amb quina finalitat viu.
Així, tot flueix en un estat de
connexió i harmonia. Per tant,
davant el misteri personal, potser la
pregunta més decisiva que tothom es
pot fer és aquesta: tinc cor?

El foc

24. Això té conseqüències per a
l'espiritualitat. Per exemple, la
teologia dels Exercicis Espirituals de



Sant Ignasi de Loiola té com a
principi l'affectus. La dimensió
discursiva es construeix sobre una
voluntat fonamental (amb tota la
força del cor), que dóna energia i
recursos a la tasca de reorganitzar la
vida. Les regles i composicions de
lloc que Ignasi implementa
funcionen sobre la base d'un
“fonament” diferent d'ells, el
desconegut del cor. Michel de
Certeau destaca com les “mocions”
de les quals parla sant Ignasi són
erupcions d'una voluntat de Déu i
d'una voluntat del cor que es manté
diferent de l'ordre manifest. Alguna
cosa inesperada comença a parlar en
el cor de la persona, quelcom que
sorgeix de l'incognoscible, treu la
superfície del que es coneix i s'hi
oposa. És l'origen d'un nou
“ordenament de la vida” a partir del
cor. No són discursos racionals que
s'hagin de posar en pràctica traduint-
los a la vida, com si l'afectivitat i la
pràctica fossin simplement



conseqüències –dependents– d'un
coneixement assegurat[16].

25. Allà on el filòsof s'atura amb els
seus pensaments, el cor creient
estima, adora, demana perdó i
s'ofereix a servir en el lloc que el
Senyor li dóna a escollir per seguir-
lo. Aleshores entén que ell és el “tu”
de Déu i que pot ser un “jo” perquè
Déu és un “tu” per a ell. El fet és que
només el Senyor ofereix tractar-nos
com un “tu” sempre i per sempre.
Acceptar la seva amistat és una
qüestió de cor i ens constitueix com a
persones en el sentit ple del terme.

26. Sant Bonaventura deia que en
una inspecció més propera cal
qüestionar «no la llum, sinó el
foc»[17]. I ensenyava que «la fe està en
l'intel·lecte, per provocar afecte. Per
exemple: saber que Crist va morir
per nosaltres no és coneixement, sinó
que necessàriament esdevé afecte,
amor»[18]. En aquesta perspectiva,



sant John Henry Newman va triar
com a lema la frase “Cor ad cor
loquitur”, perquè, més enllà de
qualsevol dialèctica, el Senyor ens
salva parlant al nostre cor des del
seu Sagrat Cor. Aquesta mateixa
lògica va fer que per a ell, gran
pensador, el lloc de la trobada més
profunda amb ell mateix i amb el
Senyor no fos la lectura ni la reflexió,
sinó el diàleg orant, de cor a cor, amb
Crist viu i present. Per això Newman
va trobar en l'Eucaristia el Cor viu de
Jesús, capaç d'alliberar, de donar
sentit a cada moment i d'inculcar la
veritable pau en l'home: «Oh
santíssim i amable Cor de Jesús, estàs
amagat en la santa Eucaristia, i aquí
sempre bat per nosaltres.[…] T'adoro
amb tot el meu amor i amb tota la
meva veneració, amb el meu afecte
fervent i amb la meva voluntat més
submisa i decidida. Oh Déu meu,
quan vinguis a mi en la sagrada
comunió i facis la teva llar en mi, fes
que el meu cor bategui a l'uníson



amb el teu. Purifica’l de tot el que és
orgull i sentit, que és duresa i
crueltat, de tota perversitat, de tot
desordre, de tota tebior. Omple'l tant
de tu que ni els esdeveniments
quotidians ni les circumstàncies de la
vida el puguin molestar, i en el teu
temor i en el teu amor pugui trobar
la pau»[19].

27. Davant del Cor de Jesús viu i
present, la nostra ment, il·luminada
per l'Esperit, entén les paraules de
Jesús. Així es posa en marxa la nostra
voluntat per practicar-les. Però això
podria continuar essent una forma
de moralisme autosostenible. Sentir i
tastar el Senyor i honrar-lo és cosa
del cor. Només el cor és capaç de
posar les altres facultats i passions i
tota la nostra persona en una actitud
de reverència i obediència amorosa
al Senyor.

El món pot canviar començant pel
cor



28. Només partint del cor les nostres
comunitats podran unir les diferents
intel·ligències i voluntats i pacificar-
les perquè l'Esperit ens guiï com a
xarxa de germans, perquè la
pacificació és també tasca del cor. El
Cor de Crist és èxtasi, és una sortida,
és un regal, és una trobada. En Ell
ens tornem capaços de relacionar-
nos d'una manera sana i feliç i de
construir el Regne d'amor i de
justícia en aquest món. El nostre cor
unit al de Crist és capaç d'aquest
miracle social.

29. Prendre's seriosament el cor té
conseqüències socials. Com ensenya
el Concili Vaticà II, «cadascun de
nosaltres ha de treballar per canviar
el cor, obrint els ulls al món sencer i
a totes aquelles coses que els homes
poden fer junts per conduir la
humanitat cap a un destí millor»[20].
Perquè «els desequilibris que pateix
el món contemporani estan
relacionats amb aquest desequilibri



més profund que està arrelat al cor
de l'home»[21]. Davant les tragèdies
del món, el Concili ens convida a
tornar al cor, explicant que l'ésser
humà «en la seva interioritat,
transcendeix l'univers de les coses:
torna a aquelles profunditats, quan
torna a si mateix, allà on l'espera
aquell Déu que busca els cors (cf. 1S
16,7; Jr 17,10), allà on sota la mirada
de Déu decideix el seu destí»[22].

30. Això no vol dir confiar massa en
nosaltres mateixos. Anem amb
compte: adonem-nos que el nostre
cor no és autosuficient, és fràgil i està
ferit. Té dignitat ontològica, però al
mateix temps ha de buscar una vida
més digna[23]. També diu el Concili
Vaticà II que «el ferment evangèlic
ha despertat i desperta en el cor de
l'home aquesta irrefrenable
necessitat de dignitat»[24], Però per
viure segons aquesta dignitat no n'hi
ha prou de conèixer l'Evangeli ni de
fer mecànicament el que ens mana.



Necessitem l'ajuda de l'amor diví.
Anem al Cor de Crist, el centre del
seu ésser, que és un forn ardent
d'amor diví i humà i és la plenitud
més gran que pot aconseguir un
ésser humà. És allà, en aquest Cor, on
finalment ens reconeixem i aprenem
a estimar.

31. Finalment, aquest Sagrat Cor és el
principi unificador de la realitat,
perquè «Crist és el cor del món; la
seva Pasqua de mort i resurrecció és
el centre de la història, que gràcies a
ell és la història de la salvació»[25].
Totes les criatures «avancen,
juntament amb nosaltres i a través
nostre, cap a l'objectiu comú, que és
Déu, en una plenitud transcendent
on el Crist ressuscitat ho abraça i ho
il·lumina tot»[26]. Davant del Cor de
Crist, demano al Senyor que torni a
tenir compassió per aquesta terra
ferida, que Ell va voler habitar com
un de nosaltres. Que aboqui els
tresors de la seva llum i el seu amor,



perquè el nostre món, que sobreviu
entre guerres, desequilibris
socioeconòmics, consumisme i ús
antihumà de la tecnologia, recuperi
el més important i necessari: el Cor.

II

GESTOS I PARAULES D'AMOR

32. El Cor de Crist, que simbolitza el
seu centre personal d'on brolla el seu
amor per nosaltres, és el nucli viu del
primer anunci. Hi ha l'origen de la
nostra fe, la font que manté vives les
creences cristianes.

Gestos que reflecteixen el cor

33. La manera com Crist ens estima
és una cosa que no ens ha volgut
explicar gaire. Ho va mostrar en els
seus gestos. Veient-lo actuar podem
descobrir com ens tracta a cadascun
de nosaltres, encara que ens costa
percebre-ho. Mirem doncs on la



nostra fe el pot reconèixer: en
l'Evangeli.

34. L'Evangeli diu que Jesús «va venir
entre els seus» (Jn 1,11). Som seus,
perquè no ens tracta com quelcom
estrany. Ens considera propis, que
guarda amb cura, amb afecte. Ens
tracta com els seus. No en el sentit
que som els seus esclaus, Ell mateix
ho nega: «Ja no us dic servents» (Jn
15,15). El que proposa és la
pertinença mútua dels amics. Va
venir, va superar totes les distàncies,
es va acostar a nosaltres com les
coses més senzilles i quotidianes de
l'existència. De fet, té un altre nom,
que és “Emmanuel” i significa “Déu
amb nosaltres”, Déu proper a la
nostra vida, que viu entre nosaltres.
El Fill de Déu es va encarnar i
«s’anorreà, fins a prendre la condició
d’esclau» (Fl 2,7).

35. Això és evident quan el veiem
actuar. Sempre està mirant, a prop,



constantment obert a la trobada. El
contemplem quan s'atura a
conversar amb la samaritana al pou
on va anar a buscar aigua (cf. Jn
4,5-7). El veiem, ben entrada la nit,
trobant-se amb Nicodem, que tenia
por de ser vist amb Jesús (cf. Jn
3,1-2). L'admirem quan sense
vergonya deixa que una prostituta li
renti els peus (cf. Lc 7,36-50); quan
diu, mirant fit a fit la dona adúltera:
«No et condemno» (cf. Jn 8,11); o
quan s'enfronta a la indiferència dels
seus deixebles i diu amb afecte al cec
del camí: «Què vols que et faci?» (Mc
10,51). Crist mostra que Déu és
proximitat, compassió i tendresa.

36. Si curava algú, preferia acostar-
se: «Va estendre la mà i el va
tocar» (Mt 8,3); «li va tocar la
mà» (Mt 8,15); «els va tocar els
ulls» (Mt 9,29). I fins i tot s'aturava a
guarir els malalts amb la seva pròpia
saliva (cf. Mc 7,33), com una mare,
perquè no el sentissin un estrany a la



seva vida. Perquè «el Senyor coneix
aquella bella ciència de les carícies.
La tendresa de Déu: no ens estima
amb paraules, s'acosta i estant a prop
nostre ens dóna el seu amor amb tota
la tendresa possible»[27].

37. Com que ens costa confiar,
perquè hem estat ferits per tantes
falsedats, agressions i decepcions,
ens xiuxiueja a l'orella: «Coratge,
fill» (Mt 9,2), «Coratge, filla» (Mt
9,22). Es tracta de vèncer la por i
adonar-nos que amb Ell no tenim res
a perdre. A Pere, que no es va
confiar, «Jesús va estendre la mà, el
va agafar i li va dir: «[...] Per què has
dubtat?» (Mt 14,31). No tinguis por.
Deixa que s'acosti a tu, fes-lo seure al
teu costat. Podem dubtar de moltes
persones, però no d'ell. I no t’aturis a
causa dels teus pecats. Recordeu que
molts pecadors “seien a taula amb
Jesús” (Mt 9,10) i cap d'ells no es va
escandalitzar. Els elitistes religiosos
es van queixar i el van tractar com



«un golafre i un borratxo, amic dels
recaptadors d'impostos i dels
pecadors» (Mt 11,19). Quan els
fariseus van criticar la seva
proximitat amb persones
considerades de baix nivell o
pecadors, Jesús els va dir: «Vull
misericòrdia i no sacrificis» (Mt 9,13).

38. Aquell mateix Jesús avui t'espera
per donar-li l'oportunitat d'il·luminar
la teva existència, de fer-te aixecar,
d'omplir-te de la seva força. Abans de
morir, de fet, va dir als seus
deixebles: «No us deixaré orfes:
vindré a vosaltres. Una mica més i el
món ja no em veurà; en canvi
vosaltres em veureu» (Jn 14,18-19).
Sempre troba una manera de
manifestar-se en la teva vida, perquè
puguis trobar-te amb Ell.

La mirada

39. Diu l'Evangeli que va venir a Ell
un home ric, ple d'ideals però sense
força per canviar la seva vida.



Aleshores «Jesús va fixar la seva
mirada en ell» (Mc 10,21).
¿T'imagines aquell moment, aquella
trobada entre els ulls d'aquest home i
la mirada de Jesús? Si et crida, si et
convida a una missió, primer et mira,
escruta les profunditats del teu ésser,
percep i coneix tot el que hi ha en tu,
posa la seva mirada sobre tu: «Quan
caminava pel Mar de Galilea, va
veure dos germans [...]. Anant més
enllà, va veure dos germans
més» (Mt 4,18.21).

40. Molts textos evangèlics ens
mostren Jesús prestant tota la seva
atenció a les persones, a les seves
preocupacions, al seu sofriment. Per
exemple: «En veure les multituds, en
va sentir compassió, perquè estaven
cansades i esgotades» (Mt 9,36). Quan
ens sembla que tothom ens ignora,
que a ningú no li interessa el que ens
passa, que no som importants per a
ningú, Ell ens està atent. Això és el
que va assenyalar a Natanael, que



estava sol i absort: «Abans que Felip
et cridés, et vaig veure quan eres sota
la figuera» (Jn 1,48).

41. Precisament perquè està atent
amb nosaltres, és capaç de
reconèixer cada bona intenció que
tens, cada petita bona acció que fas.
L'Evangeli diu que «va veure una
vídua pobra que hi tirava dues
monedes [al tresor del temple]» (Lc
21,2) i de seguida ho va indicar als
seus apòstols. Jesús presta atenció de
manera que admiri les coses bones
que reconeix en nosaltres. Quan el
centurió li va pregar amb total
confiança, «en escoltar-lo, Jesús va
quedar meravellat» (Mt 8,10). Que
bonic és saber que si els altres
ignoren les nostres bones intencions
o les coses positives que podem fer,
Jesús no les troba a faltar, sinó que
les admira.

42. Ell, com a home, ho havia après
de Maria, la seva mare. Ella, que tot



ho contemplava amb cura i «ho
guardava [...] en el seu cor» (Lc
2,19.51), li va ensenyar des de petit,
juntament amb sant Josep, a parar
atenció.

Les paraules

43. Encara que a les Escriptures
tenim la seva Paraula sempre viva i
actual, de vegades Jesús ens parla
internament i ens crida perquè ens
porti al millor lloc. I el millor lloc és
el seu Cor. Ens crida a entrar on
puguem recuperar forces i pau:
«Veniu a mi, tots els que esteu
cansats i afeixugats, i jo us faré
descansar» (Mt 11,28). Per això
demanava als seus deixebles:
«Persevereu en mi» (Jn 15,4).

44. Les paraules que va dir Jesús
mostraven que la seva santedat no
eliminava els sentiments. En algunes
ocasions van mostrar un amor
apassionat, que pateix per nosaltres,
s'emociona, es queixa i arriba a les



llàgrimes. És evident que les
preocupacions i angoixes comunes
de la gent, com ara el cansament o la
fam, no el deixaven indiferent:
«Sento compassió per la multitud;
[...] no tenen res per menjar...
Defalliran pel camí; i alguns d'ells
han vingut de lluny» (Mc 8,2-3).

45. L'Evangeli no amaga els
sentiments de Jesús envers
Jerusalem, la ciutat estimada: «Quan
s'acostà a la ciutat, plorà per ella» (Lc
19,41) i expressava el seu desig més
gran: «Tant de bo que tu també
haguessis entès, en aquest dia, què
porta a la pau!» (19.42). Els
evangelistes, tot i que de vegades el
presenten com a poderós o gloriós,
no deixen de mostrar els seus
sentiments davant la mort i el dolor
dels seus amics. Abans d'explicar que
davant la tomba de Llàtzer «Jesús va
esclatar a plorar» (Jn 11,35),
l'Evangeli s'atura per dir que «Jesús
estimava Marta i la seva germana i



Llàtzer» (Jn 11,5) i que, veient Maria i
els qui eren amb ella, ella «estava
profundament emocionada i [estava]
molt preocupada» (Jn 11,33). La
narració no deixa cap dubte que va
ser un crit sincer, sorgit d'una
pertorbació interna. Finalment, no es
va intentar amagar l'angoixa de Jesús
davant la seva pròpia mort violenta a
mans d'aquells que tant estimava:
«Va començar a sentir por i
angoixa» (Mc 14,33), fins al punt de
dir: «la meva ànima està trista fins a
la mort» (Mc 14,34). Aquesta
pertorbació interior s'expressa amb
tota la seva força en el crit del
Crucificat: «Déu meu, Déu meu, per
què m'has abandonat?» (Mc 15,34).

46. Tot això, a simple vista
superficial, pot semblar un mer
romanticisme religiós. Tanmateix, és
el més seriós i decisiu. Troba la seva
màxima expressió en Crist clavat a
una creu. És la paraula d'amor més
eloqüent. No és una closca buida, no



és un sentiment pur, no és una
evasió espiritual. És amor. Per això
sant Pau, buscant les paraules
adequades per explicar la seva
relació amb Crist, va dir: «Em va
estimar i es va lliurar per mi» (Ga
2,20). Aquesta era la seva creença
més gran: saber que era estimat. La
dedicació de Crist a la creu el va
sotmetre, però només tenia sentit
perquè hi havia alguna cosa encara
més gran que aquella dedicació: “Ell
m'estimà”. Quan molta gent buscava
la salvació, el benestar o la seguretat
en diverses propostes religioses, Pau,
tocat per l'Esperit, va poder mirar
més enllà i meravellar-se amb allò
més gran i fonamental: “Ell
m'estimà”.

47. Després d'haver contemplat Crist,
mirant el que els seus gestos i les
seves paraules ens permeten veure
del seu Cor, recordem ara com
l'Església reflexiona sobre el sant
misteri del Cor del Senyor.



III

AQUEST ÉS EL COR QUE HA ESTIMAT
TANT

48. La devoció al Cor de Crist no és el
culte d'un òrgan separat de la
Persona de Jesús. El que contemplem
i adorem és tot Jesucrist, el Fill de
Déu fet home, representat en una
imatge on es destaca el seu cor. En
aquest cas, el cor de la carn es pren
com a imatge o signe privilegiat del
centre més íntim del Fill encarnat i
del seu amor que és alhora diví i
humà, perquè més que qualsevol
altre membre del seu cos és «l'índex
natural, o bé el símbol de la seva
immensa caritat»[28].

L'adoració de Crist

49. És essencial subratllar que ens
relacionem amb la Persona de Crist,
en amistat i adoració, atrets per
l'amor representat en la imatge del
seu Cor. Venerem aquesta imatge



que el representa, però l'adoració va
dirigida només al Crist viu, en la seva
divinitat i en tota la seva humanitat,
per deixar-nos abraçar pel seu amor
humà i diví.

50. Independentment de la imatge
utilitzada, és segur que el Cor viu de
Crist –mai imatge– és objecte
d'adoració, perquè forma part del
seu cos santíssim i ressuscitat,
inseparable del Fill de Déu que el va
assumir per sempre. És adorat com
«el cor de la persona del Verb, al qual
està indissociablement unit»[29]. No
l'adorem aïlladament, sinó perquè
amb aquest Cor és el mateix Fill
encarnat que viu, estima i rep el
nostre amor. Per tant, cada acte
d'amor o adoració del seu Cor és en
realitat «veritablement i realment
tributat al mateix Crist»[30], ja que
aquesta figura es refereix
espontàniament a Ell i és «un símbol
i una imatge expressiva de la caritat
infinita de Jesucrist»[31].



51. Per això ningú no ha de pensar
que aquesta devoció pot separar-nos
o distreure'ns de Jesucrist i del seu
amor. De manera espontània i
directa ens dirigeix a Ell i només a
Ell, que ens crida a una amistat
preciosa feta de diàleg, afecte,
confiança, adoració. Aquest Crist
amb el cor traspassat i ardent és el
mateix que va néixer a Betlem per
amor; ell és qui va caminar per
Galilea curant, acaronant, vessant
misericòrdia; ell és qui ens va
estimar fins al final, obrint els braços
a la creu. Finalment, és el mateix que
va ressuscitar i viu gloriosament
entre nosaltres.

La veneració de la seva imatge

52. Cal assenyalar que la imatge de
Crist amb el seu cor, encara que en
cap cas és un objecte de culte, no és
una de les moltes que podríem triar.
No és quelcom inventat a la taula de
dibuix o dissenyat per un artista, «no



és un símbol imaginari, és un símbol
real, que representa el centre, la font
d'on va derivar la salvació de tota la
humanitat»[32].

53. Hi ha una experiència humana
universal que fa que aquesta imatge
sigui única. No hi ha dubte, de fet,
que al llarg de la història i en
diverses parts del món el cor s'ha
convertit en símbol de la intimitat
més personal i també dels afectes, les
emocions i la capacitat d'estimar.
Més enllà de qualsevol explicació
científica, una mà posada al cor d'un
amic expressa un afecte especial;
quan un s’enamora i està a prop de la
persona estimada, el cor s'accelera;
quan pateixes l'abandó o l'engany
per part d'un ésser estimat, sents una
forta opressió al teu cor. Al
capdavall, per expressar que una
cosa és sincera, que realment ve del
centre de la persona, diem: “T'ho dic
de tot cor”. El llenguatge poètic no
pot ignorar la força d'aquestes



experiències. Per tant, és inevitable
que al llarg de la història el cor hagi
aconseguit una capacitat simbòlica
única, no merament convencional.

54. És comprensible, doncs, que
l'Església hagi escollit la imatge del
cor per representar l'amor humà i
diví de Jesucrist i el nucli més íntim
de la seva Persona. Tanmateix, tot i
que el dibuix d'un cor amb flames de
foc pot ser un símbol eloqüent que
ens recordi l'amor de Jesús, convé
que aquest cor formi part d'una
imatge de Jesucrist. D'aquesta
manera, la seva crida a la relació
personal, el trobament i el diàleg
esdevé encara més significativa[33].
Aquella imatge venerada de Crist, on
destaca el seu cor amorós, té alhora
una mirada que crida a la trobada, al
diàleg, a la confiança; té unes mans
fortes capaces de donar-nos suport;
té una boca que ens parla d'una
manera única i molt personal.



55. El cor té l'avantatge de ser
percebut no com un òrgan a part,
sinó com un centre íntim unificador
i, alhora, com una expressió de la
totalitat de la persona, cosa que no
passa amb altres òrgans del cos
humà. Si és el centre íntim de la
totalitat de la persona, i per tant una
part que representa el tot, el podem
desvirtuar fàcilment si el
contemplem separadament de la
figura del Senyor. La imatge del cor
ens ha de relacionar amb la totalitat
de Jesucrist en el seu centre
unificador i, alhora, des d'aquest
centre unificador, ens ha de dirigir a
contemplar Crist en tota la bellesa i
riquesa de la seva humanitat i de la
seva divinitat.

56. Això va més enllà de l'atractiu
que poden tenir les diverses imatges
creades del Cor de Crist, perquè,
davant les imatges de Crist, no “els
hem de demanar res”, ni «hem de
confiar en les imatges, com feien els



pagans en l'antiguitat», però «a
través de les imatges que besem i
davant les quals ens descobrirem i
ens postrem, adorem Crist»[34].

57. A més, algunes d'aquestes
imatges poden semblar poc
atractives per a nosaltres i potser no
ens mouen gaire a l'amor i a l'oració.
Això és secundari, ja que la imatge és
només una figura motivadora i, com
dirien els orientals, no s'ha de mirar
el dit que assenyala la lluna. Si bé
l'Eucaristia és una presència real per
ser adorada, en aquest cas només és
una imatge que, tot i ser beneïda, ens
convida a anar més enllà, ens
dirigeix a elevar el nostre cor al de
Crist viu i a unir-lo amb Ell. La
imatge venerada convida, indica,
emociona, perquè dediquem un
temps a conèixer Crist i la seva
adoració, com creiem millor
imaginar-la. D'aquesta manera,
mirant la imatge, ens situem davant
de Crist, i davant d'ell «l'amor



reuneix, contempla el misteri i
l'assaboreix en silenci»[35].

58. Dit tot això, no hem d'oblidar que
la imatge del cor ens parla de la carn
humana, de la terra, i per tant també
ens parla de Déu que ha volgut
entrar en la nostra condició històrica,
fer història i compartir el nostre
terrenal viatge. Un mode de devoció
més abstracte o estilitzat no serà
necessàriament més fidel a
l'Evangeli, perquè en aquest signe
sensible i accessible es manifesta la
manera com Déu s'ha volgut revelar i
estar a prop nostre.

Amor sensible

59. L'amor i el cor no estan
necessàriament units, perquè l'odi, la
indiferència i l'egoisme poden regnar
en un cor humà. Però no arribem a
la nostra plena humanitat si no
sortim de nosaltres mateixos, i no
esdevenim plenament nosaltres
mateixos si no estimem. Per tant, el



centre íntim de la nostra persona,
creat per a l'amor, realitza el pla de
Déu només si estima. Així, el símbol
del cor simbolitza l'amor al mateix
temps.

60. L'etern Fill de Déu, que em
transcendeix sense límits, va voler
estimar-me fins i tot amb un cor
humà. Els seus sentiments humans
esdevenen el sagrament d'un amor
infinit i definitiu. Per tant, el seu cor
no és un símbol físic que expressi
només una realitat espiritual o una
realitat separada de la matèria. La
mirada dirigida al Cor del Senyor
contempla una realitat física, la seva
carn humana, i això fa possible que
Crist tingui emocions i sentiments
humans, com nosaltres, encara que
totalment transformat pel seu amor
diví. La devoció ha d'arribar a l'amor
infinit de la persona del Fill de Déu,
però hem d'afirmar que és
inseparable del seu amor humà, i per



això ens ajuda la imatge del seu cor
de carn.

61. Si encara avui el cor és percebut
en el sentiment popular com el
centre emocional de tot ésser humà,
és el que millor pot significar l'amor
diví de Crist unit per sempre i
inseparablement amb el seu amor
integralment humà. Pius XII ja va
recordar que la Paraula de Déu, on
descriu «l'amor del Cor de Jesucrist,
no sols inclou la caritat divina, sinó
que s'estén als sentiments de l'afecte
humà.[…] Per tant, el Cor de
Jesucrist, hipostàticament unit a la
divina Persona de la Paraula, sens
dubte hagué de bategar d'amor i de
qualsevol altre afecte sensible»[36].

62. En els Pares de l'Església, davant
d'alguns que van negar o relativitzar
la veritable humanitat de Crist,
trobem una forta afirmació de la
realitat concreta i tangible dels
afectes humans del Senyor. Així, sant



Basili subratlla que l'encarnació del
Senyor no és quelcom imaginatiu,
sinó que «el Senyor posseïa els
afectes naturals»[37]. Sant Joan
Crisòstom ofereix un exemple: «Si no
hagués tingut la nostra naturalesa,
no hauria viscut diverses vegades la
tristesa»[38]. Sant Ambròs diu: «Com
que va prendre l'ànima, va agafar les
passions de l'ànima»[39]. I sant Agustí
presenta els afectes humans com una
realitat que, un cop assumida per
Crist, ja no és aliena a la vida de
gràcia: «El Senyor Jesús va prendre
totes aquestes conseqüències pròpies
de la debilitat humana (com va
prendre la mort corporal), no per
una necessitat que se li imposa, sinó
per un desig de misericòrdia. [...] Per
tant, si algú s'hagués entristit i patit
enmig de les temptacions humanes,
no s'hauria, per tant, de considerar-
se abandonat per la gràcia de
Crist»[40]. Finalment, sant Joan
Damascè creu que aquesta
experiència afectiva real de Crist en



la seva humanitat és la prova que Ell
va assumir totalment i no
parcialment la nostra naturalesa, per
redimir-la i transformar-la del tot.
Crist, doncs, va assumir tots els
elements que formen la naturalesa
humana, perquè tots fossin
santificats[41].

63. Val la pena recordar aquí la
reflexió d'un teòleg, que reconeix
que, «sota la influència del
pensament grec, la teologia ha
relegat durant molt de temps el cos i
els sentiments al món del prehumà,
de l'infrahumà o de la temptació del
veritablement humà, però allò que la
teologia no ha resolt en teoria,
l'espiritualitat ho ha resolt a la
pràctica. Ell i la religiositat popular
han mantingut viva la relació amb
els aspectes somàtics, psicològics i
històrics de Jesús, la devoció a les
seves ferides, l'espiritualitat de la
preciosa sang, la devoció al cor de
Jesús, les pràctiques eucarístiques



[...]. Tot això va omplir els buits de la
teologia alimentant la imaginació i el
cor, l'amor i la tendresa per Crist,
l'esperança i la memòria, el desig i la
nostàlgia. La raó i la lògica han pres
altres camins»[42].

Amor triple

64. Ni tan sols ens aturem als seus
sentiments humans, per bells i
commovedors que siguin, perquè
contemplant el Cor de Crist
reconeixem com en els seus
sentiments nobles i saludables, en la
seva tendresa, en la vibració del seu
afecte humà, es manifesta tota la
veritat del seu amor diví i infinit.
Així ho va expressar Benet XVI: «Des
de l'horitzó infinit del seu amor, Déu
va voler entrar als límits de la
història i de la condició humana, va
prendre un cos i un cor; perquè
puguem contemplar i trobar l'infinit
en el finit, el Misteri invisible i



inefable en el Cor humà de Jesús, el
Natzarè»[43].

65. En realitat, hi ha un amor triple
que està contingut i ens enlluerna en
la imatge del Cor del Senyor. En
primer lloc, l'amor diví infinit que
trobem en Crist. Però pensem també
en la dimensió espiritual de la
humanitat del Senyor. Des d'aquest
punt de vista, el cor «és el símbol
d'aquella caritat ardent, que, infusa
en la seva ànima, constitueix la
dotació preciosa de la seva voluntat
humana». Finalment, «és un símbol
del seu amor sensible»[44].

66. Aquests tres amors no són
capacitats separades, que funcionen
de manera paral·lela o
desconnectada, sinó que actuen i
s'expressen conjuntament i en un
flux constant de vida: «A la llum, de
fet, de la fe, per la qual creiem que en
la Persona de Crist existeix la unió
entre la naturalesa humana i la



divina, la nostra ment es fa apta per
concebre els vincles molt estrets que
hi ha entre l'amor sensible del cor
físic de Jesús i el seu doble amor
espiritual, l'humà i el diví»[45].

67. Per tant, en entrar al Cor de Crist,
ens sentim estimats per un cor humà,
ple d'afectes i sentiments com el
nostre. La seva voluntat humana vol
estimar-nos lliurement, i aquesta
voluntat espiritual està plenament
il·luminada per la gràcia i la caritat.
Quan arribem a les profunditats
d'aquest Cor, som inundats per la
glòria incommensurable del seu
amor infinit com a Fill etern, que ja
no podem separar del seu amor
humà. És precisament en el seu amor
humà, i no allunyant-se'n, on trobem
el seu amor diví: trobem «l'infinit en
el finit»[46].

68. És un ensenyament constant i
definitiu de l'Església que la nostra
adoració a la seva Persona és única i



abraça inseparablement tant la seva
naturalesa divina com la seva
naturalesa humana. Des de
l'antiguitat l'Església ha ensenyat que
cal «adorar un mateix Crist, Fill de
Déu i home, en dues natures
inseparables i indivises»[47]. I això
«amb una sola adoració [...,], perquè
el Verb es va fer carn»[48]. De cap
manera «Crist no és adorat en dues
natures, de les quals s'introdueixen
dues adoracions», sinó que «el Verb
Déu encarnat amb la seva pròpia
carn és adorat amb una sola
adoració»[49].

69. Sant Joan de la Creu ha volgut
expressar que en l'experiència
mística l'amor incommensurable de
Crist ressuscitat no es fa sentir com a
estrany a la nostra vida. L'Infinit
d'alguna manera s'abaixa perquè a
través del Cor obert de Crist puguem
experimentar una trobada d'amor
veritablement mútua: «De fet, és
possible que un ocell de vol baix



prengui una àguila daurada amb vol
sublim, si aquesta, amb ganes de ser
presa, baixa»[50]. I explica que «veient
l’esposa pel seu amor i escoltant-la
gemegar, ell és ferit pel seu amor ja
que entre els amants la ferida de l'un
és la ferida de l'altre i el sentiment
que tenen és únic»[51]. Aquest místic
entén la figura del costat ferit de
Crist com una crida a la unió plena
amb el Senyor. Ell és el cérvol
vulnerable, ferit quan encara no ens
hem deixat tocar pel seu amor, que
baixa als corrents d'aigua per saciar
la seva set i troba consol cada vegada
que ens dirigim a Ell:

«Gira, coloma,

ja que el cérvol ferit

de l'alt turó apareix

a la brisa del teu vol i pren l'aire
fresc»[52].

Perspectives trinitàries



70. La devoció al Cor de Jesús és
marcadament cristològica; és una
contemplació directa de Crist que
convida a la unió amb Ell. Això és
legítim si tenim present el que
demana la Carta als Hebreus: córrer
la nostra carrera «tenint la mirada
fixa en Jesús» (12,2). Tanmateix, no
podem ignorar que, al mateix temps,
Jesús es presenta com el camí per
anar al Pare: «Jo sóc el camí […].
Ningú no ve al Pare sinó per mi» (Jn
14,6). Ell ens vol conduir al Pare. Per
això la predicació de l'Església, des
del principi, no ens fa aturar-nos en
Jesucrist, sinó que ens condueix al
Pare. És Ell qui al final, com a
plenitud original, ha de ser
glorificat[53].

71. Fixem-nos, per exemple, en la
Carta als Efesis, on podem veure amb
força i claredat com s'adreça la
nostra adoració al Pare: «M'inclino
davant el Pare» (Ef 3,14). «Hi ha un
sol Déu i Pare de tots, que està per



sobre de tots, obra a través de tots i
és present en tots» (Ef 4,6). «Doneu
gràcies contínuament a Déu Pare per
tot» (Ef 5,20). El Pare és aquell a qui
estem destinats (cf. 1Co 8,6). Per això,
sant Joan Pau II deia que «tota la vida
cristiana és com un gran
pelegrinatge cap a la casa del
Pare»[54]. Això és el que va viure sant
Ignasi d'Antioquia en el camí del
martiri: «Una aigua viva murmura
dins meu i em diu: Vine al Pare!»[55].

72. És abans que res el Pare de
Jesucrist: «Beneït el Déu i Pare de
nostre Senyor Jesucrist» (Ef 1,3). Ell
és «el Déu de nostre Senyor Jesucrist,
el Pare de la glòria» (Ef 1,17). Quan el
Fill es va fer home, tots els desitjos i
aspiracions del seu cor humà es van
dirigir cap al Pare. Si veiem com Crist
es referia al Pare, podem captar
aquesta fascinació del seu cor humà,
aquesta orientació perfecta i
constant cap al Pare[56]. La seva
història en aquesta terra nostra va



ser un viatge sentint en el seu cor
humà una crida incessant a anar al
Pare[57].

73. Sabem que el mot arameu amb
què s'adreçava al Pare era “Abba”,
que significa “pare”. En el seu temps
alguns es van molestar per aquesta
familiaritat (cf. Jn 5,18). És
l'expressió que feia servir Jesús per
comunicar-se amb el Pare quan va
aparèixer l'angoixa de la mort:
«Abba (pare)! Tot és possible amb tu:
allunya't de mi aquesta copa! Però no
el que jo vull, sinó el que vols tu» (Mc
14,36). Sempre s'ha reconegut
estimat pel Pare: «Tu m'estimaves
abans de la creació del món» (Jn
17,24). I Jesús, en el seu cor humà,
s'extasiava escoltant el Pare que li
deia: «Tu ets el meu Fill estimat: en
tu m'he complagut» (Mc 1,11).

74. El quart Evangeli diu que el Fill
etern del Pare ha estat sempre «en el
si del Pare» (Jn 1,18)[58]. Sant Ireneu



afirma que «el Fill de Déu ha existit
sempre en presència del Pare»[59]. I
Orígenes sosté que el Fill persevera
«en la contemplació incessant de
l'abisme patern»[60]. Per això, quan el
Fill es va fer home, va passar nits
senceres comunicant amb el Pare
estimat, al cim de la muntanya (cf. Lc
6,12). Ell va dir: «He d'ocupar-me de
les coses del meu Pare» (Lc 2,49).
Vegem les seves expressions de
lloança: «Jesús es va alegrar en
l'Esperit Sant i va dir: «Et lloo, Pare,
Senyor del cel i de la terra» (Lc
10,21). I les seves últimes paraules,
plenes de confiança, van ser: «Pare, a
les teves mans encomano el meu
esperit» (Lc 23,46).

75. Mirem ara la nostra mirada cap a
l'Esperit Sant, que omple el Cor de
Crist i crema en Ell. Perquè, com deia
sant Joan Pau II, el Cor de Crist és
«l'obra mestra de l'Esperit Sant»[61].
No és només una cosa del passat,
perquè «en el Cor de Crist és viva



l'acció de l'Esperit Sant, a la qual
Jesús va atribuir la inspiració de la
seva missió (cf. Lc 4,18; Is 61,1) i que
a l’Últim Sopar havia promès enviar.
És l'Esperit qui ens ajuda a captar la
riquesa del signe del costat traspassat
de Crist, d'on va sorgir l'Església (cf.
Constitució Sacrosanctum Concilium,
5)»[62]. En definitiva, «només l'Esperit
Sant pot obrir davant nostre aquesta
plenitud de «l'home interior», que es
troba en el Cor de Crist. Només Ell
pot garantir que els nostres cors
humans també treguin força
gradualment d'aquesta plenitud»[63].

76. Si intentem aprofundir en el
misteri de l'acció de l'Esperit, veiem
que Ell gemega en nosaltres i diu
«Abba»: «Que sou fills ho demostra el
fet que Déu va enviar l'Esperit del
seu Fill als nostres cors, que crida:
“Abba! Pare!”» (Ga 4,6). En efecte,
«l'Esperit mateix, juntament amb el
nostre esperit, testimonien que som
fills de Déu» (Rm 8,16). L'acció de



l'Esperit Sant en el cor humà de Crist
provoca incessantment aquesta
atracció cap al Pare. I quan ens uneix
per gràcia amb els sentiments de
Crist, ens fa partícips de la relació del
Fill amb el Pare, és «l'Esperit que ens
fa fills adoptius, a través del qual
cridem: «“Abba! Pare!”» (Rm 8,15).

77. La nostra relació amb el Cor de
Crist es transforma llavors sota
l'impuls de l'Esperit, que ens orienta
cap al Pare, font de vida i origen
últim de la gràcia. El mateix Crist no
vol que ens aturem només en Ell.
L'amor de Crist és «revelació de la
misericòrdia del Pare»[64]. El seu desig
és que, impulsats per l'Esperit que
brolla del seu Cor, «amb Ell i en Ell»
anem al Pare. La glòria s'adreça al
Pare «per» Crist[65], «amb» Crist[66] i
«en» Crist[67]. Sant Joan Pau II va
ensenyar que «el Cor del Salvador
ens convida a tornar a l'amor del
Pare, que és la font de tot amor
autèntic»[68]. És precisament això que



l'Esperit Sant, que ve a nosaltres del
Cor de Crist, vol alimentar en els
nostres cors. Per això la Litúrgia, sota
l'acció vivificant de l'Esperit, sempre
es dirigeix al Pare des del Cor
ressuscitat de Crist.

Expressions magisterials recents

78. El Cor de Crist ha estat present en
la història de l'espiritualitat cristiana
de diverses maneres. A la Bíblia i als
primers segles de l'Església apareixia
en la figura del costat ferit del
Senyor, com a font de gràcia o com a
recordatori d'una trobada íntima
d'amor. Així ha reaparegut
constantment en el testimoni de
molts sants fins als nostres dies. En
els darrers segles aquesta
espiritualitat ha pres la forma d'un
veritable culte al Cor del Senyor.

79. Alguns dels meus predecessors es
van referir al Cor de Crist i amb
expressions molt diferents ens van
convidar a unir-nos amb Ell A finals



del segle XIX, Lleó XIII ens va
convidar a consagrar-nos a Ell i en la
seva proposta va unir-nos al mateix
temps la invitació a la unió amb Crist
i l'admiració per l'esplendor del seu
amor infinit[69]. Uns trenta anys més
tard, Pius XI va presentar aquesta
devoció com un compendi de
l'experiència de la fe cristiana[70]. A
més, Pius XII afirmava que el culte al
Sagrat Cor expressa d'una manera
excel·lent, com a síntesi sublim, el
nostre culte a Jesucrist[71].

80. Més recentment, sant Joan Pau II
va presentar el desenvolupament
d'aquest culte en els segles passats
com una resposta al creixement
d'espiritualitats rigoristes i
desencarnades que oblidaven la
misericòrdia del Senyor, però alhora
com una crida actual davant un món
que pretén construir-se sense Déu:
«La devoció al Sagrat Cor, tal com es
va desenvolupar a Europa fa dos
segles, sota l'impuls de les



experiències místiques de santa
Margarida Maria Alacoque, va ser la
resposta al rigorisme jansenista, que
havia acabat ignorant la misericòrdia
infinita de Déu. [...] L'home de l'any
2000 necessita el Cor de Crist per
conèixer Déu i conèixer-se a si
mateix; el necessita per construir la
civilització de l'amor»[72].

81. Benet XVI ens convida a
reconèixer el Cor de Crist com una
presència íntima i quotidiana en la
vida de cadascú: «Cada persona ha
de tenir un “centre” de la seva vida,
una font de veritat i de bondat a la
qual acudir per afrontar les diferents
situacions i l'estrès de la vida
quotidiana. Cadascú de nosaltres,
quan estem en silenci, necessita
escoltar no només el batec del nostre
propi cor, sinó també, més
profundament, el batec d'una
presència fiable, perceptible amb els
sentits de la fe i encara molt més



real: la presència de Crist, cor del
món»[73].

Anàlisi en profunditat i actualitat

82. La imatge expressiva i simbòlica
del Cor de Crist no és l'únic recurs
que l'Esperit Sant ens dóna per
trobar l'amor de Crist, i sempre
caldrà enriquir-se, il·luminar-se i
renovar-se a través de la meditació,
la lectura de l'Evangeli i la
maduració espiritual. Ja deia Pius XII
que l'Església no pretén «veure i
adorar en el Cor de Jesús
l'anomenada imatge formal, és a dir,
el signe propi i perfecte del seu amor
diví, ja que no és possible per a
l'essència íntima d’això per ser
representat adequadament a partir
de qualsevol imatge creada»[74].

83. La devoció al Cor de Crist és
essencial per a la nostra vida
cristiana, ja que significa obertura
plena de fe i adoració al misteri de
l'amor diví i humà del Senyor, tant



que podem afirmar una vegada més
que el Sagrat Cor és un resum de
l'Evangeli[75]. Cal recordar que les
visions o manifestacions místiques
narrades per alguns sants que
proposaven apassionadament la
devoció al Cor de Crist no són
quelcom que els creients estiguin
obligats a creure com si fossin la
Paraula de Déu[76]. Són estímuls bells
que poden motivar i fer molt bé,
encara que ningú no s'ha de sentir
obligat a seguir-los si no troba que
l'ajuden en el seu camí espiritual. Cal
recordar sempre, a més, com va
afirmar Pius XII, que no es pot dir
que aquest culte «degui el seu origen
a revelacions privades»[77].

84. La proposta de la Comunió
Eucarística el primer divendres de
cada mes, per exemple, era un
missatge fort en un moment en què
molta gent deixava de rebre la
Comunió perquè no confiava en el
perdó diví, en la seva misericòrdia, i



consideraven la Comunió com una
mena de premi per al perfecte. En
aquell context jansenista, la
promoció d'aquesta pràctica va fer
molt de bé, ajudant a reconèixer en
l'Eucaristia l'amor lliure i proper del
Cor de Crist que ens crida a la unió
amb Ell. Podem afirmar que encara
faria molt bé per un altre motiu:
perquè enmig del remolí del món
actual i de la nostra obsessió pel
temps lliure, el consum i
l'entreteniment, els telèfons mòbils i
les xarxes socials, ens oblidem
d'alimentar la nostra vida amb el
poder de l'Eucaristia.

85. Així mateix, ningú no s'ha de
sentir obligat a fer una hora
d'adoració el dijous. Però no ho
podem recomanar? Quan algú viu
aquesta pràctica amb fervor
juntament amb molts germans i
troba en l'Eucaristia tot l'amor del
Cor de Crist, «adoren juntament amb
l'Església el símbol i gairebé el vestigi



de la Caritat divina, que ha arribat a
estimar també amb el Cor del Verb
Encarnat el gènere humà»[78].

86. Això era difícil d'entendre per a
molts jansenistes, que menyspreaven
tot allò humà, emocional, corporal i,
finalment, creien que aquesta
devoció ens allunyava de la més pura
adoració del Déu Altíssim. Pius XII va
definir com a «fals misticisme»[79]

l'actitud elitista d'alguns grups que
veien Déu tan alt, tan separat, tan
llunyà, que consideraven perilloses i
necessitades del control eclesiàstic
les expressions sensibles de la pietat
popular.

87. Es podria afirmar que avui, més
que el jansenisme, ens trobem
davant d'un fort avanç de la
secularització, que aspira a un món
lliure de Déu A això s'afegeix que
diverses formes de religiositat sense
referència a una relació personal
amb un Déu de l'amor, que són noves



manifestacions d'una “espiritualitat
descarnada”. Això és cert.
Tanmateix, he de notar que dins de
la mateixa Església el nociu dualisme
jansenista ha renascut amb noves
cares. Ha adquirit una nova força en
les últimes dècades, però és una
manifestació d'aquell gnosticisme
que ja va malmetre l'espiritualitat en
els primers segles de la fe cristiana, i
que ignorava la veritat de la
“salvació de la carn”. Per això giro la
meva mirada cap al Cor de Crist i us
convido a renovar la vostra devoció.
Espero que també pugui ser atractiu
per a la sensibilitat actual i d'aquesta
manera ens ajudi a afrontar aquests
vells i nous dualismes als quals
ofereix una resposta adequada.

88. Vull afegir que el Cor de Crist ens
allibera alhora d'un altre dualisme:
el de comunitats i pastors centrats
només en activitats externes,
reformes estructurals desproveïdes
de l'Evangeli, organitzacions



obsessives, projectes mundans,
reflexions secularitzades, sobre
propostes diverses presentades com
a requisits que de vegades es
pretenen imposar a tothom. El
resultat és sovint un cristianisme que
ha oblidat la tendresa de la fe,
l'alegria de la dedicació al servei, el
fervor de la missió de persona a
persona, ser conquerit per la bellesa
de Crist, l'emocionant agraïment per
l'amistat que ofereix i pel sentit últim
que dóna a la vida personal. En
definitiva, una altra forma de
transcendentalisme enganyós,
igualment desencarnat.

89. Aquestes malalties tan actuals,
per les quals, quan ens hem deixat
atrapar, ni tan sols sentim el desig de
guarir-nos, m'empenyen a proposar
a tota l'Església un nou estudi de
l'amor de Crist representat en el seu
Sant Cor. Allà podem trobar tot
l'Evangeli, allà es resumeix la veritat
que creiem, hi ha allò que adorem i



cerquem en la fe, allò que més
necessitem.

90. Davant del Cor de Crist és
possible tornar a la síntesi encarnada
de l'Evangeli i viure el que vaig
proposar fa poc, recordant l'estimada
Santa Teresa de l’Infant Jesús:
«L'actitud més adequada és dipositar
la confiança del cor fora de nosaltres
mateixos: en la misericòrdia infinita
d'un Déu que estima sense límits i
que ho va donar tot en la Creu de
Jesús»[80]. Ho va viure intensament
perquè havia descobert en el Cor de
Crist que Déu és amor: «M'ha donat
la seva Misericòrdia infinita i és per
ella que contemplo i adoro les altres
perfeccions Divines!»[81]. Per això la
pregària més popular, dirigida com
un dard al Cor de Crist, diu
simplement: “Confio en tu”[82]. No
calen altres paraules.

91. En els propers capítols
destacarem dos aspectes fonamentals



que la devoció al Sagrat Cor avui ha
de mantenir units per continuar
nodrint-nos i apropant-nos a
l'Evangeli: l'experiència espiritual
personal i el compromís comunitari i
missioner.

IV

L'AMOR QUE ET DONA A BEURE

92. Tornem a les Sagrades
Escriptures, als textos inspirats que
són el lloc principal on trobem la
Revelació. En ells i en la Tradició
viva de l'Església es recull allò que el
mateix Senyor ens ha volgut explicar
al llarg de la història. Partint de la
lectura de textos de l'Antic i del Nou
Testament, recollirem alguns efectes
de la Paraula en el llarg camí
espiritual del Poble de Déu.

Set de l'amor de Déu

93. La Bíblia mostra que una gran
quantitat d'aigua vivificant



s'anunciava a la gent que havia
caminat pel desert i esperava
l'alliberament: «Amb goig sortireu a
buscar l’aigua amb alegria de les
fonts la salvació» (Is 12,3). Els
anuncis messiànics van arribar en
forma de font d'aigua purificadora:
«Vessaré amb aigua pura i quedareu
purificats. [...] posaré dins teu un
esperit nou» (Ez 36,25-26). És l'aigua
que retornarà a la gent una
existència plena, com una font que
brolla del temple i que al seu pas
aboca vida i salut: «Vaig veure que a
la vora de la riera hi havia una
quantitat molt gran d'arbres a banda
i banda. […] Tot ésser viu que es mou
per on arribi el torrent viurà [...],
perquè on arriben aquelles aigües,
guareixen, i allà on arriba el torrent
tot tornarà a viure» (Ez 47,7.9).

94. La festa jueva dels Tabernacles
(Sukkot), que commemorava
quaranta anys al desert, havia anat
agafant progressivament el símbol de



l'aigua com a element central i
incloïa una ofrena ritual d'aigua cada
matí, que esdevenia molt solemne
l'últim dia de la festa: es feia una
gran processó fins al temple on,
finalment, es feien set voltes al
voltant de l'altar i s'oferia aigua a
Déu enmig de molt soroll[83].

95. L'anunci de l'adveniment del
temps messiànic es presentava com
una font oberta per al poble:
«Abocaré sobre la casa de David i
sobre els habitants de Jerusalem un
esperit de gràcia i de consol: miraran
cap a mi, el que han traspassat. [...]
Aquell dia hi haurà per a la casa de
David i per als habitants de
Jerusalem una font brollant per
netejar el pecat i la impuresa» (Za
12,10; 13,1).

96. Un home traspassat, una font
oberta, un esperit de gràcia i
pregària. Els primers cristians veien
clarament aquesta promesa



complida en el costat obert de Crist,
font d'on emana vida nova.
Desplaçant-nos per l'Evangeli de Joan
veiem com aquesta profecia es va
complir en Crist. Contemplem el seu
costat obert, d'on brollava l'aigua de
l'Esperit: «Un dels soldats li va
travessar el costat amb una llança, i
de seguida en va sortir sang i
aigua» (Jn 19,34). Llavors,
l'evangelista afegeix: «Miraran aquell
que han traspassat» (Jn 19,37).
Reprèn així l'anunci del profeta que
va prometre al poble una font oberta
a Jerusalem, quan mirarien els
traspassats (cf. Za 12,10). El codi
obert és el costat ferit de Jesús.

97. Observem que el mateix Evangeli
anunciava aquest moment sagrat,
precisament «en l'últim dia, el més
gran de la festa» dels Tabernacles (Jn
7,37). Aleshores Jesús va cridar al
poble festiu en la gran processó: «Si
algú té set, que vingui a mi i begui
[...] del seu si brollaran rius d'aigua



viva» (Jn 7,37-38). Perquè això
succeís, havia d'arribar la seva
«hora», perquè Jesús «encara no
havia estat glorificat» (Jn 7,39). Tot es
va fer a la font desbordant de la
Creu.

98. En el Llibre de l'Apocalipsi tornen
a aparèixer tant el Travessat: «Tots
els ulls el veuran, fins i tot els qui el
van travessar» (Ap 1,7), i el codi
obert: «Que vingui qui tingui set; qui
vulgui, que prengui gratuïtament
l'aigua de la vida» (Ap 22,17).

99. El costat traspassat és al mateix
temps la seu de l'amor, un amor que
Déu ha declarat al seu poble amb
moltes paraules diferents que val la
pena recordar:

«Ets preciós als meus ulls, perquè ets
digne d'estimació i t'estimo» (Is 43,4).

«¿Pot oblidar-se una mare del seu
infantó, pot deixar d’estimar el fill de
les seves entranyes? Però, ni que



alguna l’oblidés, jo mai no
t’oblidaria» (Is 49,15-16).

«Encara que les muntanyes es
moguessin i els turons es
tremolessin, el meu afecte no
s'allunyaria de tu, ni el meu pacte de
pau no vacil·laria» (Is 54,10).

«T'he estimat amb un amor etern,
per això continuo essent-te fidel» (Jr
31,3).

«El Senyor, el vostre Déu, és un
poderós salvador entre vosaltres. Ell
s'alegrarà per tu, et renovarà amb el
seu amor, s'alegrarà per tu amb crits
d'alegria» (So 3,17).

100. El profeta Osees arriba a parlar
del cor de Déu: «Els atreia amb llaços
de bondat, amb llaços d'amor» (Os
11,4). A causa d'aquest mateix amor
menyspreat, va poder dir: «Això em
trasbalsa el cor, s’encén la meva
pietat» (Os 11,8). Però la misericòrdia
sempre guanyarà (cf. Os 11,9), que



arribarà a la seva màxima expressió
en Crist, paraula definitiva d'amor.

101. En el Cor traspassat de Crist es
concentren totes les expressions
d'amor de les Escriptures, escrites en
la carn. No és un amor simplement
declarat, sinó que el seu costat obert
és font de vida per als que són
estimats, és aquella font que satisfà
la set del seu poble. Com va ensenyar
sant Joan Pau II, «els elements
essencials d'aquesta devoció
pertanyen, doncs, de manera
permanent a l'espiritualitat de
l'Església al llarg de la seva història,
ja que des del principi l'Església ha
dirigit la mirada cap al cor de Crist
traspassat a la creu»[84].

Ressonàncies de la Paraula en la
història

102. Considerem alguns efectes que
aquesta Paraula de Déu ha produït
en la història de la fe cristiana.
Diversos Pares de l'Església,



especialment d'Àsia Menor, han
esmentat la ferida al costat de Jesús
com l'origen de l'aigua de l'Esperit:
de la Paraula, de la seva gràcia i dels
sagraments que la comuniquen. La
força dels màrtirs viu de la «font
celestial d'aigua viva que brolla de
les entranyes de Crist»[85], o, com
tradueix Rufí, de les «fonts celestials i
eternes que brollen de les entranyes
de Crist»[86]. Els creients, que
renaixem per l'Esperit, venim
d'aquella cova rocosa, «hem sortit del
ventre de Crist»[87]. El seu costat ferit,
que interpretem com el seu cor, està
ple de l'Esperit Sant i ve d'ell fins a
nosaltres com rius d'aigua viva: «La
font de l'Esperit està totalment en
Crist»[88]. Però l'Esperit que rebem no
ens allunya del Senyor ressuscitat,
sinó que ens omple d'ell, perquè
bevent l'Esperit mateix bevem el
mateix Crist: «Beveu Crist, perquè és
la roca que aboca aigua. Beveu Crist
perquè és la font de la vida. Beu Crist
perquè Ell és el riu la força del qual



alegra la ciutat de Déu. Beveu Crist
perquè Ell és pau. Beu Crist, perquè
del seu ventre brolla aigua viva»[89].

103. Sant Agustí va ser pioner en la
devoció al Sagrat Cor com a lloc de
trobament personal amb el Senyor.
Per a ell, és a dir, el pit de Crist no
sols és la font de la gràcia i dels
sagraments, sinó que el personalitza,
presentant-lo com un símbol d'unió
íntima amb Crist, com el lloc d'una
trobada d'amor. Allà rau l'origen de
la saviesa més preuada, que és el de
conèixer-lo. De fet, Agustí escriu que
Joan, l'estimat, quan va inclinar el
cap sobre el pit de Jesús a l'últim
sopar, es va acostar al lloc secret de
la saviesa[90]. No estem davant d'una
simple contemplació intel·lectual
d'una veritat teològica. Sant Jeroni
ha explicat que una persona capaç de
contemplar «no gaudeix de la bellesa
del torrent d'aigua, sinó que beu
l'aigua viva del costat del Senyor»[91].



104. Sant Bernat va prendre el
simbolisme del costat traspassat del
Senyor, entenent-lo explícitament
com una revelació i do de l'amor del
seu Cor. A través de la ferida se’ns fa
accessible i podem fer nostre el gran
misteri de l'amor i de la misericòrdia:
«Prenc de les entranyes del Senyor
allò que em falta, perquè abunden en
misericòrdia, ni hi ha buits per on
poden fluir cap a mi. Li van perforar
les mans i els peus, li van perforar el
costat amb la llança, i per aquestes
esquerdes puc xuclar la mel de la
pedra i l'oli de la pedra molt dura, és
a dir, tastar i veure com és de dolç el
Senyor. […] El ferro li va travessar
l'ànima i s'acostà al seu cor perquè ja
no pugui deixar de compadir les
meves debilitats. S'obre l'entrada al
secret del cor per a les ferides del
cos, apareix aquell gran sagrament
de pietat, apareixen les entranyes de
la misericòrdia del nostre Déu»[92].



105. Això es representa d'una
manera particular en Guillem de
Sant Teodoric, que ens convida a
entrar al Cor de Jesús, que ens
nodreix del seu propi pit[93]. Això no
és estrany, si recordem que per a
aquest autor «l'art de les arts és l'art
de l'amor.[...] L'amor és despertat pel
Creador de la naturalesa [...]. L'amor
és una força de l'ànima, que la
condueix com per un pes natural al
lloc i al propòsit que li són propis»[94].
I el lloc que li és propi, on l'amor
regna en plenitud, és el Cor de Crist:
«Senyor, on condueixes els que
abraces i tens entre els teus braços,
sinó al teu cor? El teu cor, Jesús, és el
dolç mannà de la teva divinitat (cf.
He 9,4), que guardes dins teu en el
vas d'or de la teva ànima, que supera
tot coneixement. Feliços els qui són
conduïts allà per la teva abraçada.
Feliços els qui, immersos en aquestes
profunditats, han estat amagats per
tu en el secret del teu cor»[95].



106. Sant Bonaventura uneix les dues
línies espirituals al voltant del Cor de
Crist: mentre el presenta com a font
dels sagraments i de la gràcia,
proposa que aquesta contemplació
esdevingui una relació d'amistat, una
trobada personal d'amor.

107. D'una banda, ens ajuda a
reconèixer la bellesa de la gràcia i
dels sagraments que brollen
d'aquella font de vida que és el costat
ferit del Senyor: «Perquè des del
costat de Crist adormit a la creu
l'Església es formaria i es compliria
l'Escriptura que diu: «Miraran el qui
han traspassat», un dels soldats el va
colpejar amb una llança i li va obrir
el costat. I això ho va permetre la
divina providència, perquè, sang i
aigua brollant de la ferida, vessés el
preu de la nostra salvació, que,
emanant de la font arcana del cor,
donaria als sagraments de l'Església
la virtut de conferir la vida de gràcia,
i van ser per als qui viuen en Crist



com una copa plena a la font viva,
que brolla per a la vida eterna»[96].

108. Aleshores ens convida a fer un
pas més, perquè l'accés a la gràcia no
esdevingui quelcom màgic, o una
mena d'emanació neoplatònica, sinó
una relació directa amb Crist,
habitant en el seu Cor, perquè qui
beu és amic de Crist. un cor que
estima: «Aixeca't, doncs, ànima
amiga de Crist, i sigues el colom que
nia a la paret d'una cova; sigues la
tórtora que ha trobat una llar i no
deixa de vigilar-la; sigues el colom
que amaga els pollets del seu amor
cast en aquella obertura més
sagrada»[97].

La difusió de la devoció al Cor de
Crist

109. A poc a poc el costat ferit, on
resideix l'amor de Crist, del qual
emana al seu torn la vida de gràcia,
va anar agafant forma del cor,
especialment en la vida monàstica.



Sabem que al llarg de la història el
culte al Cor de Crist no s'ha
manifestat de la mateixa manera i
que els aspectes desenvolupats a
l'època moderna, vinculats a diverses
experiències espirituals, no es poden
extrapolar i comparar amb les
formes medievals i encara menys
amb les bíbliques on podem albirar
les llavors d'aquest culte. Tanmateix,
avui l'Església no menysprea res del
bé que ens ha donat l'Esperit Sant al
llarg dels segles, sabent que sempre
serà possible reconèixer un sentit
més clar i ple d'alguns detalls de la
devoció, o comprendre i revelar
aspectes nous.

110. Diverses dones santes van
explicar experiències de la seva
trobada amb Crist, caracteritzada pel
repòs en el Cor del Senyor, font de
vida i pau interior. És el cas de Santa
Lutgarda, de Santa Matilde de
Hackeborn, de Santa Àngela de
Foligno, de Juliana de Norwich, entre



d'altres. Santa Gertrudis d'Helfta,
monja cistercenca, va narrar un
moment de pregària en què va
recolzar el cap sobre el Cor de Crist i
va escoltar el batec del seu cor. En un
diàleg amb sant Joan Evangelista li
va preguntar per què en el seu
Evangeli no havia parlat del que
havia sentit quan va viure aquesta
mateixa experiència. Gertrudis
conclou que «la dolçor d'aquests
batecs s'ha reservat als temps
moderns, perquè, escoltant-los, el
món vell i tebi es renova en l'amor de
Déu»[98]. ¿Podríem pensar que és un
anunci per als nostres temps, una
crida a reconèixer com de “vell” s'ha
fet aquest món, en necessitat de
percebre el missatge sempre nou de
l'amor de Crist? Santa Gertrudis i
Santa Matilde eren considerades
entre «les confidents més íntimes del
Sagrat Cor»[99].

111. Els cartoixans, animats sobretot
per Ludolf de Saxònia, van trobar en



la devoció al Sagrat Cor una manera
d'omplir d'afecte i proximitat la seva
relació amb Jesucrist. Qui entra per
la ferida del seu Cor s'inflama
d'afecte. Santa Caterina de Siena va
escriure que els sofriments patits pel
Senyor no són quelcom que podem
presenciar, sinó que el Cor obert de
Crist és per a nosaltres la possibilitat
d'una trobada actual i personal amb
tant d'amor: «Això us ho vaig
manifestar en el obertura del meu
costat, on pots trobar el secret del
cor: demostrar que t'estimo més del
que puc demostrar amb aquest dolor
passat»[100].

112. La devoció al Cor de Crist va
anar més enllà de la vida monàstica i
va omplir l'espiritualitat de sants
mestres, predicadors i fundadors de
congregacions religioses que la van
estendre als llocs més remots de la
terra[101].



113. Va ser especialment interessant
la iniciativa de Sant Joan Eudes, que
«després d'haver realitzat una
fervent missió a Rennes amb els seus
missioners, va aconseguir que el
senyor bisbe aprovés per a aquella
diòcesi la celebració de la festa de
l'Adorable Cor de Nostre Senyor
Jesucrist. Aquesta va ser la primera
vegada que aquesta festa
s'autoritzava oficialment a l'Església.
Posteriorment, els bisbes de
Coutances, Evreux, Bayeux, Lisieux i
Rouen van autoritzar la mateixa
festa per a les seves respectives
diòcesis entre 1670 i 1671»[102].

Sant Francesc de Sales

114. En l'època moderna és digne de
destacar l'aportació de Sant Francesc
de Sales. Sovint va contemplar el Cor
obert de Crist, que ens convida a
habitar en ell en una relació personal
d'amor, en la qual s'il·luminen els
misteris de la vida. Podem veure en



el pensament d'aquest sant doctor
com, davant d'una moral rigorista o
d'una religiositat de mera
observança, el Cor de Crist se li va
aparèixer com una crida a la plena
confiança en l'acció misteriosa de la
seva gràcia. Així ho expressava en la
seva proposta a la baronessa de
Chantal: «És molt clar per a mi que ja
no romandrem en nosaltres mateixos
[...] i que habitarem per sempre al
costat esquinçat del Salvador; sense
ell, de fet, no sols no podem, sinó que
encara que poguéssim, no voldríem
fer res»[103].

115. Per a ell, la devoció estava lluny
d'esdevenir una forma de superstició
o una objectivació indeguda de la
gràcia, perquè suposava la invitació
a una relació personal en la qual
cadascú se senti únic davant Crist,
reconegut en la seva realitat
irrepetible, pensada per Crist és
considerat de manera directa i
exclusiva: «Aquest cor adorable i



estimable del nostre Mestre, ardent
de l'amor que ens professa, cor en el
qual veiem escrits tots els nostres
noms [...]. Sens dubte és un gran
consol ser estimat amb tant d'afecte
per Nostre Senyor que sempre ens
porta en el seu Cor»[104]. Aquell nom
propi escrit al Cor de Crist va ser la
manera com Sant Francesc de Sales
va intentar simbolitzar fins a quin
punt l'amor de Crist per cada
individu no és abstracte ni genèric,
sinó que implica una personalització
per la qual el creient se sent valorat i
reconegut per ell mateix: «Que bonic
és aquest cel ara que el Salvador s'ha
convertit en el seu sol i el seu pit és
una font d'amor de la qual beuen els
benaurats. Tothom va a contemplar-
lo i veu el seu amor escrit al seu
interior en personatges d'amor que
només l'amor pot llegir i que només
l'amor ha esculpit. Ah, filla meva, els
nostres noms no apareixeran en tu?
Sí, hi figuraran, sens dubte, perquè
encara que el nostre cor no tingui



amor, sí que té el desig d'amor i el
començament de l'amor»[105].

116. Considerava aquesta
experiència com una cosa
fonamental per a una vida espiritual
que situava aquesta convicció entre
les grans veritats de la fe: «Sí, Filla
meva estimada, pensa en tu, i no
solament en tu, sinó també en el més
petit dels cabells del teu cap: és una
veritat de fe que no s'ha de posar en
dubte»[106]. En deduïa que el creient
esdevé capaç d'abandonar-se
completament en el Cor de Crist, on
troba repòs, consol i força: «Oh Déu,
quina felicitat ser així als braços i al
pit [del Salvador]. […] Queda't així,
estimada filla, i com un altre petit
Sant Joan, mentre els altres mengen
diversos aliments a la taula del
Salvador, descanses i inclines, amb
una confiança molt senzilla, el teu
cap, la teva ànima, el teu esperit
sobre el teu pit amor del estimat
Senyor»[107]. «Espero que estiguis en



esperit a la cova del colom i al costat
esquinçat del nostre estimat
Salvador. [...] Que bo és aquest
Senyor, filla meva estimada! Que
bonic és el seu cor! Restem allà, en
aquell sant domicili»[108].

117. Fidel, però, al seu ensenyament
sobre la santificació en la vida
ordinària, proposa que aquesta es
visqui enmig de les activitats, tasques
i deures de la vida diària: «Em
preguntes com les ànimes que són
atretes en la pregària per aquesta
santa senzillesa i aquest perfecte
abandonament a Déu? Responc que,
no sols en la pregària, sinó en la
conducta de tota la seva vida, han de
caminar invariablement amb esperit
de senzillesa, abandonant i entregant
tota la seva ànima, les seves accions i
els seus èxits a la voluntat de Déu,
amb un amor de confiança perfecta i
absoluta, abandonant-se a la gràcia i
cura de l'amor etern que la Divina
Providència sent per ells»[109].



118. Per tots aquests motius, a l'hora
de pensar en un símbol que pogués
resumir la seva proposta de vida
espiritual, va concloure: «Per això
vaig pensar, estimada Mare, si hi
estàs d'acord, que hem de prendre
com a escut un cor únic travessat per
dues fletxes, tancat en una corona
d'espines»[110].

Una nova declaració d'amor

119. És sota la saludable influència
d'aquesta espiritualitat de Sant
Francesc de Sales que van tenir lloc
els fets de Paray-le-Monial a finals
del segle XVII. Santa Margarida
Maria Alacoque va relatar
importants aparicions ocorregudes
entre finals de desembre de 1673 i
juny de 1675. És fonamental una
declaració d'amor que destaca en la
primera gran aparició. Jesús diu: «El
meu Cor diví és tan apassionat
d'amor pels homes i per vosaltres en
particular, que, no podent contenir ja



en si les flames del seu Amor ardent,
sent la necessitat d'escampar-les per
vosaltres i de manifestar-se als
homes per enriquir-los amb els
preciosos tresors que descobriré per
a vosaltres»[111].

120. Santa Margarida Maria ho
resumeix tot d'una manera poderosa
i fervorosa: «Em va descobrir les
meravelles del seu Amor i els secrets
inexplicables del seu Sagrat Cor, que
m'havia mantingut amagat fins
aquell moment, en què me'l va obrir
per la primera vegada. I ho va fer
d'una manera tan real i sensible que
no em va permetre cap ombra de
dubte»[112]. En manifestacions
posteriors es reitera la bellesa
d'aquest missatge: «Em va revelar les
meravelles inexplicables del seu
Amor pur i fins a quin excés això
l'havia empès a estimar els
homes»[113].



121. Aquest intens reconeixement de
l'amor de Jesús que Santa Margarida
Maria ens va transmetre ens ofereix
estímuls preciosos per a la nostra
unió amb Ell Això no vol dir que ens
sentim obligats a acceptar o assumir
tots els detalls d'aquesta proposta
espiritual, on, com sovint passa,
l'acció divina es barreja amb
elements humans vinculats als
desitjos, inquietuds i imatges
internes del subjecte[114]. Aquesta
proposta s'ha de rellegir sempre a la
llum de l'Evangeli i de tota la rica
tradició espiritual de l'Església,
alhora que reconeixem el bé que ha
fet a tantes germanes i germans. Això
ens permet reconèixer els dons de
l'Esperit Sant dins d'aquesta
experiència de fe i amor. Més
important que els detalls és el nucli
del missatge que ens transmet i que
es pot resumir en aquelles paraules
que va escoltar santa Margarida:
«Aquí tens aquell Cor que tant
estimava els homes i que no



estalviava res fins a esgotar-se i
malgastant-se per donar-los
testimoni del seu Amor»[115].

122. Aquesta manifestació és una
invitació a créixer en el trobament
amb Crist, gràcies a una confiança
sense reserves, fins a arribar a una
unió plena i definitiva: «Que el Cor
diví de Jesús ens substitueixi tant que
visqui i actuï només en nosaltres i
per a nosaltres. La seva Voluntat […]
pot actuar absolutament sense
resistència per part nostra; en
conclusió, els seus afectes, desitjos,
pensaments són al lloc dels nostres,
però sobretot el seu amor que
s'estimarà en nosaltres i per
nosaltres. I així, aquest Cor estimable
de Jesús essent-ho tot per a nosaltres
en cada cosa, podrem dir amb sant
Pau que ja no vivim sinó que és ell
qui viu en nosaltres»[116].

123. De fet, en el primer missatge
rebut, presenta aquesta experiència



d'una manera més personal, més
concreta, plena de foc i de tendresa:
«Em va demanar el meu cor i li vaig
suplicar que l'agafés. El va agafar i el
va col·locar al seu adorable Cor, en el
qual me'l va mostrar com un petit
àtom, que es consumia en aquell forn
de foc»[117].

124. En un altre punt observem que
Aquell que s'entrega a nosaltres és el
Crist ressuscitat, ple de glòria, ple de
vida i de llum. Tot i que en diversos
moments parla del sofriment que va
patir per nosaltres i de la ingratitud
que rep, aquí no hi destaquen la sang
i les ferides doloroses, sinó la llum i
el foc del Vivent. Les ferides de la
Passió, que no desapareixen, es
transfiguren. Així, el Misteri de la
Pasqua es manifesta aquí en la seva
totalitat: «Una vegada, [...] mentre
s'exposava el Sant Sagrament, [...]
Jesucrist, el meu dolç Mestre, se'm va
presentar tot resplendent de glòria
amb les seves cinc ferides ardents



com cinc sols. De cada part d'aquella
sagrada Humanitat sortien flames,
però sobretot del seu adorable pit,
que s'assemblava a un forn de foc.
Després de descobrir-ho, em va
mostrar el seu Cor amorós i més
estimable, la font viva d'aquelles
flames. Va ser llavors quan em va
revelar les meravelles inexplicables
del seu Amor pur i fins a quin excés
això l'havia empès a estimar els
homes, dels quals llavors no va rebre
més que ingratitud i indiferència»[118].

Sant Claudi de La Colombière

125. Quan Sant Claudi de La
Colombière va conèixer les vivències
de santa Margarida, de seguida es va
convertir en el seu defensor i
divulgador. Va tenir un paper
especial en la comprensió i difusió
d'aquesta devoció al Sagrat Cor, però
també en la seva interpretació a la
llum de l'Evangeli.



126. Mentre que algunes expressions
de Santa Margarida, si s'entenen
malament, poden portar a confiar
massa en els propis sacrificis i
ofrenes, Sant Claudi mostra que la
contemplació del Cor de Crist, si és
autèntica, no provoca autosatisfacció
ni vanaglòria en experiències o
esforços humans, sinó un
abandonament indescriptible en
Crist que omple la vida de pau,
seguretat i decisió. Va expressar molt
bé aquesta confiança absoluta en
una famosa oració:

«Per mi, Déu meu, estic massa
convençut que tu vetlles pels qui
esperen en tu, i que no els hi pot
faltar res quan ho esperen tot de tu.
Per tant, estic decidit a viure el futur
sense cap mena de preocupació, i a
deixar-vos totes les meves angoixes
[...]. Mai no perdré la meva
esperança, la mantindré fins a l'últim
moment de la meva vida; i tots els
dimonis de l'infern treballaran en va



en aquell moment per treure-me-la
[...]. Que esperi qui vol la seva
felicitat per riquesa o enginy; que els
altres confiïn en la innocència de la
seva vida o en el rigor de la seva
penitència, o en l'abundància de les
seves almoines, o en el fervor de les
seves pregàries [...]. Per a mi, Senyor,
tota la meva confiança està
dipositada només en tu. Tampoc
aquesta confiança no ha enganyat
mai ningú [...]. Per tant, puc estar
segur que seré eternament feliç,
perquè espero fermament ser-ho i
perquè ets tu, Déu meu, de qui ho
espero»[119].

127. Sant Claudi va escriure una nota
el gener de 1677, precedida d'unes
línies que fan referència a la certesa
que sentia sobre la seva missió: «Vaig
saber que Déu volia que el servís
intentant fer realitat els seus desitjos
pel que fa a la devoció que ha
suggerit a ell una persona amb qui es
comunica confidencialment, i a favor



de la qual volia fer ús de la meva
debilitat; ja l'he inspirat a diverses
persones»[120].

128. És important remarcar com, en
l'espiritualitat de La Colombière, hi
ha una feliç síntesi entre la rica i
bella experiència espiritual de Santa
Margarida i la contemplació molt
concreta dels Exercicis ignasians. Va
escriure a l'inici de la Tercera
Setmana del mes dels Exercicis:
«M'han emocionat
extraordinàriament dues coses. La
primera és el tarannà amb què Jesús
es presentava als qui el cercaven. El
seu Cor està immers en una amargor
horrible; totes les passions es
dissolen dins d'ell, tota la naturalesa
es desconcerta, i a través de tots
aquests desordres, totes aquestes
temptacions, el Cor es dirigeix
directament a Déu; no dubta a
prendre la part que li suggereix la
virtut i la virtut més alta. La segona
és el comportament d'aquest mateix



Cor envers Judes que el traeix, els
apòstols que l'abandonen covards,
els sacerdots i els altres autors de la
persecució a què està sotmès; tot això
no va poder despertar en Ell el més
mínim sentiment d'odi o
d’indignació. Em represento, doncs,
aquell Cor sense amargor, sense
acritud, ple d'autèntica tendresa
envers els seus enemics»[121].

Sant Carles de Foucauld i Santa
Teresa de l’Infant Jesús

129. Sant Carles de Foucauld i santa
Teresa de l’Infant Jesús, sense
pretendre-ho, van remodelar alguns
elements de devoció al Cor de Crist,
ajudant-nos a entendre’l d'una
manera encara més fidel a l'Evangeli.
Vegem ara com es va expressar
aquesta devoció en les seves vides.
En el següent capítol hi tornarem per
mostrar l'originalitat de la dimensió
missionera que tots dos, de diferents
maneres, han desenvolupat.



Iesus Caritas

130. A Louye, Sant Carles de
Foucauld va visitar el Santíssim
Sagrament amb la seva cosina,
Madame de Bondy, i un dia li va
assenyalar una imatge del Sagrat
Cor[122]. Aquesta cosina va ser
fonamental en la conversió de Carles,
com ell mateix reconeix: «Atès que el
bon Senyor t'ha fet el primer
instrument de les seves misericòrdies
envers mi, tots descendeixen de tu: si
no m'haguessis convertit, reconduït a
Jesús, si no m'haguessis ensenyat a
poc a poc, quasi paraula per paraula,
què és bo i piadós, seria avui en
aquest punt?»[123]. Però el que ella va
despertar en ell va ser precisament la
consciència ardent de l'amor de
Jesús. Tot era allà, això era el més
important. I això es va concentrar
especialment en la devoció al Cor de
Crist, on va trobar una misericòrdia
sense límits: «Esperem en la
misericòrdia infinita d'Aquell de qui



m'has donat a conèixer el Sagrat
Cor»[124].

131. Més tard, el seu director
espiritual, don Henri Huvelin,
l'ajudarà a aprofundir en aquest
preciós misteri: «Aquest Cor beneït
del qual ens parlava tant sovint»[125].
El 6 de juny de 1889, Carles es va
consagrar al Sagrat Cor, en el qual va
trobar l'amor absolut. Diu a Crist:
«M'has omplert de tals beneficis que
em semblaria desagraït envers el teu
cor no creure que està disposat a
omplir-me de tot bé, per gran que
sigui, i que el seu amor i la seva
generositat són sense mesura»[126].
Serà l'ermità «sota el nom del Sagrat
Cor»[127].

132. El 17 de maig de 1906, el mateix
dia en què el germà Carles, sol, ja no
podia celebrar missa, va escriure
aquesta promesa: «Deixar que el Cor
de Jesús visqui en mi perquè ja no
sigui jo qui visqui, sinó el Cor de



Jesús que viu en mi, tal com va viure
a Natzaret»[128]. La seva amistat amb
Jesús, cor a cor, no tenia res d'un
devocionisme intimista. Va ser l'arrel
d'aquella vida despullada de
Natzaret amb la qual Carles va voler
imitar Crist i configurar-se a Ell.
Aquella tendra devoció al Cor de
Crist va tenir conseqüències molt
concretes en el seu estil de vida i el
seu Natzaret es va nodrir d'aquesta
relació tan personal amb el Cor de
Crist.

Santa Teresa de l’Infant Jesús

133. Com Sant Carles de Foucauld,
Santa Teresa de l’Infant Jesús
respirava l'enorme devoció que va
inundar França al segle XIX. El
sacerdot Almire Pichon era el
director espiritual de la seva família i
era considerat un gran apòstol del
Sagrat Cor. Una de les seves
germanes va prendre el nom religiós
de «Maria del Sagrat Cor», i el



monestir on va entrar la Santa estava
dedicat al Sagrat Cor. Tanmateix, la
seva devoció va adquirir unes
característiques pròpies, més enllà
de les formes en què s'expressava en
aquella època.

134. Quan tenia quinze anys, va
trobar una manera de resumir la
seva relació amb Jesús: «Aquell el cor
del qual batega a l'uníson amb el
meu»[129]. Dos anys més tard, quan li
parlaven d'un Cor coronat d'espines,
afegia en una carta: «Ja ho saps: no
miro el Sagrat Cor com tots; penso
que el cor del meu espòs és només
meu, com el meu només pertany a
ell, i així en solitud li parlo d'aquest
deliciós cor a cor, esperant poder
contemplar-lo un dia cara a cara»[130].

135. En un poema expressava el
sentit de la seva devoció, feta més
d'amistat i confiança que de
seguretat en els seus propis sacrificis:

«Busco un cor càlid de tendresa,



quin suport hi ha per a mi sense
intercanvi,

que tot sobre mi, inclosa la debilitat,

estima'm i dia i nit no m'abandonis
[...].

Vull un Déu que amb la meva
naturalesa

em sigui germà i pugui patir [...].

Sé prou que totes les nostres justícies

no tenen cap valor als seus ulls [...].

Per purgatori trio feliç

el teu Amor ardent, Cor del meu
Déu!»[131].

136. Potser el text més important per
entendre el sentit de la seva devoció
al Cor de Crist és la carta que va
escriure, tres mesos abans de la seva
mort, al seu amic Maurice Bellière:
«Quan veig la Magdalena avançar



entre els nombrosos convidats,
banyar amb les seves llàgrimes els
peus del seu adorat Mestre, a qui
toca per primera vegada, sento que el
seu cor ha entès els abismes d'amor i
de misericòrdia del Cor de Jesús i que,
per pecadora que sigui, aquest Cor
d'amor no sols està disposat a
perdonar-la, sinó també a prodigar-li
els beneficis de la seva intimitat
divina, per elevar-la als cims més alts
de la contemplació. Ah, estimat
germà meu petit, des que he pogut
entendre així l'amor del Cor de Jesús,
confesso que ha allunyat tota por del
meu cor. El record de les meves
faltes m'humilia, em porta a no
confiar mai en la meva força que no
és més que debilitat; però encara més
aquest record em parla de
misericòrdia i amor»[132].

137. Les ments moralistes, que
pretenen controlar la misericòrdia i
la gràcia, dirien que ella podia dir
això perquè era santa, però que un



pecador no ho podia dir. En fer-ho,
deixen fora de l'espiritualitat de
Teresa la seva bella novetat que
reflecteix el cor de l'Evangeli.
Malauradament, aquest intent de
tancar l'Esperit Sant en un esquema
que et permet tenir-ho tot sota la
teva supervisió s'ha tornat freqüent
en alguns cercles cristians.
Tanmateix, aquest assenyada
Doctora de l'Església els nega i
contradiu directament aquesta
interpretació reductiva amb les
següents paraules ben clares: «Si
hagués comès tots els delictes
possibles, tindria sempre la mateixa
confiança, sento que tota aquesta
multitud de delictes serien com una
gota d'aigua llençada a un braser
ardent»[133].

138. Va respondre àmpliament a Sor
Maria, que la va lloar pel seu amor
generós a Déu, fins i tot disposat al
martiri, en una carta que avui és una
de les fites de la història de



l'espiritualitat. Aquesta pàgina s'ha
de llegir mil vegades per la seva
profunditat, claredat i bellesa. En ella
ajuda la germana «del Sagrat Cor» a
no concentrar aquesta devoció en un
aspecte dolorós, ja que alguns van
entendre la reparació com una mena
de primacia dels sacrificis o de la
realització moralista. Ella, però, ho
resumeix tot en la confiança com la
millor ofrena, agradable al Cor de
Crist: «Els meus desitjos de martiri
no són res; no són aquests desitjos els
que em donen la confiança
il·limitada que sento al cor. En
realitat, són les riqueses espirituals
les que fan injustícia quan un hi
descansa complaent i creu que són
una cosa gran.[…] El que li agrada és
veure'm estimant la meva petitesa i
la meva pobresa, és l'esperança cega
que tinc en la seva misericòrdia!
Aquí tens el meu únic tresor. […] Si
vol sentir alegria, sentir-se atreta pel
sofriment, busca el seu consol.[…]
Entengueu que, per estimar Jesús,



per ser la seva víctima de l'amor,
com més dèbil és, sense desitjos ni
virtuts, més adequat és a les
operacions d'aquest Amor que
consumeix i transforma! […] Oh, com
m'agradaria poder fer-te entendre el
que sento! És la confiança i res més
que la confiança el que ens ha de
portar a l'Amor!»[134].

139. En molts dels seus textos notem
la seva lluita contra formes
d'espiritualitat massa centrades en
l'esforç humà, en el propi mèrit, en
l'ofrena de sacrificis, en certes
realitzacions per «guanyar-se el cel».
Per a ella, «el mèrit no consisteix a
fer o donar molt, sinó a rebre»[135].
Llegim de nou alguns dels textos tan
significatius en què insisteix en
aquest camí, que és una manera
senzilla i ràpida de conquerir el
Senyor a través del cor.

140. Així escriu a la seva germana
Lleònia: «T'asseguro que el bon Déu



és molt millor del que et penses: es
satisfà amb una mirada, un sospir
d'amor. Pel que fa a mi, em resulta
molt fàcil practicar la perfecció,
perquè he entès que només em
queda agafar Jesús pel cor! Mira un
nen, que acaba de disgustar la seva
mare. […] Si ell li allarga els seus
braços somrient i dient: «Abraça’m,
no tornaré a fer-ho», ¿potser la seva
mare no l’agafarà al cor amb
tendresa i oblidarà les seves
mancances infantils? Tanmateix, sap
bé que el seu estimat petit tornarà a
començar a la propera oportunitat,
però això no importa: si encara la
pren pel cor, mai no serà
castigat»[136].

141. En una carta al seu pare
Adolphe Roulland diu: «El meu camí
és un camí totalment de confiança i
amor; no entenc les ànimes que
tenen por d'un Amic tan tendre. De
vegades, quan llegeixo certs tractats
espirituals, en què la perfecció es



presenta a través de mil obstacles,
envoltat d'una multitud d'il·lusions,
el meu pobre esperit es cansa molt
ràpidament; tanco el llibre docte, que
em trenca el cap i m'asseca el cor, i
prenc la Sagrada Escriptura.
Aleshores tot em sembla brillant: una
sola paraula revela horitzons infinits
a la meva ànima; la perfecció em
sembla fàcil; veig que n'hi ha prou de
conèixer el no-res i abandonar-se
com un nen als braços del bon
Déu»[137].

142. I dirigint-se al reverend Maurice
Bellière, sobre un pare, observa: «No
crec que el cor d'aquell pare feliç
pugui resistir la confiança filial del
seu fill, del qual coneix la sinceritat i
l'amor. No obstant això, no ignora
que el seu fill tornarà a caure en els
mateixos errors més d'una vegada,
però està disposat a perdonar-lo
sempre, si el seu fill se l'emportarà
sempre del cor»[138].



Ressonàncies en la Companyia de
Jesús

143. Hem vist com Sant Claudi de La
Colombière connectava l'experiència
espiritual de Santa Margarida amb la
proposta dels Exercicis espirituals.
Crec que el lloc del Sagrat Cor en la
història de la Companyia de Jesús
mereix un breu esment.

144. L'espiritualitat de la Companyia
de Jesús sempre ha proposat un
«coneixement interior del Senyor per
estimar-lo i seguir-lo millor»[139]. Sant
Ignasi ens convida, en els seus
Exercicis espirituals, a posar-nos
davant l'Evangeli que ens diu que
«[Jesús] va ser ferit amb la llança i va
sortir aigua i sang»[140]. Quan
l'exercitant es troba davant del costat
ferit de Crist, Ignasi suggereix que
entri al Cor de Crist. Es tracta d'una
manera de madurar el cor de la mà
d'un «mestre dels afectes», segons
l'expressió utilitzada per Sant Pere



Favre en una de les seves cartes a
Sant Ignasi[141]. El pare Juan Alfonso
de Polanco també en parla a la seva
biografia de sant Ignasi: «[El
cardenal Contarini] va reconèixer
que havia trobat en el pare Ignasi un
mestre dels afectes»[142]. Les
converses que proposa Sant Ignasi
són part essencial d'aquesta educació
del cor, perquè escoltem i assaborim
amb el cor un missatge de l'Evangeli i
en conversem amb el Senyor. Sant
Ignasi diu que podem comunicar els
nostres afers al Senyor i demanar-li
consell al respecte. Qualsevol
practicant pot reconèixer que en els
Exercicis hi ha un diàleg de cor a cor.

145. Sant Ignasi acaba les
contemplacions al peu del Crucifix
convidant el practicant a dirigir-se
amb molt d'afecte al Senyor
crucificat i a preguntar-li, «com un
amic parla a un altre amic, o un
servent al seu senyor», què hauria de
fer per Ell[143]. L'itinerari dels



Exercicis culmina amb la
«Contemplació per aconseguir
l'amor», de la qual prové l'acció de
gràcies i l'ofrena de «memòria,
intel·ligència i voluntat» al Cor que és
la font i l'origen de tot bé[144]. Aquest
coneixement interior del Senyor no
es construeix amb les nostres
capacitats i els nostres esforços, es
demana com a do.

146. Aquesta mateixa experiència és
la base d'una llarga cadena de
sacerdots jesuïtes que van fer
referència explícita al Cor de Jesús,
com Sant Francesc de Borja, Sant
Pere Favre, Sant Alonso Rodríguez, el
pare Álvarez de Paz, el pare
Vincenzo Carafa, el pare Kasper
Drużbicki i molts altres. L'any 1883
els jesuïtes van declarar que «la
Companyia de Jesús accepta i rep
amb un esperit desbordant d'alegria i
de gratitud, la dolça càrrega que li ha
confiat nostre Senyor Jesucrist per
practicar, promoure i propagar la



devoció al seu Cor diviníssim»[145]. El
desembre de 1871, el pare Pieter Jan
Beckx va consagrar la Companyia al
Sagrat Cor de Jesús i, testimoniant
que continua essent un element
actual de la vida de la Companyia, el
pare Pedro Arrupe ho va tornar a fer
l'any 1972, amb una convicció que
s'expressa amb aquestes paraules:
«Vull dir a la Companyia una cosa
que crec que no s'ha de callar. Des
del meu noviciat, sempre he estat
convençut que allò que anomenem
«Devoció al Sagrat Cor» conté una
expressió simbòlica del nucli més
profund de l'esperit ignasià, i una
eficàcia extraordinària –ultra quam
speraverint– tant per la seva pròpia
perfecció com per la seva fecunditat
apostòlica. Encara tinc la mateixa
creença. [...] En aquesta devoció
trobo una de les fonts més íntimes de
la meva vida interior»[146].

147. Quan Sant Joan Pau II va
convidar «tots els membres de la



Companyia a promoure amb encara
més zel aquesta devoció que respon
més que mai a les expectatives dels
nostres temps», ho va fer perquè
reconeixia els vincles íntims entre la
devoció al Cor de Crist i espiritualitat
ignasiana, ja que «el desig de
«conèixer el Senyor íntimament» i de
«mantenir un diàleg» amb Ell, de cor
a cor, és característic, gràcies als
Exercicis Espirituals, del dinamisme
espiritual i apostòlic ignasià,
totalment al servei. de l'amor del Cor
de Déu»[147].

Un llarg corrent de vida interior

148. La devoció al Cor de Crist
reapareix en el camí espiritual de
molts sants molt diferents i en
cadascun d'ells aquesta devoció
adquireix aspectes nous. Sant Vicenç
de Paül, per exemple, deia que el que
Déu vol és el cor: «Déu demana
abans que res el cor, el cor: això és el
principal. Per què algú que no té res



pot tenir més mèrit que algú que té
grans possessions a les quals
renuncia? Perquè els que no tenen
res vénen a Ell amb més afecte; i això
és el que Déu vol d'una manera molt
particular»[148]. Això implica acceptar
que el cor està unit al de Crist: «Una
monja que fa tot el que pot per
disposar el seu cor a unir-se amb el
de Nostre Senyor [..] quines
benediccions no rebrà de Déu!»[149].

149. A vegades estem temptats de
considerar aquest misteri d'amor
com un fet admirable del passat, com
una bella espiritualitat d'altres
temps, i sempre hem de recordar de
nou, com deia un sant missioner, que
«Aquest Cor diví que tolerava ser
esquinçat per una llança enemiga
per poder abocar els Sagraments
d'aquella obertura sagrada, d'on es
va formar l'Església, no ha deixat
d'estimar d'altra manera»[150]. Altres
sants més recents, com Sant Pius de
Pietrelcina, Santa Teresa de Calcuta i



molts altres, parlen amb sincera
devoció del Cor de Crist. Però també
m'agradaria recordar les vivències
de Santa Faustina Kowalska, que
proposen la devoció al Cor de Crist
amb un fort èmfasi en la vida
gloriosa del Ressuscitat i en la
misericòrdia divina. En efecte,
motivat per aquestes experiències
del sant i aprofitant el llegat
espiritual deixat pel bisbe Sant Józef
Sebastian Pelczar (1842-1924)[151],
Sant Joan Pau II va connectar
íntimament la seva reflexió sobre la
misericòrdia amb la devoció al Cor
de Crist: «L'Església sembla professar
la misericòrdia de Déu d'una manera
particular i venerar-la recorrent al
Cor de Crist. De fet, és precisament
apropant-nos a Crist en el misteri del
seu Cor que ens permet detenir-nos
en aquest punt [...] de la revelació de
l'amor misericordiós del Pare, que va
constituir el contingut central de la
missió messiànica del Fill de
l'home»[152]. El mateix Sant Joan Pau



II, referint-se al Sagrat Cor,
reconeixia d'una manera molt
personal: «M'ha parlat des de
jove»[153].

150. La rellevància de la devoció al
Cor de Crist és especialment evident
en l'obra evangelitzadora i educativa
de nombroses congregacions
religioses femenines i masculines
que han estat marcades des dels seus
orígens per aquesta experiència
espiritual cristològica. Citar-los tots
seria una empresa interminable.
Vegem només dos exemples presos a
l'atzar: «El Fundador [St. Daniele
Comboni] va trobar la força per al
seu compromís missioner en el
misteri del Cor de Jesús»[154].
«Impulsats per l'amor del Cor de
Jesús, busquem fer créixer les
persones en la seva dignitat humana
i com a fills i filles de Déu, a partir de
l'Evangeli i les seves peticions
d'amor, perdó, justícia i solidaritat
amb els pobres i els marginats»[155].



Així mateix, els Santuaris consagrats
al Cor de Crist, escampats pel món,
són una font atractiva d'espiritualitat
i fervor. Dirigeixo la meva
benedicció paterna a tots aquells que
d'alguna manera participen en
aquests llocs de fe i caritat.

La devoció del consol

151. La ferida del costat, de la qual
brolla aigua viva, roman oberta en el
Ressuscitat. Aquesta gran ferida
produïda per la llança i les ferides de
la corona d'espines, que apareixen
sovint en representacions del Sagrat
Cor, són inseparables d'aquesta
devoció. En ella, de fet, contemplem
l'amor de Jesús que va ser capaç de
lliurar-se fins al final. El cor del
Ressuscitat conserva aquests signes
d'entrega total que ens van
comportar un sofriment intens. És,
doncs, d'alguna manera inevitable
que el creient desitgi respondre no
sols a aquest gran amor, sinó també



al dolor que Crist va acceptar
suportar per tant d'amor.

Amb Ell a la Creu

152. Val la pena recuperar aquesta
expressió de l'experiència espiritual
desenvolupada al voltant del Cor de
Crist: el desig interior de donar-li
consol. No m'ocuparé ara de la
pràctica de la “reparació”, que
considero millor situada en el
context de la dimensió social
d'aquesta devoció i que
desenvoluparé en el proper capítol.
Ara voldria centrar-me només en
aquell desig que sovint emergeix en
el cor del creient en l'amor quan
contempla el misteri de la Passió de
Crist i el viu com un misteri que no
només es recorda, sinó que per
gràcia es fa present, o millor dit, ens
porta a estar místicament presents
en aquell moment redemptor. Si
l'Amat és el més important, per què
no voler consolar-lo?



153. El Papa Pius XI cercà de donar
fonament a aquesta experiència
invitant-nos a reconèixer que el
misteri de la Redempció a través de
la Passió de Crist ultrapassa, per la
gràcia de Déu, totes les distàncies de
temps i d’espai, de tal manera que si
Ell a la Creu es va donar també per
als pecats futurs, els nostres pecats,
de la mateixa manera que els nostres
actes oferts avui per al seu consol,
vencent els temps, han arribat al seu
Cor ferit: «Si també per culpa dels
nostres pecats futurs, però previs,
l'ànima de Jesús es va entristir fins a
la seva mort, no hi ha dubte que ja
llavors va sentir algun consol per la
predicció de la nostra reparació,
quan «se li va aparèixer l'Àngel del
cel» (Lc 22,43) per consolar el seu cor
oprimit per tristesa i angoixa. I així
fins i tot ara, d'una manera
meravellosa però veritable, podem i
hem de consolar aquell Sagrat Cor
que és ferit contínuament pels pecats
dels homes ingrats»[156].



Les raons del cor

154. Pot semblar que aquesta
expressió de devoció no té prou
suport teològic, però en realitat el cor
té les seves raons. El sensus fidelium
intueix que aquí hi ha quelcom de
misteriós que va més enllà de la
nostra lògica humana, i que la Passió
de Crist no és un simple fet del
passat: podem participar-hi a través
de la fe. Meditar el do de Crist que es
fa a la creu és, per a la pietat dels
fidels, quelcom més gran que un
simple record. Aquesta creença està
sòlidament fonamentada en la
teologia[157]. A això s'afegeix la
consciència del propi pecat, que
portava sobre les seves espatlles
ferides, i de la pròpia insuficiència
davant de tant d'amor, que sempre
ens supera infinitament.

155. En tot cas, ens preguntem com
és possible relacionar-nos amb el
Crist viu, ressuscitat, plenament feliç



i, alhora, consolar-lo en la Passió.
Considerem el fet que el Cor
ressuscitat conserva la seva ferida
com un record constant i que l'acció
de la gràcia provoca una experiència
que no està del tot continguda en
l'instant cronològic. Aquestes dues
creences ens permeten admetre que
ens trobem davant d'un camí místic
que supera els intents de la raó i
expressa allò que la mateixa Paraula
de Déu ens suggereix. «Però – escriu
el papa Pius XI–, ¿com podrà dir-se
que Crist regna feliç al Cel si pot ser
consolat per aquests actes de
reparació? «Dona una ànima que
estima i entendrà el que jo dic» (In
Ioannis evangelium, XXVI, 4),
responem amb les paraules d'Agustí,
que són precisament per al nostre
propòsit. De fet, tota ànima, realment
inflamada en l'amor de Déu, si amb
consideració es vol al temps passat,
meditant veu i contempla Jesús
sofrint per l'home, afligit, enmig dels
dolors més greus, «per nosaltres, els



homes i per la nostra salvació», per
la tristesa, l'angoixa i l'oprobi gairebé
oprimits, de fet «esclafats pels
nostres crims» (Is 53,5), i en l'acte de
guarir-nos amb les seves contusions.
Les ànimes pietoses mediten
aquestes coses amb més veritat
perquè els pecats i crims dels homes,
comesos en qualsevol moment, van
ser la causa per la qual el Fill de Déu
va ser lliurat a la mort»[158].

156. Cal tenir present aquest
ensenyament de Pius XI. De fet, quan
l'Escriptura diu que els creients que
no viuen segons la seva fe «en la
mesura que poden […] crucifiquen
de nou el Fill de Déu» (He 6,6), o que
quan suporten el sofriment pels
altres «i complir allò que falta als
sofriments de Crist en la meva
carn» (Col 1,24), o que Crist, en la
seva Passió, pregués no únicament
pels seus deixebles de l’aleshores,
sinó «per aquells que creuen en mi
per la seva paraula» (Jn 17,20), està



dient alguna cosa que trenca els
nostres patrons limitats. Ens
demostra que no és possible establir
un abans i un després sense cap
connexió, encara que els nostres
pensaments no sàpiguen explicar-ho.
L'Evangeli, en els seus diferents
aspectes, no sols cal ser reflexionat o
recordat, sinó que cal viure-ho, tant
en obres d'amor com en experiència
interior, i això és especialment cert
pel que fa al misteri de la mort i la
resurrecció de Crist. Les separacions
temporals que fa servir la nostra
ment no semblen contenir la veritat
d'aquesta experiència de creença en
la qual s'uneixen la unió amb el Crist
que pateix i alhora la força, el consol
i l'amistat que gaudim amb el
Ressuscitat.

157. Veiem llavors la unitat del
misteri pasqual, en els seus dos
aspectes inseparables que
s'il·luminen mútuament. Aquest
Misteri únic, que es fa present a



través de la gràcia en les seves dues
dimensions, fa que mentre intentem
oferir alguna cosa a Crist per al seu
consol, els nostres propis sofriments
s'il·luminen i transfiguren per la
llum pasqual de l'amor. El que passa
és que participem d'aquest Misteri en
la nostra vida concreta, perquè
abans el mateix Crist volia participar
de la nostra vida, va voler
experimentar per endavant com a
cap allò que experimentaria el seu
cos eclesial, tant en les ferides com
en els consols. Quan vivim en la
gràcia de Déu, aquesta participació
mútua esdevé una experiència
espiritual. En definitiva, és el
Ressuscitat qui, amb l'acció de la seva
gràcia, ens fa possible unir-nos
misteriosament amb la seva Passió.
Els cors creients que experimenten
l'alegria de la resurrecció ho saben,
però al mateix temps volen
participar en el destí del seu Senyor.
Estan disposats a participar
d'aquesta manera amb el patiment,



el cansament, les decepcions i les
pors que formen part de la seva vida.
No viuen aquest Misteri en solitud,
perquè aquestes ferides són
igualment una participació en el
destí del cos místic de Crist que
camina entre el poble sant de Déu i
que porta en si el destí de Crist en
cada temps i lloc de la història. La
devoció de la consolació no és
ahistòrica ni abstracta, es fa de carn i
ossos en el camí de l'Església.

La compunció

158. El desig irrefrenable de consolar
Crist, que parteix del dolor de
contemplar allò que Ell va patir per
nosaltres, es nodreix també del
reconeixement sincer de la nostra
esclavitud, vincles, manca d'alegria
en la fe, recerques vanes i, alhora,
més enllà dels pecats concrets, la
manca de correspondència del cor
amb el seu amor i el seu projecte. És
una experiència que ens purifica,



perquè l'amor necessita la
purificació de les llàgrimes que, en
definitiva, ens deixa més assedegats
de Déu i menys obsessionats amb
nosaltres mateixos.

159. Així veiem que com més
profund es fa el desig de consolar el
Senyor, més s'aprofundeix la
compunció del cor creient, que «no
és un sentiment de culpa que ens
llença a terra, no és un escrúpol que
paralitzi, sinó és un agulló beneficiós
que crema per dins i cura, perquè el
cor, quan veu el seu propi mal i es
reconeix com a pecador, s'obre, acull
l'acció de l'Esperit Sant, aigua viva
que el sacseja i fa fluir les llàgrimes
per la seva cara [...]. No es tracta de
sentir pena per nosaltres mateixos,
com sovint estem temptats de fer. [...]
Tenir llàgrimes de compunció, però,
significa penedir-se seriosament
d'haver entristit Déu amb el pecat;
vol dir reconèixer que sempre estem
endeutats i mai en crèdit [...]. Com



una gota cava una pedra, així les
llàgrimes caven lentament els cors
endurits. D'aquesta manera assistim
al miracle de la tristesa, de la bona
tristesa que porta a la dolçor [...]. La
compunció no és fruit del nostre
treball, sinó que és una gràcia i com
a tal cal demanar-la en la
pregària»[159]. És demanar «dolor
amb el Crist abandonat, turment
amb el Crist turmentat, llàgrimes,
dolor íntim pel gran dolor que va
patir Crist per mi»[160].

160. Demano, doncs, que ningú no es
mofi de les expressions de fervor
creient del poble sant i fidel de Déu,
que en la seva pietat popular busca
consolar Crist. I convido a tothom a
preguntar-se si no hi ha més
racionalitat, més veritat i més saviesa
en determinades manifestacions
d'aquest amor que pretén consolar el
Senyor que en els actes d'amor freds,
distants, calculats i mínims dels que



reivindiquem posseir una fe més
reflexiva, conreada i madura.

Consolats per consolar

161. En aquesta contemplació del Cor
de Crist entregant-se fins a l'extrem
som consolats. El dolor que sentim al
cor deixa pas a la confiança total, i al
final el que queda és gratitud,
tendresa, pau; el seu amor continua
essent el que regna a les nostres
vides. La compunció «no provoca
angoixa, sinó que alleuja l'ànima de
càrregues, perquè actua en la ferida
del pecat, preparant-nos per rebre
allà mateix la carícia del Senyor»[161].
I el nostre sofriment s'uneix al de
Crist a la creu, perquè quan diem
que la gràcia ens permet superar
totes les distàncies, això també vol
dir que Crist, quan va patir, es va
unir amb tots els sofriments dels seus
deixebles al llarg de tota la història.
Així, si patim, podem experimentar
el consol interior de saber que el



mateix Crist pateix amb nosaltres.
Desitjosos de consolar-lo, en sortim
consolats.

162. Però en un moment determinat
d'aquesta contemplació del cor
creient, ha de ressonar aquella crida
dramàtica del Senyor: «Consoleu,
consoleu el meu poble» (Is 40,1). I ens
vénen al cap les paraules de sant
Pau, que ens recorden que Déu ens
consola «perquè també nosaltres
puguem consolar els qui es troben en
tota mena d'aflicció amb el consol
amb què nosaltres mateixos som
consolats per Déu» (2Co 1,4).

163. Això ens convida ara a intentar
aprofundir en la dimensió
comunitària, social i missionera de
tota devoció autèntica al Cor de Crist.
De fet, en el mateix moment en què
el Cor de Crist ens condueix al Pare,
ens envia als nostres germans. En els
fruits del servei, de la fraternitat i de
la missió que el Cor de Crist produeix



a través nostre, es compleix la
voluntat del Pare. D'aquesta manera
es tanca el cercle: «En això és
glorificat el meu Pare, que doneu
molt fruit» (Jn 15,8).

V

AMOR PER AMOR

164. En les vivències espirituals de
Santa Margarida Maria, juntament
amb la declaració ardent d'amor de
Jesús, trobem també una ressonància
interior que crida a donar la vida.
Saber que som estimats i dipositar
tota la nostra confiança en aquest
amor no vol dir anul·lar tota la
nostra capacitat de donar, no implica
renunciar al desig irrefrenable de
donar alguna resposta amb les
nostres petites i limitades capacitats.

Una queixa i una petició

165. A partir de la segona gran
manifestació de Santa Margarida,



Jesús expressa el dolor perquè el seu
gran amor pels homes «no va rebre a
canvi més que ingratitud i
indiferència», «fredor i repulsió».
«Això –diu el Senyor– em fa patir
més que tot el que vaig patir en la
meva Passió»[162].

166. Jesús parla de la seva set de ser
estimat, mostrant-nos que el seu Cor
no és indiferent a la nostra reacció
davant el seu desig: «Tinc set, set tan
ardent de ser estimat pels homes en
el Santíssim Sagrament que em
consumeix. Però no trobo ningú que,
segons el meu desig, intenti saciar la
meva set corresponent al meu
amor»[163]. La petició de Jesús és
amor. Quan el cor creient ho
descobreix, la resposta que sorgeix
espontàniament no és una recerca
onerosa de sacrificis o el mer
compliment d'un deure pesat, sinó
que és una qüestió d'amor: «He rebut
del meu Déu gràcies extraordinàries
del seu Amor; Em vaig sentir



impulsada pel desig de
correspondre'l i de donar-li amor per
amor»[164]. Això és el que ensenya
Lleó XIII, que escriu que, a través de
la imatge del Sagrat Cor, la caritat de
Crist «ens impulsa a correspondre
l'amor per l'amor»[165].

Prolonga el seu amor en els
germans

167. Cal tornar a la Paraula de Déu
per reconèixer que la millor resposta
a l'amor del seu Cor és l'amor als
germans; no hi ha gest més gran que
li puguem oferir per intercanviar
amor per amor. La Paraula de Déu
ho diu amb total claredat:

«Tot el que vau fer a un d'aquests
germans meus més petits, a mi ho
vau fer» (Mt 25,40).

«Tota la Llei troba la seva plenitud en
un sol precepte: estimaràs el teu
proïsme com a tu mateix» (Ga 5,14).



«Sabem que hem passat de la mort a
la vida, perquè estimem els germans.
Qui no estima roman en la
mort» (1Jn 3,14).

«Qui no estima el seu germà a qui
veu, no pot estimar Déu que no
veu» (1Jn 4,20).

168. L'amor als nostres germans no
es fabrica, no és fruit del nostre
esforç natural, sinó que requereix
una transformació del nostre cor
egoista. Aleshores sorgeix
espontàniament la coneguda súplica:
«Jesús, fes semblant el nostre cor al
teu». Per aquest mateix motiu, la
invitació de sant Pau no va ser:
«Esforceu-vos per fer bones obres».
La seva invitació va ser precisament:
«Tingueu entre vosaltres els
mateixos sentiments que
Jesucrist» (Fl 2,5).

169. És bo recordar que a l'Imperi
Romà molts pobres, estrangers i
molts altres rebutjats trobaven



respecte, afecte i cura en els
cristians. Això explica el raonament
de l'emperador apòstata Julià, que es
preguntava per què els cristians eren
tan respectats i seguits, i creia que un
dels motius era el seu compromís
d'ajudar els pobres i els estrangers,
atès que l'Imperi els ignorava i els
menyspreava. Per a aquest
emperador era intolerable que els
seus pobres no rebessin ajuda d'ell,
mentre que els odiats cristians
«alimenten els seus, i també els
nostres»[166]. En una carta se centra
sobretot en l'ordre de crear
institucions benèfiques per competir
amb els cristians i atraure el respecte
de la societat: «Obre nombrosos
allotjaments a totes les ciutats,
perquè els estrangers gaudeixin de la
nostra humanitat.[...] Acostuma els
hel·lens a les obres de caritat»[167].
Però no va assolir el seu objectiu,
certament perquè darrere d'aquestes
obres no hi havia amor cristià, que



permetia reconèixer a cadascú una
dignitat única.

170. Identificant-se amb els més
petits de la societat (cf. Mt 25,31-46)
«Jesús va portar la gran novetat de
reconèixer la dignitat de cada
persona, i també i sobretot d'aquelles
persones que van ser qualificades
d'«indignes». Aquest nou principi de
la història de la humanitat –segons el
qual l'ésser humà és tant més “digne”
de respecte i d'amor com més feble,
miserable i sofert és, fins al punt de
perdre la pròpia “figura” humana–
ha canviat el rostre del món, donant
vida a institucions que atenen
persones que es troben en condicions
desfavorides: nadons abandonats,
orfes, ancians deixats sols, malalts
mentals, persones que pateixen
malalties incurables o amb
malformacions greus, persones que
viuen al carrer»[168].



171. Fins i tot des del punt de vista de
la ferida del seu Cor, mirar al Senyor,
que «va prendre sobre si les nostres
febleses i va suportar les nostres
malalties» (Mt 8,17), ens ajuda a
prestar més atenció al sofriment i a
les necessitats dels altres, ens fa forts
per participar en la seva obra
d'alliberament, com a instruments
per a la difusió del seu amor[169]. Si
contemplem el do d'ell mateix que
Crist va fer per a tothom, esdevé
inevitable preguntar-nos per què no
som capaços de donar la vida pels
altres: «En això hem conegut l'amor,
en el fet que va donar la seva vida
per nosaltres; per això també hem de
donar la nostra vida pels
germans» (1Jn 3,16).

Algunes ressonàncies en la història
de l'espiritualitat

172. Aquesta unió entre la devoció al
Cor de Jesús i el compromís amb els
nostres germans recorre la història



de l'espiritualitat cristiana. Vegem-ne
alguns exemples.

Ser una font per als altres

173. Partint d'Orígenes, diversos
Pares de l'Església han interpretat el
text de Joan 7,38 –«brollaran del seu
si rius d'aigua viva»– com a referint-
se al mateix creient, encara que sigui
conseqüència del fet que ell mateix
va beure de Crist. Així, la unió amb
Crist pretén no únicament apagar la
nostra pròpia set, sinó fer-nos
convertir en una font d'aigua dolça
per als altres. Orígenes deia que Crist
compleix la seva promesa fent brotar
torrents d'aigua de nosaltres:
«L'ànima de l'ésser humà, que és a
imatge de Déu, pot contenir en si
mateix i produir pous, fonts i
rius»[170].

174. Sant Ambròs va recomanar
beure de Crist «perquè abundi dins
teu la font d'aigua que brolla per a la
vida eterna»[171]. I Mari Victorí



sostenia que l'Esperit Sant es dona
amb tanta abundància que «qui el
rep es converteix en un si que aboca
rius d'aigua viva»[172]. Sant Agustí
deia que aquest riu que brolla del
creient és la benevolència[173]. Sant
Tomàs d'Aquino va reiterar aquesta
idea sostenint que quan algú
«s'apressa a comunicar als altres els
diversos dons de gràcia que ha rebut
de Déu, del seu si brolla aigua
viva»[174].

175. De fet, si «el sacrifici de la Creu,
ofert amb ànima amorosa i obedient,
presenta una satisfacció
sobreabundant i infinita pels pecats
del gènere humà»[175], l'Església, que
neix del Cor de Crist, perllonga i
comunica en tot temps i arreu els
efectes de la Passió única
redemptora, que orienten les
persones a la unió directa amb el
Senyor.



176. Dins l'Església, la mediació de
Maria, intercessora i mare, només es
pot entendre «com a participació en
aquesta font única que és la mediació
del mateix Crist»[176], únic Redemptor,
i «l'Església no dubta de reconèixer
aquesta funció subordinada a
Maria»[177]. La devoció al cor de
Maria, en efecte, no vol treure res de
l'única adoració deguda al Cor de
Crist, sinó estimular-la: «La funció
materna de Maria envers els homes
de cap manera enfosquia ni
disminueix aquesta singularitat.
mediació de Crist, però mostra la
seva eficàcia»[178]. Gràcies a la
immensa font que brolla del costat
obert de Crist, l'Església, Maria i tots
els creients, de diferents maneres,
esdevenen canals d'aigua viva.
D'aquesta manera Crist mateix
desplega la seva glòria en la nostra
petitesa.

Fraternitat i mística



177. Sant Bernat, mentre convidava a
la unió amb el Cor de Crist,
aprofitava la riquesa d'aquesta
devoció per proposar un canvi de
vida basat en l'amor. Creia que era
possible una transformació de
l'afectivitat, esclavitzada pels plaers,
que no s'allibera amb l'obediència
cega a un manament, sinó com a
resposta a la dolçor de l'amor de
Crist. El mal es venç amb el bé, el mal
es venç amb el creixement de l'amor:
«Estima, doncs, el Senyor, el teu Déu,
amb tot l'afecte del teu cor, estima'l
amb tota l'atenció i cura de la raó,
després estima'l amb totes les teves
forces; no tinguis por de morir pel
seu amor […]. Que el Senyor Jesús
sigui dolç i dolç al vostre afecte,
contra les temptacions agradables
però ruïnoses de la vida carnal; que
la dolçor conquereixi la dolçor, com
un clau treu un clau»[179].

178. Sant Francesc de Sales va ser
il·luminat sobretot per la petició de



Jesús: «Aprèn de mi, que sóc dolç i
humil de cor» (Mt 11,29). Així, deia,
en les coses més senzilles i corrents
robarem el cor del Senyor: «Només
serà feliç amb nosaltres si ens
cuidem de servir-lo bé en les coses
importants i importants, així com en
les petites i insignificants. uns; tant
amb l'un com amb l'altre, li podem
robar el cor [...]. Els petits gestos
quotidians de caritat, un mal de cap,
un mal de queixal, un lleuger
malestar, una raresa del marit o de la
dona, un gerro trencat, un despit,
una ganyota, la pèrdua d'un guant,
d'un anell, d'un mocador; aquell petit
esforç d'anar a dormir d'hora al
vespre i aixecar-se d'hora a pregar, a
rebre la comunió; aquella petita
vergonya que sents en fer un acte de
devoció en públic; en definitiva, totes
les petites adversitats acceptades i
abraçades amb amor donen un plaer
infinit a la Bondat divina»[180]. Però,
en darrera instància, la clau de la
nostra resposta a l'amor del Cor de



Crist és l'amor al proïsme: «un amor
estable, constant, immutable, que, no
demorant-se en les petiteses, ni en les
qualitats o condicions de les
persones, no està subjecte a canvis ni
a no agradar... Nostre Senyor ens
estima sense interrupció, tolera els
nostres defectes com les nostres
imperfeccions; per tant, hem de fer el
mateix amb els nostres germans,
sense cansar-nos mai de suportar-
los»[181].

179. Sant Carles de Foucauld va voler
imitar Jesús, viure com Ell, actuar
com Ell va actuar, fer sempre el que
Jesús hauria fet en el seu lloc. Per
assolir plenament aquest objectiu,
necessitava adaptar-se als sentiments
del Cor de Crist. Així apareix
novament l'expressió «amor per
amor», quan diu: «Desig de sofriment
per retornar amor per amor; […]
participar en la seva tasca d'oferir-
me amb ell, malgrat el no-res que
sóc, com a sacrifici, com a víctima,



per a la santificació dels homes»[182].
El desig de portar l'amor de Jesús, el
seu compromís missioner entre els
més pobres i oblidats de la terra, el
va portar a adoptar com a lema Jesus
Caritas, amb el símbol del Cor de
Crist coronat per una creu[183]. No va
ser una decisió superficial: «Amb
totes les meves forces intento
mostrar, demostrar a aquests pobres
germans equivocats que la nostra
religió és tota caritat, tota fraternitat,
que el seu emblema és un Cor»[184]. I
el seu desig era establir-se amb altres
germans «al Marroc en el nom del
Cor de Jesús»[185]. D'aquesta manera,
la seva obra evangelitzadora hauria
estat una radiació: «La caritat ha
d'irradiar de les fraternitats, com
irradia des del cor de Jesús»[186].
Aquest desig el va convertir a poc a
poc en germà universal, perquè,
deixant-se modelar pel Cor de Crist,
va voler acollir tota la humanitat que
pateix en el seu cor fraternal: «El
nostre cor, com el de l'Església, com



el de Jesús ha d'abraçar tots els
homes»[187]. «L'amor del Cor de Jesús
pels homes, aquest amor que
manifesta en la seva Passió, això és el
que hem de tenir per tots els éssers
humans»[188].

180. Don Huvelin, director espiritual
de Sant Carles de Foucauld, deia que
«quan nostre Senyor viu en un cor, li
dóna aquests sentiments, i aquest cor
s'abaixa cap als més petits. Aquesta
era la disposició del cor d'un Vicenç
de Paül.[...] Quan nostre Senyor viu
en l'ànima d'un sacerdot, l'inclina
cap als pobres»[189]. És important
assenyalar com aquesta dedicació de
Sant Vicenç, que descriu don
Huvelin, també va ser alimentada
per la devoció al Cor de Crist. Vicenç
ens va exhortar a extreure «des del
cor de Nostre Senyor unes paraules
de consol per al pobre malalt»[190].
Perquè això s'aconsegueixi, cal que el
cor s'hagi transformat per l'amor i la
mansuetud del Cor de Crist, i Sant



Vicenç va repetir molt aquesta
creença en els seus sermons i
consells, tant és així que es va
convertir en un element destacat de
les Constitucions de la seva
Congregació: «Tothom es posarà
també el màxim esforç per aprendre
aquesta lliçó que ens va ensenyar
Jesús: «Apreneu de mi que sóc
mansuet i humil de cor»; tenint en
compte que, com ell mateix diu, amb
mansuetud es posseeix la terra,
perquè amb la pràctica d'aquesta
virtut es guanya el cor dels homes
per convertir-los a Déu, cosa que els
que es comporten amb els seus
proïsmes de manera dura i dura. no
pot aconseguir dur»[191].

La reparació: construcció sobre les
ruïnes

181. Tot això ens permet
comprendre, a la llum de la Paraula
de Déu, quin sentit hem de donar a la
«reparació» que s'ofereix al Cor de



Crist, allò que el Senyor espera
realment que reparem amb l'ajuda
de la seva gràcia. S'ha parlat molt al
respecte, però sant Joan Pau II va
oferir una resposta clara per orientar
els cristians d'avui cap a un esperit
de reparació més en sintonia amb
l'Evangeli.

Significat social de la reparació al Cor
de Crist

182. Sant Joan Pau II va explicar que,
oferint-nos juntament amb el Cor de
Crist, «sobre les ruïnes acumulades
per l'odi i la violència, es pot
construir la civilització de l'amor tant
desitjat, el regne del cor de Crist»;
això implica certament que som
capaços d'«unir l'amor filial a Déu
amb l'amor al proïsme»; bé, «aquesta
és la veritable reparació que demana
el Cor del Salvador»[192]. Juntament
amb Crist, sobre les ruïnes que
deixem en aquest món amb el nostre
pecat, estem cridats a construir una



nova civilització de l'amor. Això
significa reparar com el Cor de Crist
espera de nosaltres. Enmig del
desastre deixat pel mal, el Cor de
Crist ha volgut necessitar la nostra
col·laboració per reconstruir la
bondat i la bellesa.

183. És cert que tot pecat danya
l'Església i la societat, de manera que
«a cada pecat se li pot atribuir [...] el
caràcter de pecat social», encara que
això sigui especialment cert per a
alguns pecats que «constitueixen, pel
seu mateix objecte, un atac directe
als altres»[193]. Sant Joan Pau II va
explicar que la repetició d'aquests
pecats contra els altres sovint acaba
consolidant una «estructura de
pecat» que afecta el
desenvolupament dels pobles[194].
Això sovint forma part d'una
mentalitat dominant que considera
normal o racional allò que en realitat
és només egoisme i indiferència.
Aquest fenomen es pot definir com



l'alienació social: «Queda alienada la
societat que, en les seves formes
d'organització social, producció i
consum, dificulta la realització
d'aquest do i l'establiment d'aquesta
solidaritat interhumana»[195]. No és
només una norma moral la que ens
empeny a resistir aquestes
estructures socials alienades, a
posar-les al nu i a promoure un
dinamisme social que restaura i
construeix la bondat, sinó que és la
mateixa «conversió del cor» la que
«imposa l'obligació»[196] de reparar
aquestes estructures. És la nostra
resposta al Cor amorós de Jesucrist
que ens ensenya a estimar.

184. Precisament perquè la reparació
evangèlica té aquest sentit social tan
fort, els nostres actes d'amor, servei i
reconciliació, per ser eficaçment
reparadors, requereixen que Crist els
exhorti, els motivi i els faci possibles.
Sant Joan Pau II també va dir que per
construir la civilització de l'amor, la



humanitat actual necessita el Cor de
Crist[197]. La reparació cristiana no es
pot entendre només com un conjunt
d'obres externes, tanmateix
indispensables i de vegades
admirables. Requereix una
espiritualitat, una ànima, un sentit
que li doni força, empenta i
creativitat incansable. Necessita la
vida, el foc i la llum que provenen
del Cor de Crist.

Reparar els cors ferits

185. A més, una reparació merament
externa no és suficient ni per al món
ni per al Cor de Crist. Si cadascú
pensa en els seus propis pecats i en
les seves conseqüències sobre els
altres, descobrirà que reparar el
dany fet a aquest món també implica
el desig de reparar els cors ferits, on
s'ha produït el dany més profund, la
ferida més dolorosa.

186. L'esperit de reparació «ens
convida a esperar que tota ferida es



guareixi, encara que sigui profunda.
La reparació completa de vegades
sembla impossible, quan les
possessions o els éssers estimats es
perden definitivament o quan
determinades situacions s'han tornat
irreversibles. Però la intenció de
reparar i de fer-ho concretament és
essencial per al procés de
reconciliació i el retorn de la pau al
cor»[198].

La bellesa de demanar perdó

187. No n'hi ha prou amb la bona
intenció; és indispensable un
dinamisme intern del desig que
provoqui conseqüències externes. En
el fons, «la reparació, ser cristià,
tocar el cor de la persona ofesa i no
ser un simple acte de justícia
commutativa, pressuposa dues
actituds exigents: reconèixer-se
culpable i demanar perdó.[...] És
d’aquest reconeixement honest del
mal fet al germà, i del sentiment



profund i sincer que l’amor ha estat
ferit, neix el desig de reparar»[199].

188. No hem de pensar que
reconèixer el nostre pecat davant
dels altres és quelcom degradant o
perjudicial per a la nostra dignitat
humana. Al contrari, és deixar de
mentir-se a un mateix, és reconèixer
la pròpia història tal com és,
marcada pel pecat, sobretot quan
hem fet mal als nostres germans:
«Acusar-se forma part de la saviesa
cristiana. [...] Això agrada al Senyor,
perquè el Senyor acull el cor
contrit»[200].

189. Part d'aquest esperit de
reparació és l'hàbit de demanar
perdó als nostres germans, que
representa una gran noblesa enmig
de la nostra fragilitat. Demanar
perdó és una manera de guarir les
relacions perquè «reobre el diàleg i
manifesta el desig de restablir el
vincle en la caritat fraterna.[...] Toca



el cor del germà, el consola i li
inspira l'acceptació del perdó
demanat». Així, «si l'irreparable no
es pot reparar del tot, l'amor sempre
pot renéixer, fent suportable la
ferida»[201].

190. Un cor capaç de compunció pot
créixer en fraternitat i solidaritat,
perquè «qui no plora retrocedeix,
envelleix per dins, mentre que qui
arriba a una pregària més senzilla i
íntima, feta d'adoració i d'emoció
davant Déu, madura. Cada cop es
lliga menys a si mateix i més a Crist, i
es fa pobre d'esperit. D'aquesta
manera se sent més a prop dels
pobres, de l'estimat de Déu»[202]. En
conseqüència, neix un autèntic
esperit de reparació, perquè «qui
plora en el seu cor se sent més germà
que tots els pecadors del món, se sent
més germà, sense aparença de
superioritat ni duresa de judici, sinó
sempre amb ganes d’estimar i
reparar»[203]. Aquesta solidaritat



generada per la compunció fa
possible alhora la reconciliació. La
persona capaç de compunció, «en
comptes d'enfadar-se i escandalitzar-
se pel mal comès pels seus germans,
plora pels seus pecats. No
s'escandalitza. Es produeix una mena
de reversió, on la tendència natural a
ser indulgent amb un mateix i
inflexible amb els altres s'inverteix i,
per gràcia de Déu, un es torna ferm
amb un mateix i misericordiós amb
els altres»[204].

La reparació: una extensió del Cor
de Crist

191. Hi ha una altra manera
complementària d'entendre la
reparació, que ens permet situar-la
en una relació encara més directa
amb el Cor de Crist, sense excloure
d'aquesta reparació el compromís
concret amb els nostres germans i
germanes del qual hem parlat.



192. En un altre context vaig afirmar
que «d'alguna manera Ell [Déu] va
voler limitar-se» i «moltes coses que
considerem mals, perills o fonts de
sofriment, formen en realitat part
dels dolors del part, que ens
estimulen a col·laborar amb el
Creador»[205]. La nostra col·laboració
pot permetre que el poder i l'amor de
Déu s'estenguin a la nostra vida i al
món, mentre que el rebuig o la
indiferència ho poden impedir.
Algunes expressions bíbliques ho
expressen metafòricament, com
quan el Senyor diu: «Si realment vols
tornar, Israel, hauràs de tornar a
mi» (Jr 4,1). O quan diu, davant el
rebuig del seu poble: «Això em
trasbalsa el cor, s’encén la meva
pietat» (Os 11,8).

193. Encara que no es pot parlar d'un
nou sofriment del Crist gloriós, «el
misteri pasqual de Crist [...] i tot el
que és Crist, tot allò que va fer i va
patir per tots els homes, participa de



l'eternitat divina i per tant, abraça
tots els temps i es fa present en
ells»[206]. En canvi, podem dir que Ell
mateix es va comprometre a limitar
la glòria expansiva de la seva
resurrecció, a contenir la difusió del
seu amor immens i ardent per deixar
espai a la nostra lliure cooperació
amb el seu Cor. Això és tan real que
la nostra negativa l'atura en aquest
impuls de donació, de la mateixa
manera que la nostra confiança i
l'ofrena de nosaltres mateixos obre
un espai, ofereix un canal lliure
d'obstacles per a l'efusió del seu
amor. El nostre rebuig o la nostra
indiferència limiten els efectes del
seu poder i la fecunditat del seu
amor en nosaltres. Si no troba en mi
confiança i obertura, el seu amor es
veu privat –perquè Ell mateix ho ha
volgut així– de la seva extensió en la
meva vida, que és única i irrepetible,
i en el món en què em crida per fer-
la present. Això no deriva de la seva
fragilitat, sinó de la seva llibertat



infinita, del seu poder paradoxal i de
la perfecció del seu amor per
cadascun de nosaltres. Quan
l'omnipotència de Déu es manifesta
en la debilitat de la nostra llibertat,
«només la fe pot reconèixer-la»[207].

194. De fet, santa Margarida Maria
relata que, en una de les
manifestacions de Crist, li va parlar
del seu Cor apassionat d'amor per
nosaltres, que «ja no pot contenir en
si les flames del seu Amor ardent,
sent la necessitat per difondre'ls»[208].
Atès que el Senyor, que ho pot tot, en
la seva llibertat divina ha volgut
necessitar-nos, la reparació s'entén
com l'eliminació dels obstacles que
posem a l'expansió de l'amor de Crist
al món amb la nostra falta de
confiança, gratitud i dedicació.

L'ofrena a l'Amor

195. Per reflexionar millor sobre
aquest misteri, la lluminosa
espiritualitat de santa Teresa de



l’Infant Jesús ens ve de nou en ajuda.
Sabia que algunes persones havien
desenvolupat una forma extrema de
reparació, amb la bona voluntat de
donar-se pels altres, que consistia a
oferir-se com una mena de
“parallamps” perquè es pogués
assolir la justícia divina: «Pensava en
les ànimes que s'ofereixen com a
víctimes a la Justícia de Déu amb
l'objectiu d'evitar i atreure sobre ells
mateixos els càstigs reservats als
culpables»[209]. Però, per admirable
que pogués semblar aquesta oferta,
no estava massa convençuda: «Jo
estava lluny de sentir-me inclinada a
fer-ho»[210]. Aquesta insistència en la
justícia divina va portar finalment a
la creença que el sacrifici de Crist era
incomplet o parcialment efectiu, o
que la seva misericòrdia no era prou
intensa.

196. Amb la seva intuïció espiritual,
santa Teresa va descobrir que hi ha
una altra manera d'oferir-se, en la



qual no cal saciar la justícia divina,
sinó deixar que l'amor infinit del
Senyor s'escampi sense obstacles:
«Oh Déu meu! El teu amor
menyspreat ha de romandre al teu
cor? Em sembla que si trobessis
ànimes que s'ofereixen com a
Víctimes d'holocaust al teu Amor, les
consumiries ràpidament; em sembla
que estaries feliç de no comprimir
gens els torrents de tendresa infinita
que hi ha dins teu»[211].

197. No hi ha res a afegir a l'únic
sacrifici redemptor de Crist, però és
cert que el rebuig de la nostra
llibertat no permet que el Cor de
Crist expandeixi en aquest món les
seves «onades de tendresa infinita». I
això és així perquè el mateix Senyor
vol respectar aquesta possibilitat. És
això, més que la justícia divina, el
que pertorba el cor de santa Teresa
de l’Infant Jesús, ja que per a ella la
justícia només es pot entendre a la
llum de l'amor. Hem vist que



adorava totes les perfeccions divines
mitjançant la misericòrdia, i així les
hem vist transfigurades, radiants
d'amor. Deia: «Fins i tot la Justícia (i
potser fins i tot més que qualsevol
altra) em sembla vestida d'amor»[212].

198. Així va néixer el seu acte
d'ofrena, no a la justícia divina, sinó
a l'Amor misericordiós: «M'ofereixo
com a víctima de l'holocaust al teu
Amor misericordiós, suplicant-te que
em consumis sense parar, deixant
que les onades d'una tendresa
infinita que estan recloses en tu
desbordin en la meva ànima, perquè
em torni màrtir del teu Amor, Déu
meu!»[213]. És important remarcar que
no únicament es tracta de permetre
que el Cor de Crist difongui la bellesa
del seu amor en els nostres cors, a
través de la confiança total, sinó
també que a través de la pròpia vida
arribi als altres i transformi el món:
«En el Cor de l'Església, Mare meva,
seré l’Amor! [...] Així que el meu



somni es farà realitat»[214]. Els dos
aspectes estan inseparablement
units.

199. El Senyor va acceptar la seva
ofrena. De fet, temps després ella
mateixa va manifestar un amor
intens als altres i va afirmar que
provenia del Cor de Crist que
continuava a través d'ella. Així va dir
a la seva germana Lleònia: «T'estimo
mil vegades més tendrament que les
germanes corrents, perquè puc
estimar-te amb el Cor del nostre
Espòs celestial»[215]. I un temps
després va dir a Maurice Bellière:
«Com voldria fer-vos entendre la
tendresa del Cor de Jesús, què espera
de vós!»[216].

Integritat i harmonia

200. Germanes i germans, proposo
que desenvolupem aquesta forma de
reparació, que és, en definitiva,
oferir al Cor de Crist una nova
possibilitat d'estendre les flames de



la seva ardent tendresa en aquest
món. Si és cert que la reparació
implica el desig de retribuir els
insults de qualsevol manera causats
a l'Amor increat, per oblit o
ofensa[217], la manera més adequada
és que el nostre amor ofereixi al
Senyor la possibilitat d'expandir-se a
canvi d'aquells moments en què va
ser rebutjat o denegat. Això passa si
anem més enllà de la simple
“consolació” a Crist de la qual
parlàvem al capítol anterior, i es
tradueix en actes d'amor fratern amb
què guarim les ferides de l'Església i
del món. D'aquesta manera oferim
noves expressions al poder
restaurador del Cor de Crist.

201. Les renúncies i els sofriments
que exigeixen aquests actes d'amor
al proïsme ens uneixen a la passió de
Crist, i patint amb Crist en «aquella
crucifixió mística de la qual parla
l'Apòstol, els fruits més copiosos de
propiciació i d'expiació recollirem



per a nosaltres i per als altres»[218].
Només Crist salva amb el seu sacrifici
a la creu per nosaltres, només Ell
redimeix, perquè hi ha «un sol Déu i
un sol mitjancer entre Déu i els
homes, l'home Jesucrist, que es va
lliurar a si mateix en rescat per
tots» (1Tm 2,5-6). La reparació que
oferim és una participació lliurement
acceptada en el seu amor redemptor
i sacrifici únic. Així complim «el que
falta als sofriments de Crist en la
[nostra] carn, a favor del seu cos que
és l'Església» (Col 1,24), i és Crist
mateix qui perllonga per amor els
efectes de la seva donació total.

202. Sovint els sofriments tenen
relació amb el nostre ego ferit, però
és precisament la humilitat del Cor
de Crist la que ens indica el camí cap
a la humiliació. Déu ha volgut venir a
nosaltres anorreant-se, fent-se petit.
L'Antic Testament ja ho ensenya a
través de diverses metàfores que
mostren un Déu que entra en les



petites coses de la història i es deixa
rebutjar pel seu poble. El seu amor es
barreja amb la vida quotidiana de les
persones estimades i es converteix
en una resposta suplicant, com si
demanés permís per mostrar la seva
glòria. D'altra banda, «potser només
una vegada, amb les seves pròpies
paraules, el Senyor Jesús es va referir
al seu cor. I va destacar aquest únic
tret: «la mansuetud i la humilitat».
Com si volgués dir que només així
vol conquerir l'home»[219]. Quan Crist
va dir: «Apreneu de mi, que sóc
mansuet i humil de cor» (Mt 11,29)
ens va indicar que «per expressar-se
necessita la nostra petitesa, la nostra
humiliació»[220].

203. En el que hem dit és important
remarcar diversos aspectes
inseparables, perquè aquestes
accions d'amor cap als altres, amb
totes les renúncies, abnegacions,
sofriments i esforços que comporten,
compleixen aquesta funció quan es



nodreixen de la caritat del mateix
Crist. Ell ens permet estimar com Ell
ha estimat i així Ell mateix estima i
serveix a través de nosaltres. Si d'una
banda sembla encongir-se, aniquilar-
se, perquè ha volgut mostrar el seu
amor a través dels nostres gestos, de
l'altra, en les més senzilles obres de
misericòrdia, el seu Cor es glorifica i
manifesta tota la seva grandesa. Un
cor humà que fa lloc a l'amor de Crist
a través de la confiança total i li
permet expandir-se en la vida amb el
seu foc, esdevé capaç d'estimar els
altres com Crist, fent-se petit i proper
a tothom. Així Crist sacia la seva
pròpia set i escampa gloriosament les
flames de la seva ardent tendresa en
nosaltres i a través de nosaltres.
Observem la bella harmonia que hi
ha en tot això.

204. Finalment, per entendre aquesta
devoció en tota la seva riquesa, cal
afegir, reprenent el que s'ha dit sobre
la seva dimensió trinitària, que la



reparació de Crist com a ésser humà
s'ofereix al Pare a través de l'obra del
Sant Esperit en nosaltres. Per tant, la
nostra reparació al Cor de Crist
s'adreça en darrer terme al Pare, que
es complau de veure'ns units a Crist
quan ens oferim per Ell, amb Ell i en
Ell.

Fer enamorar el món

205. La proposta cristiana és
atractiva quan es pot viure i
expressar íntegrament: no com un
simple refugi de sentiments
religiosos o ritus sumptuosos. Quin
tipus d'adoració seria per a Crist si
estiguéssim satisfets amb una relació
individual sense interès a ajudar els
altres a patir menys i viure millor?
¿Podria agradar potser al Cor que
tant estimava que romanguéssim en
una experiència religiosa íntima,
sense conseqüències fraternals i
socials? Siguem sincers i llegim la
Paraula de Déu en la seva totalitat.



Però per aquest mateix motiu diem
que ni tan sols es tracta d'una
promoció social desproveïda de
sentit religiós, que al final seria voler
per a l'home menys del que Déu li vol
donar. Per això hem de concloure
aquest capítol recordant la dimensió
missionera del nostre amor al Cor de
Crist.

206. Sant Joan Pau II, a més de parlar
de la dimensió social de la devoció al
Cor de Crist, es va referir a «la
reparació, que és la cooperació
apostòlica per a la salvació del
món»[221]. De la mateixa manera, la
consagració al Cor de Crist «s'ha de
comparar amb l'acció missionera de
la mateixa Església, perquè respon al
desig del Cor de Jesús de propagar-se
al món, a través dels membres del
seu Cos, la seva dedicació total al
Regne»[222]. En conseqüència, a través
dels cristians, «l'amor s'abocarà al
cor dels homes, perquè es
construeixi el cos de Crist que és



l'Església i es construeixi també una
societat de justícia, pau i
fraternitat»[223].

207. L'extensió de les flames d'amor
del Cor de Crist es produeix també en
l'obra missionera de l'Església, que
porta l'anunci de l'amor de Déu
manifestat en Crist. Sant Vicenç de
Paül ho va ensenyar molt bé quan va
convidar els seus deixebles a
demanar al Senyor «aquest cor,
aquest cor que ens fa anar a tot
arreu, aquest cor del Fill de Déu, cor
de Nostre Senyor, […] que ens
disposa a anar, com ell aniria [...] i
també ens envia com ells [els
apòstols] a portar foc per tot
arreu»[224].

208. Sant Pau VI, adreçant-se a les
Congregacions que difonen la
devoció al Sagrat Cor, va recordar
que «no hi ha dubte que el
compromís pastoral i el zel missioner
s’abrandaran si els sacerdots i els



fidels, per propagar la glòria de Déu,
contemplaran l'exemple de l'amor
etern que Crist ens ha mostrat, i
dirigirà els seus esforços perquè tots
els homes participin de les riqueses
inescrutables de Crist»[225]. A la llum
del Sagrat Cor, la missió esdevé una
qüestió d'amor, i el risc més gran
d'aquesta missió és que es diguin i es
facin moltes coses, però no és
possible provocar el trobament feliç
amb l'amor de Crist que abraça i
salva.

209. La missió, entesa en la
perspectiva d'irradiar l'amor del Cor
de Crist, requereix missioners
enamorats, que encara es deixin
conquerir per Crist i que no puguin
deixar de transmetre aquest amor
que els ha canviat la vida. Per tant,
els fa mal perdre el temps discutint
temes secundaris o imposant veritats
i regles, perquè la seva principal
preocupació és comunicar el que
viuen i, sobretot, que els altres



puguin percebre la bondat i la
bellesa de l'Amat amb el seu pobre
esforç. ¿No és això el que el passa a
tots els amants? Val la pena prendre
com a exemple les paraules amb què
Dante Alighieri, enamorat, va
intentar expressar aquesta lògica:

«Jo dic que pensant el seu valor

l'amor tan dolç em fa sentir,

que si no perdés el coratge llavors,

parlant, faria que la gent s'enamorés
de mi»[226].

210. Parlar de Crist, amb testimoni o
paraula, perquè els altres no hagin
de fer un gran esforç per estimar-lo,
aquest és el desig més gran d'un
missioner de l'ànima. No hi ha
proselitisme en aquesta dinàmica
d'amor: les paraules de l'amant no
pertorben, no imposen, no obliguen,
només porten els altres a preguntar-
se com és possible aquest amor. Amb



el màxim respecte per la llibertat i la
dignitat de l'altre, l'amant només
espera que li permetin parlar
d'aquesta amistat que omple la seva
vida.

211. Crist et demana, sense faltar en
la prudència i el respecte, que no
t'avergonyeixis de reconèixer la teva
amistat amb Ell. Et demana que
tinguis el coratge de dir als altres que
és bo que l'hagis conegut: «Qui em
reconegui davant dels homes, jo
també el reconeixeré davant el meu
Pare que és al cel» (Mt 10,32). Però
per al cor enamorat no és una
obligació, és una necessitat difícil de
contenir: «Ai de mi si no anuncio
l'Evangeli» (1Co 9,16). «En el meu cor
hi havia un foc ardent, subjectat als
meus ossos; vaig intentar contenir-lo,
però no vaig poder» (Jr 20,9).

En comunió de servei

212. Aquesta missió de comunicar
Crist no s'ha de pensar com si fos



només una cosa entre jo i Ell. Es viu
en comunió amb la pròpia comunitat
i amb l'Església. Si ens allunyem de la
comunitat, també ens allunyarem de
Jesús. Si l’oblidem i no ens en
preocupem, la nostra amistat amb
Jesús es refredarà. Aquest secret no
s'ha d'oblidar mai. L'amor als
germans de la pròpia comunitat –
religiosa, parroquial, diocesana– és
com un combustible que nodreix la
nostra amistat amb Jesús. Els actes
d'amor cap als germans de la
comunitat poden ser la millor
manera, o de vegades l'única
possible, d'expressar l'amor de
Jesucrist als altres. El mateix Senyor
ho va dir: «En això tothom coneixerà
que sou deixebles meus, si us
estimeu els uns als altres» (Jn 13,35).

213. És un amor que esdevé servei
comunitari. No em canso de recordar
que Jesús ho va dir amb molta
claredat: «Tot el que vau fer a un
d'aquests germans meus més petits, a



mi ho vau fer» (Mt 25,40). Et proposa
que el trobis també allà, en cada
germà i germana, sobretot en els més
pobres, menyspreats i abandonats de
la societat. Quina trobada més
bonica!

214. Per tant, si ens dediquem a
ajudar algú, no vol dir que ens
oblidem de Jesús, al contrari, el
trobem d'una altra manera. I quan
intentem aixecar i curar algú, Jesús
és al nostre costat. De fet, és bo
recordar que quan va enviar els seus
deixebles a una missió «el Senyor va
actuar juntament amb ells» (Mc
16,20). Ell és allà, treballant, lluitant i
fent el bé amb nosaltres. D'una
manera misteriosa, és el seu amor el
que es manifesta a través del nostre
servei, és Ell mateix qui parla al món
en aquella llengua que de vegades no
pot tenir paraules.

215. T'envia a difondre la bondat i
t'empeny des de dins. Per això et



crida amb vocació de servei: faràs el
bé com a metge, com a mare, com a
mestre, com a sacerdot. Allà on
siguis, podràs sentir que Ell et crida i
t'envia a viure aquesta missió a la
terra. Ell mateix ens diu: «Jo us
envio» (Lc 10,3). Això forma part de
l'amistat amb Ell. Per tant, perquè
aquesta amistat maduri, has de
deixar-te enviar per Ell per dur a
terme una missió en aquest món,
amb confiança, amb generositat,
amb llibertat, sense por. Si et tanques
a les teves comoditats, això no et
donarà seguretat, sempre
apareixeran les pors, la tristesa, les
angoixes. Qui no compleix la seva
missió en aquesta terra no pot ser
feliç, està frustrat. Així que és millor
que el deixis que t'enviï, que el deixis
que et porti allà on vol. No oblidis
que Ell t'acompanya. No et llença a
l'abisme i et deixa abandonat a les
teves pròpies forces. T'empeny i
t'acompanya. Va prometre i ho fa: «Jo



estic amb vosaltres sempre» (Mt
28,20).

216. D'alguna manera has de ser
missioner, missionera, com ho van
ser els apòstols de Jesús i els primers
deixebles, que van anar a anunciar
l'amor de Déu, van anar a dir que
Crist és viu i val la pena conèixer-lo.
Santa Teresa de l’Infant Jesús ho va
viure com un element essencial de la
seva ofrena a l'Amor misericordiós:
«Volia donar a beure al meu Estimat i
jo mateix em vaig sentir devorada
per la set de les ànimes»[227]. Aquesta
és també la vostra missió. Cadascú ho
fa a la seva manera, i veuràs com
pots ser missioner. Jesús s'ho mereix.
Si tens el coratge, Ell t'il·luminarà.
T'acompanyarà i t'enfortirà, i tindràs
una experiència preciosa que et farà
molt bé. No importa si aconsegueixes
veure resultats, deixa això al Senyor
que treballa en el secret dels cors,
però no deixis d'experimentar



l'alegria d'intentar comunicar l'amor
de Crist als altres.

CONCLUSIÓ

217. El que expressa aquest
document ens permet descobrir que
allò que està escrit a les encícliques
socials Laudato si' i Fratelli tutti no és
estrany al nostre trobament amb
l'amor de Jesucrist, perquè bevent
d'aquest amor ens tornem capaços de
teixir vincles fraterns, per reconèixer
la dignitat de cada ésser humà i per
cuidar junts la nostra llar comuna.

218. Avui tot es compra i es paga, i
sembla que el mateix sentit de la
dignitat depèn de les coses que
s'obtenen amb el poder dels diners.
Només som empesos a acumular,
consumir i distreure'ns, empresonats
per un sistema degradant que no ens
permet mirar més enllà de les
nostres necessitats immediates i
mesquines. L'amor de Crist està fora
d'aquest mecanisme pervers i només



Ell ens pot alliberar d'aquesta febre
en què ja no hi ha lloc per a l'amor
gratuït. És capaç de donar un cor a
aquesta terra i reinventar l'amor on
creiem que la capacitat d'estimar ha
mort per sempre.

219. L'Església també ho necessita,
per no substituir l'amor de Crist per
estructures peribles, obsessions
d'altres temps, adoració de la pròpia
mentalitat, fanatismes de tota mena
que acaben substituint l'amor gratuït
de Déu que allibera, anima, fa
alegrar el cor i nodreix les
comunitats. De la ferida del costat de
Crist continua brollant aquell riu que
no s'esgota mai, que no passa mai,
que sempre s'ofereix de nou als qui
volen estimar. Només el seu amor
farà possible una nova humanitat.

220. Prego el Senyor Jesús perquè del
seu Sant Cor brollin riuades d'aigua
viva per guarir les ferides que ens
causem, per enfortir la nostra



capacitat d'estimar i de servir, per
impulsar-nos a aprendre a caminar
junts cap a un món just, solidari i
fraternal. Això continuarà fins que
celebrem plegats el banquet del
Regne celestial. Allà hi haurà el Crist
ressuscitat, que harmonitzarà totes
les nostres diferències amb la llum
que flueix incessantment del seu Cor
obert. Que sigui sempre beneït!

Donat a Roma, a Sant Pere, el 24
d'octubre de l'any 2024, dotzè del
Pontificat.

Francesc

[1] Bona part de les reflexions
d'aquest primer capítol s’han inspirat
en els escrits inèdits del pare Diego
Fares, S.I. Que el Senyor el tingui en
la seva santa glòria.



[2] Cf. Homer, Il·líada, 21, 441.

[3] Cf. ibid., 10, 244.

[4] Cf. Timeu 65 c-d; 70.

[5] Homilia de la missa matinal a la
Domus Sanctae Marthae, 14 octubre
2016: L'Osservatore Romano, 15
octubre 2016, p. 8.

[6] St. Joan Pau II, Angelus, 2 juliol
2000: L'Osservatore Romano, 3-4
juliol 2000, p. 4.

[7] Id., Catequesi, 8 juny 1994: 
L'Osservatore Romano, 9 de juny de
1994, p. 5.

[8] Els dimonis (1873).

[9] Romano Guardini, El món religiós
de Dostojevskij, Brescia 1980, 236.

[10] Karl Rahner, Alcune tesi per una
teologia della devozione al cuore di
Gesù, a Theologia del Cuore di Cristo,
Roma 1995, 60.



[11] Ibid., 61.

[12] Byung-Chul Han, Heideggers Herz.
Zum Begriff der Stimmung bei Martin
Heidegger, München 1996, 39.

[13] Ibid., 60; cf. 176.

[14] Cf. Id., Eros in agonia, Milà 2019.

[15] Cf. Martin Heidegger,La poesia di
Hölderlin, Milà 1988, 144.

[16] Cf. Michel de Certeau, Lo spazio
del desiderio. Gli “Exercizi spirituali”
di Loyola, a Il parlare angelico: figure
per una poètica della lingua. Secoli
XVI e XVII, Florència 1989, 95-100.

[17] Itinerarium mentis in Deum, VII, 6:
Sant Bonaventura, Itinerario della
mente in Dio, Riconduzione delle Arti
allà Teologia, Roma 1995, 93.

[18] Id., Proemium in I Sent., q. 3: 
Opera Omnia, Quaracchi 1882, vol. 1,
13.



[19] S. John Henry Newman, 
Meditazioni e Preghiere, Milà 2002,
106.

[20] Constitució pastoral Gaudium et
spes, 82.

[21] Ibid., 10.

[22] Ibid., 14.

[23] Cf. Dicasteri per a la Doctrina de la
Fe, Decl. Dignitas Infinita (2 abril
2024), 8. Cf.L'Osservatore Romano, 8
abril 2024.

[24] Constitució pastoral Gaudium et
spes, 26.

[25] Sant Joan Pau II, Angelus, 28 juny
1998: L'Osservatore Romano, 30
juny-1 juliol 1998, p. 7.

[26] Carta encíclica Laudato si' (24
maig 2015), 83: AAS (2015), 880.

[27] Homilia de la missa matinal a la
Domus Sanctae Marthae, 7 juny 2013:



L'Osservatore Romano, 8 juny 2013,
p. 8.

[28] Pius XII, Carta encíclica. Haurietis
Aquas (15 maig 1956), I: AAS 48
(1956), 316.

[29] Pius VI, Constitució Auctorem fidei
(28 agost 1794), 63: DH, 2663.

[30] Lleó XIII, Carta encíclica Annum
Sacrum (25 maig 1899): ASS 31
(1898-99), 649.

[31] Ibid.: «Inest in Sacro Corde
symbolum atque expressa imago
infinitae Iesu Christi caritatis».

[32] Angelus, 9 juny 2013:L'Osservatore
Romano, 10-11 juny 2013, p. 8.

[33] Entenem, doncs, per què l'Església
va prohibir la col·locació a l'altar de
representacions només del cor de
Jesús o de Maria (cf. Resposta de la
Congregació de Ritus al reverend
Charles Lecoq, PSS, 5 abril 1879: 



Decreta authentica Congregationis
Sacrorum Rituum ex actis ejusdem
collecta, vol III, 107-108, n. Fora de la
Litúrgia, "per a la devoció
privada" (ibid.), el simbolisme del cor
es pot utilitzar com a expressió
didàctica, figura estètica o emblema
que ens convida a pensar en l'amor
de Crist, però correm el risc de
prendre el cor com a objecte
d'adoració o diàleg espiritual separat
de la persona de Crist. El 31 de març
de 1887 la Congregació va donar una
altra resposta semblant (ibid.,187, n.
3673).

[34] Concili Ecumènic de Trento, Sess.
XXV, Decret Mandat Sancta Synodus
(3 desembre 1563):DH, 1823.

[35] V Conferència General de
l'Episcopat Llatinoamericà i del
Carib, Document d'Aparecida (29 juny
2007), n. 259.

[36] Carta encíclica Haurietis Aquas (15
maig 1956), I: AAS 48 (1956), 323-324.



[37] Ep. 261, 3: PG 32, 972.

[38] In Io. homil. 63, 2: PG 59, 350.

[39] De fide ad Gratianum, II, 7, 56: PL
16, 594 (ed. 1880).

[40] Enarr. en Ps. 87, 3: PL 37, 1111.

[41] Cf. De fide orth. 3, 6.20: PG 94,
1006.1081.

[42] Olegario González de Cardedal, La
entraña del Cristianismo, Salamanca
2010, 70-71.

[43] Angelus, 1 de juny de 2008: 
L'Osservatore Romano, 2-3 juny 2008,
p. 1.

[44] Pius XII, Carta encíclica. Haurietis
Aquas (15 maig 1956), II: AAS 48
(1956), 327-328.

[45] Ibid., 28: AAS 48 (1956), 343-344.



[46] Benet XVI, Angelus, 1 juny 2008: 
L'Osservatore Romano, 2-3 juny 2008,
p. 1.

[47] Vigili, Const Inter innumeras
sollicitudines (14 maig 553): DH, 420.

[48] Concili Ecumènic d'Efès, Anatemes
de Ciril d'Alexandria, 8: DH, 259.

[49] II Concili Ecumènic de
Constantinoble, Sess. VIII (2 juny
553), Can. 9: DH, 431.

[50] Sant Joan de la Creu, Càntic
espiritual A, vers 22, 4.

[51] Ibid., Estrofa 12.

[52] Ibid., Estrofa 12,1.

[53] «Per a nosaltres hi ha un sol Déu,
el Pare, del qual provenen totes les
coses i nosaltres som per a ell» (1Co
8,6). «Al nostre Déu i Pare sigui la
glòria pels segles dels segles.
Amén" (Fl 4,20). «Beneït sigui el Déu i
Pare de nostre Senyor Jesucrist, el



Pare de la misericòrdia i el Déu de
tota consolació» (2Co 1,3).

[54] Carta Ap. Tertio millennio
adveniente (10 novembre 1994), 49: 
AAS 87 (1995), 35.

[55] Ad Rom., 7: PG 5, 694.

[56] «El món ha de saber que estimo el
Pare» (Jn 14,31). «Jo i el Pare som
u» (Jn 10,30). «Jo estic en el Pare i el
Pare és en mi» (Jn 14,10).

[57] «Me’n vaig al Pare» (pros ton
Patéra: Jn 16,28). «Jo vinc a
vosaltres» (pros se: Jn 17,11).

[58] «Eis ton kolpon tou Patrós».

[59] Adv. Haer., III, 18, 1: PG 7, 932.

[60] In Joh, II, 2: PG 14, 110.

[61] Angelus, 23 juny
2002:L'Osservatore Romano, 24-25
juny 2002, p. 1.



[62] Sant Joan Pau II, Missatge sobre el
centenari de la consagració del
gènere humà al diví Cor de Jesús,
Varsòvia, 11 juny 1999, Solemnitat
del Sagrat Cor de Jesús: L'Osservatore
Romano, 12 juny 1999, pàg. 5.

[63] Id., Angelus, 8 juny 1986, 4: 
L'Osservatore Romano, 9-10 juny
1986, p. 5.

[64] Homilia, Visita al Policlínic
Gemelli i a la Facultat de Medicina de
la Universitat Catòlica del Sagrat Cor,
27 juny 2014: L'Osservatore Romano,
29 juny 2014, p. 7.

[65] Ef 1,5,7; 2,18; 3,12.

[66] Ef 2,5.6; 4.15.

[67] Ef 1,3.4.6.7.11.13.15; 2,10.13.21.22;
3,6.11.21.

[68] Missatge sobre el centenari de la
consagració del gènere humà al diví
Cor de Jesús, Varsòvia, 11 juny 1999,



Solemnitat del Sagrat Cor de Jesús: 
L'Osservatore Romano, 12 juny 1999,
p. 5.

[69] «Quoniamque inest in Sacro Corde
symbolum atque expressa imago
infinitae Iesu Christi caritatis, quae
movet ipsa nos ad amandum mutuo,
ideo consentaneum est dicare se
Cordi eius augustissimo: quod tamen
nihil est aliud quam dedere atque
obligare se Iesu Christo […] . En
alterum hodie oblatum oculis
auspicatissimum divinissimumque
signum: videlicet Cor Iesu
sacratissimum, superimposita cruce,
splendidissimo candore inter
flammas elucens. In eo omnes
collocandae spes: ex eo hominum
petenda atque expectanda
salus" (Carta encíclica Annum
Sacrum [25 maig 1899]: ASS 31
[1898-99], 649; 651).

[70] «En aquell signe tan feliç i en la
forma que n’emana ¿no hi ha potser



continguda tota la substància de la
religió i sobretot la norma d'una vida
més perfecta, com la que guia les
ments per un camí més fàcil per
conèixer íntimament Jesucrist i porta
els cors a estimar-lo amb més ardor i
a imitar-lo amb més generositat?
(Carta encíclica Miserentissimus
Redemptor [8 maig 1928]: AAS 20
(1928), 167.

[71] «És un acte excel·lent de la virtut
de la religió, és a dir, un acte de
submissió i consagració absoluta i
incondicional per part nostra a
l'amor del Diví Redemptor, del qual
el seu Cor traspassat és l'índex més
expressiu i símbol [...]; podem
admirar no sols el símbol sinó també,
per dir-ho així, la síntesi de tot el
misteri de la nostra redempció [....].
Jesucrist va indicar expressament i
repetidament el seu Cor com el
símbol més adequat per estimular els
homes al coneixement i l'estima del
seu amor; i alhora el va constituir



com a senyal i far de misericòrdia i
gràcia per a les necessitats espirituals
de l'Església en els temps
moderns» (Carta encíclica Haurietis
Aquas [15 maig 1956], Proemi; III; IV: 
AAS 48 (1956), 311; 336; 340).

[72] Catequesi, 8 juny 1994, 2: 
L'Osservatore Romano, 9 juny 1994,
p. 5.

[73] Àngelus, 1 juny 2008:L'Osservatore
Romano, 2-3 juny 2008, p. 1.

[74] Carta encíclica Haurietis Aquas (15
maig 1956), IV: AAS 48 (1956), 344.

[75] Vegeu ibid.: AAS 48 (1956), 336.

[76] «El valor de les revelacions
privades és essencialment diferent
de la revelació pública única:
aquesta requereix la nostra fe [...].
Una revelació privada [...] és una
ajuda que s'ofereix, però de la qual
no és obligatori fer ús» (Benet XVI,
Exhortació apostòlica Verbum Domini



[30 setembre 2010], 14: AAS 102
[2010], 696).

[77] Carta encíclica Haurietis Aquas (15
maig 1956), IV: AAS 48 (1956), 340.

[78] Ibid.: AAS 48 (1956), 344.

[79] Ibid.

[80] Exhortació. ap. C'est la confiance
(15 octubre 2023), 20: L'Osservatore
Romano, 16 octubre 2023.

[81] Sta. Teresa de l’Infant Jesús, Ms A,
83vº.

[82] Sta. Maria Faustina Kowalska,
Diari. La Misericordia Divina nella
mia anima (1r quadern, 22 febrer
1931), Città del Vaticano 2021, 74.

[83] Cf. Mišna Sukkâ IV, 5. 9.

[84] Carta al reverend pare Peter-Hans
Kolvenbach, superior general de la
Companyia de Jesús, Paray-le-Monial
(França), 5 octubre 1986: 



L'Osservatore Romano, 7 octubre
1986, p. IX.

[85] Actes dels màrtirs de Lió, a Eusebi
de Cesarea, Hist. Eccles., V, 1, 22: PG
20, 418.

[86] Rufí, V, 1, 22: GCS, Eusebi II, 1, p.
411, 13s.

[87] St. Justí, Dial. 135: PG 6.787.

[88] Novacià, De Trinitate, 29: PL 3,
944. Cf. St. Gregori d'Elvira, Tractatus
Origenis de libris Ss. Scripturarum,
20, París 1900, 210.

[89] St. Ambròs, Expl. Ps. I, 33: PL 14,
983-984.

[90] Vegeu Tractat. in Joann. 61, 6: PL
35,1801.

[91] Epist. ad Rufinum 3, 4.3: PL 22,
334.

[92] Sermones in Cant. 61, 4: PL 183,
1072.



[93] Cf. Expositio altera super Cantica
Canticorum, c. 1: PL 180, 487.

[94] Guillem de Sant Teodoric,De
natura et dignitate amoris, 1: PL 184,
379.

[95] Id., Meditativae Orationes 8, 6: PL
180, 230.

[96] St. Bonaventura, Lignum vitae. De
mysterio passionis, 30:Opuscoli
Spirituali, 3, Roma 1992 (Sancti
Bonaventurae Opera, XIII), 245.

[97] Ibid., 47.

[98] Sta. Gertrudis de Helfta, Legatus
divinae pietatis, IV, 4, 4: SCh, 255, 66.

[99] Leone Dehon, Directoire spirituel
des prêtres du Sacré Cœur de Jésus,
Turnhout 1936, II, cap. VII, n. 141.

[100] Sta. Caterina de Siena, Dialogo
della divina provvidenza, LXXV:
Fiorilli M. – Caramella S. (ed.), Bari
1928, 144.



[101] Cf. per exemple Angelus Walz, De
veneratione divini cordis Iesu in
Ordine Praedicatorum, Roma 1937.

[102] Rafael García Herreros, Vida de
San Juan Eudes, Bogotá 1943, 42.

[103] Lettera a S. Giovanna Francesca di
Chantal, 24 abril 1610: Opere
complete di Francesco di Sales, vol. s,
vol. 8/2: Lettere 1605-1610, Roma
2021, 686.

[104] Sermó del 2n diumenge de
Quaresma, 20 febrer 1622.

[105] Lettera a S. Giovanna Francesca di
Chantal nella Solennità dell’Ascensone
del 1612: St. Francesc de Sales, Tutte
le lettere, vol. II (1611-1618). Roma
1967, 183, lett. n. 781.

[106] Lettera a Maria Amata di Blonay,
18 febrer 1618: ibid., 1056, lett. n.
140.



[107] Lettera a S. Giovanna Francesca di
Chantal, finals de novembre de 1609: 
ibid, 610, lett. n. 552.

[108] Lettera a S. Giovanna Francesca di
Chantal, vers el 25 de febrer de 1610: 
ibid., 654, lett. n. 573.

[109] Entretien XIV, De la simplicité et
prudence religieuse.

[110] Lettera a S. Giovanna Francesca di
Chantal, 10 juny 1611: St Francesc de
Sales, Tutte le lettere, vol. II
(1611-1618), Roma 1967, 56, lett. n.
69.

[111] Sta. Margarida Maria Alacoque, 
Autobiografia, n. 53, Roma 1983, 131.

[112] Ibid.

[113] Ibid., 134.

[114] Cf. Dicasteri per a la Doctrina de
la Fe, Normes per a procedir en el
discerniment dels suposats fenòmens
sobrenaturals, 17 maig 2024, I, A, 12.



[115] Sta. Margarida Maria Alacoque, 
Autobiografia, n. 92, Roma 1983, 180.

[116] Ead., Lettera a Suor de la Barge,
22 octubre 1689: Vita e opere di Sta.
Margherita Maria Alacoque, vol. II,
Roma 1985, 301.

[117] Ead., Autobiografia, n. 53, Op. cit.,
132.

[118] Ibid., n. 55, Op. cit., 134.

[119] St. Claudi de La Colombière, 
Discorso sulla confidenza in Dio:
Discorsi sacri su N.S. Gesù Cristo, su
Maria Vergine Santissima, sui Santi,
sui Novissimi, etc., vol. III, Torí 1913,
484-485.

[120] Id., Retir a Londres, 1-8 febrer
1677.

[121] Id., Exercicis espirituals a Lió,
octubre-novembre 1674.

[122] Cf. St. Charles de Foucauld, Lettre
à Madame de Bondy, 27 abril 1897: a 



Fonds Charles de Foucauld – Archives
Diocésaines Viviers.

[123] Id., Carta a Madame de Bondy, 28
abril 1901: C. de Foucauld, Lettere a
Madame de Bondy. Dalla Trappa a
Tamanrasset, Roma 1968, 73. Cf. 
Carta a Madame de Bondy, 5 abril
1909: «És a través vostre que vaig
conèixer les exposicions del
Santíssim Sagrament, les
benediccions i el Sagrat Cor!»: ibid.,
154.

[124] Carta a Madame de Bondy, 7 abril
1890: C. de Foucauld, Op cit., 29.

[125] Carta a Don Huvelin, 27 juny
1892: C. de Foucauld – Don Huvelin, 
Corrispondenza inedita, Torino-
Leumann 1965, 30.

[126] St. Charles de Foucauld, 
Meditacions sobre l'Antic Testament
(1896-1897), XXX, 1-21: C. de
Foucauld, Chi può resistere a Dio?



Meditazioni sulla la Sacra Scrittura
(1896-1898), Roma 1983, 77-78.

[127] Id., Carta a Don Huvelin, 16 maig
1900: C. de Foucauld – Don Huvelin, 
Corrispondenza inedita, Torino-
Leumann 1965, 132-133.

[128] Id., Diario, 17 maig 1906: Opere
spirituali, Roma 1983, 346.

[129] Sta. Teresa de l’Infant Jesús, Carta
67 a la seva tia Madame Guérin, 18
novembre 1888: Opere complete, Città
del Vaticano 1997, 354.

[130] Ead., Carta 122 a Celina, 14
octubre 1890: Opere complete, 421.

[131] Ead., Poemes 23, “Al Sagrat Cor de
Jesús”, juny i octubre 1895: Opere
complete, 667-668.

[132] Ead., Carta 247, al reverend
Maurice Bellière, 21 juny 1897: Opere
complete, 587.



[133] Ead., Últimes converses. Quadern
groc, 11 juliol 1897: Opere complete,
1014-1015.

[134] Ead., Carta 197, a Sor Maria del
Sagrat Cor, 17 setembre 1896: Opere
completes, 537-538. Això no vol dir
que Teresina no oferís sacrificis,
dolors, angoixes com a forma
d'associar-se amb els sofriments de
Crist, però quan va voler arribar al
fons va tenir cura de no donar a
aquestes ofrenes una importància
que no tenen.

[135] Ead., Carta 142, a Celina, 6 juliol
1893: Opere complete, 451.

[136] Ead., Carta 191, a Lleònia, 12
juliol 1896: Opere complete, 528.

[137] Ead., Carta 226, a P. Roulland, 9
maig 1897: Opere complete, 573.

[138] Ead., Carta 258 al reverend
Maurice Bellière, 18 juliol1897: Opere
complete, 598.



[139] Cf. St. Ignasi de Loiola, Exercicis
espirituals, n. 104.

[140] Ibid., n. 297.

[141] Cf. Carta a Sant Ignasi, 23 gener
1541.

[142] De Vita P. Ignatii et Societatis Iesu
initiis, c. 8, 96, Bilbao-Santander
2021, 147.

[143] St. Ignasi de Loiola, Exercicis
espirituals, 54.

[144] Cf. ibid., 230ss.

[145] XXIII Congregació General de la
Companyia de Jesús, Decret 46, 1: 
Institutum Societatis Iesu, 2,
Florència 1893, 511.

[146] «In Lui solo... la speranza», Milà
1983, 180-181.

[147] Carta al superior general de la
Companyia de Jesús, Paray-le-Monial,
5 octubre 1986.



[148] Conferències als sacerdots de la
missió, 132 (13 agost 1655), «La
pobresa»: Sant Vicenç de Paül, Opere,
vol. 10, Roma 2008, 208.

[149] Conferències a les Filles de la
Caritat, 89 (9 desembre 1657),
«Mortificació, correspondència,
àpats, sortides» (Regles comunes,
articles 24-27): Op. cit., vol. 9, 807.

[150] St. Daniel Comboni, Escrits, 3324:
Daniele Comboni, Gli scritti, Bolonya
1991, 998.

[151] Cf. Homilia a la Missa de
canonització, 18 maig 2003: 
L'Osservatore Romano, 19-20 maig
2003, p. 6.

[152] Carta encíclica Dives in
Misericordia (30 novembre 1980), 13: 
AAS 72 (1980), 1219.

[153] Catequesi, 20 juny 1979: 
L'Osservatore Romano, 22 juny 1979,
p. 1.



[154] Missioners combonians del Cor
de Jesús, Regla de vida, Constitucions
i Direttorio generale, Roma 1988, 3.

[155] Religioses del Sagrat Cor de Jesús
(Societat del Sagrat Cor), 
Constitucions de 1982, 7.

[156] Carta encíclica Miserentissimus
Redemptor (8 maig 1928): AAS 20
(1928), 174.

[157] Catecisme de l'Església Catòlica, n.
1085: «Tot el que és Crist, tot el que
va fer i va patir per tots els homes,
participa de l'eternitat divina i, per
tant, abraça tots els temps i es fa
present en ells».

[158] Pius XI, Carta encíclica. 
Miserentissimus Redemptor (8 maig
1928): AAS 20 (1928), 174.

[159] Homilia a la missa crismal, 28
març 2024: L'Osservatore Romano, 28
març 2024, p. 2.



[160] St. Ignasi de Loiola, Exercicis
espirituals, 203.

[161] Homilia a la missa crismal, 28
març 2024: L'Osservatore Romano, 28
març 2024, p. 2.

[162] Sta. Margarida Maria Alacoque, 
Autobiografia, n. 55, Roma 1983, 134.

[163] Ead., Carta 133, 10: Scritti
autobiografici, Roma 1984, 182-183.

[164] Ead., Autobiografia, n. 92, Op. cit.,
180.

[165] Carta encíclica Annum Sacrum (25
maig 1899): ASS 31 (1898-99), 649.

[166] Julià, Ep. XLIX ad Arsacium
Pontificem Galatiae, Mainz 1828,
90-91.

[167] Ibid.

[168] Dicasteri per a la Doctrina de la
Fe, Decret. Dignitas Infinita (2 abril



2024), 19: L'Osservatore Romano, 8
abril 2024.

[169] Cf. Benet XVI, Carta al Superior
general de la Companyia de Jesús
amb motiu del 50è aniversari de
l'Encíclica Haurietis Aquas (15 maig
2006): AAS 98 (2006), 461.

[170] In Num. homil. 12, 1: PG 12, 657.

[171] Epist. 29, 24: PL 16, 1060.

[172] Adv. Arium 1, 8: PL 8, 1044.

[173] Tractat. a Joannem 32, 4: PL 35,
1643.

[174] In Ev. S. Joannis, cap. VII, lliçó 5.

[175] Pius XII, Carta encíclica. Haurietis
Aquas (15 maig 1956), II: AAS 48
(1956), 321.

[176] Sant Joan Pau II, Carta encíclica. 
Redemptoris Mater (25 març 1987),
38: AAS 79 (1987), 411.



[177] Concili Ecumènic Vaticà II,
Constitució dogmàtica Lumen
gentium, 62.

[178] Ibid., 60.

[179] Sermones super Cant., XX, 4: PL
183, 869.

[180] Introducció a la vida devota, p. III,
c. XXXV: Opere complete di Francisco
di Sales, vol. 3: Filotea. Introduzione
alla vita devota, Roma 2009, 220-221.

[181] Sermó per al XVII diumenge
després de Pentecosta.

[182] Jesús, la seva passió, Recés fet a
Natzaret, 5-15 novembre 1987: C. de
Foucauld, La vita nascosta. Ritiri a
Terra Santa (1897-1900), Roma 1974,
72.

[183] Des del 19 de març de 1902 totes
les seves cartes anaven encapçalades
amb les paraules Jesus Caritas



separades per un cor coronat per la
creu.

[184] Carta a Don Huvelin, 15 juliol
1904: Opere spirituali, Roma 1983,
633.

[185] Carta a Dom Martin, 25 gener
1903: C. de Foucauld, «Cette chère
dernière place». Lettres à mes frères
de la Trappe, París 2012, 311.

[186] Citat a René Voillaume, Les
fraternités du Père de Foucauld, París,
1946, 173.

[187] Meditacions dels Sants Evangelis
sobre els passatges relatius a quinze
virtuts, Natzaret 1897-1898, Caritat
77 (Mt 20,28) : C. de Foucauld, 
Meditazioni sul passi dei vangeli
relativi a Dio solo, fede, speranza,
carità (1897 -1898),Roma 1973, 325.

[188] Ibid., Caritat 90 (Mt 27,30): Op.
cit., 338.



[189] H. Huvelin, Quelques directeurs
d'âmes au XVII siècle, París 1911, 97.

[190] Cf. Conferències a les Filles de la
Caritat, 85 (11 novembre 1657),
«Servei als malalts, cura de la
salut» (Regles comunes, articles
12-16): St. Vincenç de Paül, Opere,
vol. 9, Roma 2008, 757.

[191] Constitucions i Estatuts de la
Congregació de la Missió.

[192] Carta al superior general de la
Companyia de Jesús (Paray-le-Monial,
5 octubre 1986): L'Osservatore
Romano, 6 octubre 1986, p. 7.

[193] St. Joan Pau II, Exhortació. ap.
postsin. Reconciliatio et Paenitentia (2
desembre 1984), 16: AAS 77 (1985),
215.

[194] Cf. Id., Carta enc. Sollicitudo rei
socialis (30 desembre 1987), 36: AAS
80 (1988), 561-562.



[195] Id., Carta enc. Centesimus annus
(1 maig 1991), 41: AAS 83 (1991),
844-845.

[196] Catecisme de l'Església Catòlica, n.
1888.

[197] Cf. Catequesi, 8 juny 1994, 2: 
L'Osservatore Romano, 9 juny 1994,
p. 5.

[198] Discurs als participants al
col·loqui internacional «Réparer
l'irréparable», en el 350è aniversari
de les aparicions de Jesús a Paray-le-
Monial, 4 maig 2024: L'Osservatore
Romano, 4 maig 2024, p. 12.

[199] Ibid.

[200] Homilia de la missa matinal a la
Domus Sanctae Marthae, 6 març
2018: L'Osservatore Romano, 5-6
març 2018, p. 8.

[201] Discurs als participants al
col·loqui internacional «Réparer



l'irréparable», en el 350è aniversari
de les aparicions de Jesús a Paray-le-
Monial, 4 maig 2024: L'Osservatore
Romano, 4 maig 2024, p. 12.

[202] Homilia a la missa crismal, 28 de
març de 2024: L'Osservatore Romano,
28 març 2024, p. 2.

[203] Ibid.

[204] Ibid.

[205] Carta encíclica Laudato si' (24
maig 2015), 80: AAS 107 (2015), 879.

[206] Catecisme de l'Església Catòlica, n.
1085.

[207] Ibid., n. 268.

[208] Autobiografia, n. 53, Roma 1983,
131.

[209] Santa Teresa de l’Infant Jesús, Ms
A, 84r°: Opere complete, Roma 1997,
209-210.



[210] Ibid.: Op. cit., 210.

[211] Ibid.

[212] Ead., Ms A, 83v°: Op. cit., 209; cf. 
Carta 226 al P. Adolfo Roulland, 9
maig 1897: Op. cit. 572.

[213] Ead., Ofrena de mi mateix com a
víctima de l'Holocaust a l'amor
misericordiós del Bon Déu, 2r°-2v°:
Op. cit., 943.

[214] Ead., Ms B, 3v°: Op. cit., 223.

[215] Ead., Carta 186, a Lleònia, 11 abril
1896: Op. cit., 521.

[216] Ead. Carta 258, al reverend
Maurice Bellière, 18 juliol 1897, 2r°:
Op. cit., 598.

[217] Cf. Pius XI, Carta encíclica. 
Miserentissimus Redemptor (8 maig
1928): AAS 20 (1928), 169.

[218] Ibid.



[219] Sant Joan Pau II, Catequesi, 20
juny 1979: L'Osservatore Romano, 22
juny 1979, p. 1.

[220] Homilia de la missa matinal a la
Domus Sanctae Marthae, 27 juny
2014: L'Osservatore Romano, 28 juny
2014, p. 8.

[221] Missatge sobre el centenari de la
consagració del gènere humà al Cor
diví de Jesús, Varsòvia, 11 de juny de
1999, Solemnitat del Sagrat Cor de
Jesús: L'Osservatore Romano, 12 juny
1999, p. 5.

[222] Ibid.

[223] Carta a l'arquebisbe de Lió amb
motiu del pelegrinatge a Paray-le-
Monial, pel centenari de la
consagració del gènere humà al diví
Cor de Jesús, 4 juny 1999: 
L'Osservatore Romano, 12 juny 1999,
pàg. 4.



[224] Conferències als sacerdots de la
missió, 135 (22 agost 1655),
«Repetició de l'oració»: Sant Vicenç
de Paül, Opere, vol. 10, Roma 2008,
237-238.

[225] Carta Diserti interpretes (25 maig
1965), 4: Enchiridion della Vita
consecrata, Bolonya-Milà 2001, n.
3809.

[226] Vita Nova, XIX, 5-6.

[227] Ms A, 45v°: Opere complete, Roma
1997, 146.

Traducció del P. Bernabé Dalmau

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/enciclica-del-
papa-francesc-dilexit-nos-sobre-el-

sagrat-cor-de-jesus/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/enciclica-del-papa-francesc-dilexit-nos-sobre-el-sagrat-cor-de-jesus/
https://opusdei.org/ca-ad/article/enciclica-del-papa-francesc-dilexit-nos-sobre-el-sagrat-cor-de-jesus/
https://opusdei.org/ca-ad/article/enciclica-del-papa-francesc-dilexit-nos-sobre-el-sagrat-cor-de-jesus/
https://opusdei.org/ca-ad/article/enciclica-del-papa-francesc-dilexit-nos-sobre-el-sagrat-cor-de-jesus/

	«Dilexit nos»: audiollibre i llibre electrònic

