
opusdei.org

El silenci d’una
ànima
contemplativa: el
temps de la tarda i
de la nit

El costum del temps de treball
de la tarda i del temps de la nit
ens pot ajudar a recollir els
sentits per entaular un diàleg
sense soroll de paraules amb el
Senyor.

17/01/2025



Acaba d’arribar a orelles de Jesús la
notícia de la mort del seu cosí Joan el
Baptista. Està dolgut i busca allunyar-
se «cap a un lloc despoblat» (Mt 14,
13). Tanmateix, en veure la gran
multitud que el segueix, s’omple de
compassió. Decideix llavors canviar
de plans. A més de curar els malalts,
fa la multiplicació dels pans i dels
peixos, perquè la gent no torni
famolenca a casa seva. Només al
final de la tarda, després
d’acomiadar l’últim dels presents,
troba aquell moment d’intimitat amb
el seu Pare que tant desitjava.
L’evangelista assenyala que fins i tot
«al vespre encara era allà tot sol» (Mt
14, 23).

Aquesta actitud del Senyor «ens
indica que ens hem d’aturar, viure
moments d’intimitat amb Déu,
“apartar-nos” de la bullícia de cada
dia, per escoltar, per anar a l’arrel
que sosté i alimenta la vida».[1] És un
recolliment que va més enllà del



descans lògic després d’una jornada
atrafegada; es tracta, més aviat, del
desig d’entrar en diàleg exclusiu amb
el seu Pare.

També sant Josepmaria sentia la
necessitat d’aquesta «beneïda
solitud»[2] per alimentar la seva vida
espiritual. Per això va concretar que
a l’Obra es visqués el costum del
temps de la nit i del temps de treball
de la tarda: dos moments per
«recollir els sentits i les potències —
que potser caminaven dispersos en
les altres ocupacions—, i així centrar-
los en un diàleg íntim amb l’Hoste
diví que habita al santuari del cor».[3]

En el temps de la tarda, aquesta
conversa es dirigirà més aviat al
compliment del treball fet per amor
al Senyor i als altres; el de la nit, en
canvi, estarà més enfocat a parlar
amb Déu de la nostra jornada i a
revifar el desig de rebre’l en la
Comunió l’endemà.



Certament, la manera en què es
viuen aquests dos costums dependrà
de les circumstàncies de cadascú,
com poden ser el ritme de la seva
llar, el lloc on resideix o el tipus de
treball que fa. De fet, ens pot passar,
com a Jesús, que hàgim
d’interrompre aquest recolliment
davant de les necessitats dels altres:
un fill que mereix atenció especial,
un germà que necessita conversar
per desconnectar o desfogar-se, un
desplaçament amb un grup de
col·legues, un amic que ens busca...
Per això, no sempre serà possible
aconseguir el silenci exterior.
Tanmateix, sempre podem conrear el
desig, propi d’una persona
enamorada, d’establir un diàleg
íntim amb el Senyor i intentar sentir-
nos acompanyats per ell enmig de les
ocupacions i en ocasió de la trobada
de les persones que posa al nostre
costat. «Els fills de Déu hem de ser
contemplatius —deia sant
Josepmaria—: persones que, enmig



del brogit de la multitud, sabem
trobar el silenci de l’ànima en
col·loqui permanent amb el Senyor: i
mirar-lo com es mira un Pare, com es
mira un Amic, a qui s’estima amb
bogeria».[4]

Oració i treball: la mateixa
realitat

El fundador de l’Opus Dei, en una de
les seves Cartes, escrivia: «Part
essencial d’aquesta obra —la
santificació del treball ordinari— que
Déu ens ha encomanat és la bona
realització del treball mateix, la
perfecció també humana, el bon
compliment de totes les obligacions
professionals i socials».[5] Per aquesta
raó, a l’hora de comentar el temps de
treball de la tarda, sant Josepmaria
suggeria evitar la dispersió en moltes
activitats soltes i intensificar les
mortificacions «que facilitin el
compliment intens, fidel, acabat i
amorós del nostre treball ordinari»,[6]



és a dir, que la prioritat d’aquest
costum és crear l’ambient propici per
exercir un bon treball, condició
primera per santificar-lo i poder-lo
oferir al Senyor. «Una persona
piadosa, amb una pietat sense
beateria, compleix el seu deure
professional amb perfecció, perquè
sap que aquest treball és pregària
elevada a Déu».[7]

En aquest sentit, l’esforç per viure el
silenci pot ser un bon aliat per viure
el treball de la tarda i dur a terme
amb professionalitat la nostra tasca.
Aquest silenci, de vegades, no
consistirà tant en l’absència de
sorolls externs, ja que les
circumstàncies no sempre ho faran
possible; es tracta, sobretot, de dur a
terme les nostres ocupacions amb la
serenitat i la concentració que cada
ofici exigeix. «Moltes vegades estem
fent una feina i quan acabem de
seguida busquem el mòbil per fer
una altra cosa, sempre estem així. I



això no ajuda, això ens fa caure en la
superficialitat. La profunditat del cor
creix amb el silenci».[8] La multitasca,
la pressa i la cerca d’estímuls que
distreguin ens omplen d’un soroll
intern que ens dificulten treballar bé
i, per tant, santificar-nos amb aquest
treball. En canvi, dirigir tota la
nostra atenció al que tenim entre
mans, sabent-nos mirats amb amor
pel Senyor en cada moment,
facilitarà que amb el nostre treball
puguem donar glòria a Déu.

L’esperit contemplatiu —el desig de
convertir en oració tot el nostre dia—
no ens aparta de les nostres
responsabilitats. Més aviat ens
impulsa a fer bé cada tasca concreta
per amor a Déu i servei als altres.
Així és com aquesta ocupació, que
humanament pot passar
desapercebuda, adquireix un sentit
diví, d’eternitat, ja que s’entra en
diàleg amb el Senyor. Sant
Josepmaria solia repetir que ell no



distingia «entre l’oració i el treball:
tot és contemplació i apostolat».[9] I el
beat Àlvar, comentant aquesta idea,
deia que el nostre fundador «no sap
quan resa i quan treballa, perquè per
a ell les dues coses estan en el mateix
pla i es confonen en una de sola».[10]

Viure d’aquesta manera el temps de
treball de la tarda serà, per dir-ho
així, un bon camp d’entrenament per
estendre aquest esperit contemplatiu
les vint-i-quatre hores del dia. Així,
qualsevol tasca no «ens treu el
pensament de Déu: ens reforça el
desig de fer-ho tot per ell, de viure
per ell, amb ell, en ell».[11] Fins i tot
quan aquest temps no el dediquem
pròpiament al treball —ja que potser
ja hem acabat la nostra jornada o
etapa laboral o bé és un dia de
descans—, podem dur a terme
qualsevol activitat i buscar el silenci
interior i un recolliment
contemplatiu. Així preparem el
terreny per a l’oració de la tarda



d’aquell dia, de manera que hi
puguem arribar sense gaire agitació
interior i amb el cap i el cor en el
Senyor, a qui ens hem procurat
dirigir les hores precedents.

Per això, l’oració mental serà, al cap i
a la fi, una prolongació del diàleg que
hem mantingut amb el Senyor
durant tot el dia i, de manera més
intensa, durant el temps de la tarda.
Gràcies a aquelles estones de
meditació «sabrem convertir la
nostra jornada, amb naturalitat i
sense espectacle, en una contínua
lloança a Déu. Ens mantindrem en la
seva presència, com ho fan els
enamorats en dirigir el pensament a
la persona que estimen».[12]

Un silenci que s’assaboreix

Fa dos anys que la residència DYA
funciona. Sant Josepmaria, que fins
aleshores carregava amb tot el pes de
les activitats de formació amb gent



jove, demana que alguns dels seus
fills l’ajudin en aquesta tasca. Per
això, decideix escriure una instrucció
que els faciliti la seva preparació i
reculli algunes idees que inspirin el
treball apostòlic amb els nois de sant
Rafael. Entre els trets que considera
important fomentar a la residència,
assenyala l’amor al silenci: «Els
nostres estudiants no oblidaran que
el seu silenci és: l’oració, el treball i el
descans dels altres. Després del
comentari, a la nit, hi haurà silenci
major fins després de la Missa de
l’endemà».[13] Sant Josepmaria
considerava aquest silenci no com
una qüestió de disciplina o ordre,
sinó sobretot com un pulmó per a
l’oració i la Missa de l’endemà:
«S’assaboreix, es fa indispensable».[14]

Moltes vegades podem pensar que
necessitem alçar la veu perquè algú
ens escolti. Creiem que només així
serem capaços de cridar la seva
atenció o exposar la nostra opinió de



manera més atractiva. Déu, en canvi,
actua al revés. «Mentre un silenci
tranquil embolcallava l’univers i la
nit era al bell mig de la seva cursa —
recull el llibre de la Saviesa—, la teva
paraula totpoderosa, deixant els
trons reials, es va llançar des del cel
com un guerrer implacable al mig
del país destinat a l’extermini» (Sv
18, 14-15). Va ser en la tranquil·litat
del portal, i no en l’atrafegament de
la fonda, on Déu es va fer nen.
Davant l’estil de vida marcat per
l’estímul constant, Jesús ens demana
buscar el silenci i apartar-nos del
soroll.

Potser un dia ens ha passat alguna
cosa que ens ha contrariat. No
n’acabem d’entendre el sentit i
marxem a dormir inquiets o
preocupats. Altres vegades passarà el
contrari: arribem a la nit satisfets per
com ha anat la jornada o joiosos amb
una alegria. De tot això podem
meditar amb el Senyor en el temps



de la nit, recorrent amb ell els
sentiments que han ocupat el nostre
cor. Aquests sorolls, problemes que
no enteníem, es transformen en una
melodia al compàs d’altres sons
d’aquella jornada. També el que ens
ha donat alegria adquireix un sentit
més ampli: no és una bona nota
aïllada, sinó que forma part de la
cançó de la nostra entrega. I aquesta
és una melodia que no imposem
nosaltres mateixos segons les nostres
expectatives, sinó que és fruit
d’escoltar en el silenci el que Déu ens
vol dir.

Deia un filòsof que «tota la desgràcia
dels homes ve d’una sola cosa: no
saber-se quedar tranquils en una
habitació».[15] El temps de la nit ens
endinsa en l’habitació més profunda
de nosaltres mateixos: aquella «en
què passen les coses de molt secret
entre Déu i l’ànima»,[16] és a dir, ens
allunya de la superficialitat i obre
«un espai interior en el més íntim de



nosaltres mateixos, per fer que hi
habiti Déu, perquè la seva paraula
estigui en nosaltres, perquè l’amor a
ell arreli en la nostra ment i en el
nostre cor, i animi la nostra vida».[17]

Per això, aquest costum ens pot
ajudar a créixer en l’afany per viure
al costat de Jesús. Al cap i a la fi,
aquest és el tresor pel qual ho hem
venut tot (cf. Mt 13, 44). El cor
necessita aquesta solitud per
purificar-se, per nodrir-se de l’única
passió que l’allibera dels lligams.
Aquest ideal troba la seva expressió
en l’oració i en la Missa de l’endemà.
De la mateixa manera que ens
il·lusionem humanament quan
s’apropa quelcom que fa temps que
esperem, en el temps de la nit podem
revifar el desig d’arribar a aquesta
doble cita amb Déu. Un desig que va
més enllà de les ganes que venen i
van: és una gràcia que ens dona el
Senyor i que informa la nostra
existència. Per això sant Josepmaria



va sentir com una necessitat aquest
moment: era l’ocasió per alimentar
l’ideal que movia la seva vida, allò
que Déu havia posat al seu cor. Es
tracta, en definitiva, de la mateixa
actitud de Jesús, que després d’un dia
atrafegat anhelava estar tot sol amb
el seu Pare.

* * *

Probablement, Jesús aprendria a
valorar aquelles estones de silenci a
la llar de Natzaret. En efecte, de sant
Josep no es recull cap paraula en
l’Evangeli: era un home que donava
més importància a l’escolta. I gràcies
a aquesta actitud atenta va saber
reconèixer la veu de Déu, per mitjà
de l’àngel (cf. Mt 1, 20-24). Maria
meditava al seu cor tot el que
passava: tant la meravella que va
envoltar el naixement del seu Fill (cf.
Lc 2, 19) com el no comprendre la
resposta que li va donar quan el va
trobar al temple (cf. Lc 2, 51).



Necessitava assaborir aquests
esdeveniments, descobrir la melodia
que Déu estava preparant amb el que
l’omplia de goig i amb el que no
acabava d’entendre. Jesús només
començarà la seva vida pública
després de trenta anys ocult. Un
temps de treball i de silenci, en el
qual va anar creixent «en
enteniment i tenia el favor de Déu i
dels homes» (Lc 2, 52).

José María Álvarez de Toledo

[1] Benet XVI, Audiència, 7.III.2012.

[2] Cf. Camí, núm. 304.

[3] Mons. Xavier Echevarría, Cartas de
familia (IV), 1.IX.1997, núm. 222.

[4] Forja, núm. 738.



[5] Sant Josepmaria, Carta 24, núm.
18.

[6] Sant Josepmaria, Crònica, 1967, p.
788.

[7] Forja, núm. 739.

[8] Papa Francesc, Audiència, 15.XII.
2021.

[9] Instrucció 19.III.1934, nota 35.

[10] Beat Àlvar, comentari a Instrucció
8.XII.1941, nota 38.

[11] En diálogo con el Señor, núm. 212.

[12] És Crist que passa, núm. 119.

[13] Instrucció 9.I.1935, núm. 169.

[14] Ibídem, nota 115.

[15] Pascal, Pensamientos, núm. 139.

[16] Santa Teresa de Jesús, Las
moradas, I, núm. 14.



[17] Benet XVI, Audiència, 7.III.2012.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/el-silenci-
duna-anima-contemplativa-el-temps-de-

la-tarda-i-de-la-nit/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/el-silenci-duna-anima-contemplativa-el-temps-de-la-tarda-i-de-la-nit/
https://opusdei.org/ca-ad/article/el-silenci-duna-anima-contemplativa-el-temps-de-la-tarda-i-de-la-nit/
https://opusdei.org/ca-ad/article/el-silenci-duna-anima-contemplativa-el-temps-de-la-tarda-i-de-la-nit/
https://opusdei.org/ca-ad/article/el-silenci-duna-anima-contemplativa-el-temps-de-la-tarda-i-de-la-nit/

	El silenci d’una ànima contemplativa: el temps de la tarda i de la nit
	Oració i treball: la mateixa realitat
	Un silenci que s’assaboreix


