
opusdei.org

Dona-li gràcies per
tot, perquè tot és bo!

Donar gràcies a Déu, davant de
les coses petites de cada dia,
davant del que és bo i del que
és dolent, és saber-se sempre
estimat per Ell: gràcies per ser
aquí al meu costat; gràcies
perquè això t’importa.

11/06/2018

Encertar amb la vida: trobar el que
és essencial, apreciar el que val,
veure venir el que és dolent, deixar
passar el que és irrellevant. «Si la
riquesa és un bé desitjable en la vida,



què hi pot haver de més ric que la
Saviesa que fa totes les coses?» (Sv 8,
5). La saviesa no té preu: tots la
voldrien per si mateix. És un saber
que no té a veure amb les lletres,
sinó amb el sabor, amb la capacitat
de percebre com sap el bé. Ho
expressa de manera precisa el terme 
sapientia, traducció del grec sophia
als llibres sapiencials. En el seu
significat originari, sapientia denota
bon gust, bon olfacte. El savi té un
paladar per assaborir el que és bo. 
Da nobis recta sapere, demanem a
Déu, amb una antiga oració:[1] fes
que assaborim el que és bo.

L’Escriptura presenta aquesta saviesa
com un coneixement natural, que
brolla amb facilitat: «es deixa veure
fàcilment del qui l’estima, es deixa
trobar del qui la cerca. Aviat es fa
conèixer al qui la desitja. Qui matina
per trobar-la no s’haurà de cansar
gaire: la trobarà asseguda a la seva
porta» (Sv 6, 12-14). No obstant això,



per adquirir aquesta connaturalitat
cal buscar-la, desitjar-la, matinar per
ella. Amb paciència, amb la
insistència del salm: «Tu ets el meu
Déu, Senyor; a l’alba et cerco. / Tot jo
tinc set de tu, / per tu es desviu el
meu cor / en terra eixuta,
assedegada, sense aigua» (Sl 63, 2). I
aquesta cerca és la tasca d’una vida.
Per això, la saviesa va arribant
també amb els anys. La saviesa, ho
ha dit el Papa tantes vegades, fent-se
eco del Siràcida (cf. Sir 8, 9), és molt
pròpia dels ancians: ells són «la
reserva de saviesa del nostre poble».
[2] És cert que l’edat també pot
implicar inconvenients com
l’arrelament d’alguns defectes del
caràcter, certa resistència a acceptar
les pròpies limitacions o dificultat
per comprendre els joves. Però per
sobre de tot això, acostuma a brillar
la capacitat d’apreciar, d’assaborir, el
que és veritablement important. I
això és, al cap i a la fi, la veritable
saviesa.



A aquest saber es referia sant
Josepmaria en una ocasió, parlant a
un grup de fidels de l’Obra: «Quan
passin trenta anys, mirareu enrere i
us meravellareu. I no tindreu més
remei que acabar la vida agraint,
agraint…».[3] Al cap dels anys
queden, sobretot, motius
d’agraïment. Es desdibuixen els
contorns afilats de problemes i
dificultats que potser en el seu
moment ens van agitar fortament, i
es passa a veure’ls amb uns altres
ulls, fins i tot amb cert humor.
S’adquireix la perspectiva per veure
com Déu l’ha anat portant a un, així
com també ha anat donant la volta
als seus errors, com s’ha servit dels
seus esforços... Els qui convivien
amb el beat Àlvar recorden la
freqüència i la senzillesa amb què
deia: «gràcies a Déu». Aquesta
convicció que un només pot agrair
recull, doncs, un element essencial
de la veritable saviesa. La que Déu va
fent créixer en l’ànima dels qui el



busquen, i que poden dir, fins i tot
abans d’arribar a la vellesa: «Complir
els teus preceptes em fa més assenyat
que els ancians» ( Sl 119, 100).

Tot és bo

Des de les estretors i angoixes del seu
amagatall a la legació d’Hondures,
sant Josepmaria escrivia el 1937 als
fidels de l’Obra que estaven
escampats per Madrid: «Molt d’ànim,
eh? Procureu que tothom estigui
content: tot és per a bé: tot és bo».[4]
La mateixa tònica té una altra carta,
escrita al cap d’un mes, als que eren
a València: «Que us animeu. Que us
alegreu si, naturalment, us heu
entristit. Tot és per a bé».[5]

Tot és bo, tot és per a bé. En aquestes
paraules es transparenten dos textos
de l’Escriptura. D’una banda, el 
crescendo d’alegria de Déu durant la
creació, que desemboca en la
conclusió que «tot el que havia fet
(...) era molt bo» (Gn 1, 31). D’altra



banda, aquella màxima de sant Pau
―«Déu ho disposa tot en bé dels qui
l’estimen» (Rm 8, 28)― que sant
Josepmaria condensava en una
exclamació: «omnia in bonum!» Uns
anys abans, el Nadal del 1931,
aquestes dues fibres de l’Escriptura
s’entreteixien en una anotació que
més tard donaria lloc a un punt de 
Camí. Tot és bo, tot és per a bé. El
reconeixement per les coses bones i
l’esperança que Déu sabrà treure un
bé del que sembla dolent:

Acostuma’t a enlairar el cor a Déu, en
acció de gràcies, moltes vegades al
dia. ―Perquè et dona això i allò.
―Perquè t’han menyspreat.
―Perquè no tens allò que necessites
o bé perquè ho tens.

Perquè ha fet tan bonica la seva
Mare, que també és Mare teva.
―Perquè ha creat el Sol i la Lluna i
aquella bestiola i aquella altra
planta. ―Perquè va fer aquell home



eloqüent i a tu et va fer curt de
llengua...

Dona-li gràcies per tot, perquè tot és
bo.[6]

Com es pot observar a simple vista, la
seqüència dels motius d’agraïment
no segueix cap ordre particular: si tot
és bo, ho és la primera cosa que se’ns
presenta, i la següent, i l’altra... totes
són motius d’agraïment. «Perquè ha
creat el Sol i la Lluna i aquella
bestiola i aquella altra planta». Mira
on vulguis, sembla que ens digui sant
Josepmaria: només trobaràs motius
d’agraïment. Es reflecteix en
aquestes línies, en fi, una admiració
que es desborda davant de la bondat
de Déu; una sorpresa que recorda el
càntic de les criatures de sant
Francesc, en què també tot és motiu
d’agraïment: «Lloat sigueu, Senyor
meu, per la germana lluna i les
estrelles (...). Lloat sigueu, Senyor
meu, pel germà vent i per l’aire, i el



núvol i el cel serè, i tot temps, per
tots ells a les vostres criatures doneu
aliment (...). Lloat sigueu, Senyor
meu, per aquells que perdonen pel
teu amor».[7]

«Perquè et dona això i allò». Quantes
coses ens dona Déu, i com de
fàcilment ens hi acostumem. La
salut, a la qual s’ha anomenat «el
silenci dels òrgans», és potser un
exemple paradigmàtic: sol passar
que la donem per descomptada fins
que el cos es comença a fer notar; i
potser només llavors valorem, per la
seva absència, el que teníem.
L’agraïment consisteix aquí, en part,
a avançar-se; a afinar l’oïda per
percebre el silenci, la discreció amb
què Déu ens dona tantes coses. «Les
misericòrdies de Déu ens
acompanyen dia a dia. N’hi ha prou
amb tenir el cor vigilant per poder-
les percebre. Som molt propensos a
notar només la fatiga diària (...). Però
si obrim el nostre cor, llavors, encara



que hi estiguem submergits, podem
constatar contínuament com n’és de
bo Déu amb nosaltres; com pensa en
nosaltres precisament en les petites
coses, i ens ajuda així a assolir les
grans».[8]

Seria empetitir aquest agraïment
pensar que es tracta simplement de
la resposta a un deute de gratitud. És
molt més: precisament perquè
consisteix a assaborir el que és bo,
agrair a Déu és gaudir amb Ell de les
coses bones que ens dona, perquè en
companyia de les persones estimades
sempre es gaudeix més. Fins i tot el
que és més prosaic pot ser llavors
motiu per passar-ho bé; per no
prendre’s massa seriosament; per
descobrir l’alegria de viure «al mig
de les petites coses de la vida
quotidiana, com a resposta a la
invitació afectuosa del nostre Pare
Déu: «Fill meu, en la mesura que
puguis, tracta’t bé (...) No et privis del
bon dia que passa» (Sir 14, 11-14).



Quanta tendresa paterna s’intueix
darrere d’aquestes paraules!».[9]

Tot és per a bé

Recordar d’agrair les coses bones que
Déu ens dona és ja en si mateix un
repte. Què podem dir de les coses
menys agradables? «Perquè t’han
menyspreat»: perquè t’han tractat
amb fredor, amb indiferència;
perquè t’han humiliat; perquè no
han valorat els teus esforços...
«Perquè no tens allò que necessites o
bé perquè ho tens». És si més no
sorprenent la tranquil·litat amb què 
tenir i no tenir apareixen aquí amb el
mateix signe. Realment és possible
agrair a Déu la falta de salut, treball,
tranquil·litat? Donar gràcies perquè
et falta temps ―quantes vegades això
ens fa patir―; perquè et falten els
ànims, les forces, les idees; perquè
això o allò t’ha sortit malament...
Doncs sí: també llavors, ens diu sant
Josepmaria, dona gràcies a Déu.



Aquesta actitud ens torna a les
contradiccions que sant Josepmaria
travessava quan escrivia aquestes
cartes des de la legació d’Hondures i
al context de patiment del qual va
sorgir l’anotació que hi ha a l’origen
d’aquest punt de Camí.[10] La
invitació a agrair el que és dolent, que
apareix de manera més explícita
unes pàgines més endavant, té
l’origen en una anotació de cinc dies
abans: «Paradoxes d’una ànima
petita —Quan Jesús t’enviï coses que
el món diu bones, plora dins del teu
cor, considerant la bondat d’Ell i la
malícia teva: quan Jesús t’enviï coses
que la gent qualifica de dolentes,
alegra’t dins el cor, perquè Ell et
dona sempre allò que convé i llavors
és l’hora bona d’estimar la Creu.[11]

Malgrat la seva proximitat en el
temps, aquesta consideració se situa
en el marc d’un altre capítol de Camí,
un dels dos que versen sobre la
infantesa espiritual. Surt així a la



llum una clau des de la qual es pot
comprendre el clima espiritual
d’aquesta disposició a donar gràcies
a Déu «per tot, perquè tot és bo». Si
l’agraïment és un signe de la saviesa
que acompanya l’edat i la proximitat
amb Déu, només sorgeix on hi ha
una actitud d’«abandonament
esperançat»[12] a les mans de Déu;
una actitud que sant Josepmaria va
descobrir per la via de la infantesa
espiritual: «Has vist l’agraïment dels
nens? —Imita’ls tot dient, com ells, a
Jesús, davant les coses favorables i
les adverses: «Que bo que ets! Que
bo!...».[13]

Agrair el que és dolent no és, sens
dubte, quelcom que sorgeixi
espontàniament. De fet, al principi
pot semblar fins i tot un xic teatral o
ingenu: com si neguéssim la realitat,
com si busquéssim consolació en...
un conte per a nens. Tanmateix,
agrair en aquestes situacions no és
deixar-hi de veure, sinó veure-hi més



enllà. Ens resistim a agrair perquè
percebem la pèrdua, la contrarietat,
l’esquinç. La nostra mirada està
encara molt enganxada a la terra,
com li passa al nen a qui li sembla
que s’enfonsa el món perquè se li ha
trencat una joguina, perquè ha
ensopegat o perquè volia continuar
jugant. En el moment és un petit
drama, però al cap de poca estona
segurament li passa. «En la vida
interior, ens convé a tots ésser (...)
com aquests petitons, que semblen
de goma, que frueixen fins i tot amb
les patacades, ja que de seguida
s’aixequen i reprenen les corredisses;
i tampoc no els manca —quan cal—
el consol dels pares».[14]

L’agraïment del que ens parla sant
Josepmaria no és una espècie de capa
que cobreix el que és desagradable,
com per art de màgia, sinó un gest
pel qual aixequem la mirada al
nostre Pare Déu, que ens somriu.
S’obre pas així a la confiança, un



abandonament que posa en un segon
pla la contrarietat, encara que ens
continuï pesant. Agrair quan alguna
cosa ens fa mal significa acceptar: 
«La millor manera d’expressar
gratitud a Déu i a les persones és
acceptar-ho tot amb alegria».[15]
Segurament el primer que surt no és
un crit d’alegria; sinó potser tot el
contrari. Tot i així, encara que
l’ànima es rebel·li, agrair: «Senyor,
no és possible... no pot ser... però
gràcies»; acceptar: «jo voldria tenir
més temps, més força... jo voldria
que aquesta persona em tractés
millor... jo voldria no tenir aquesta
dificultat, aquest defecte. Però Tu en
saps més». Demanarem a Déu que
arregli les coses com ens sembla que
haurien de ser, però des de la
serenitat que Ell sap el que fa, i que
treu béns d’on potser només veiem
mals.

Agrair el que és dolent, sempre amb
paraules de la mateixa temporada



del «gràcies per tot», suposa «creure
com creuen els nens, estimar com
estimen els nens, abandonar-se com
s’abandonen els nens».[16] Més enllà
de la manera particular que prengui
aquest abandonament en la vida
interior de cadascú, aquesta actitud
delinea la convicció que davant de
Déu som molt petits, i que així són les
nostres coses. I, malgrat això, a Déu li
importen, i més que a ningú al món.
D’aquí sorgeix en realitat l’agraïment
de saber-se estimat: gràcies per ser
aquí al meu costat; gràcies perquè
això t’importa. Enmig de l’aparent
llunyania de Déu en percebem
llavors la proximitat: el contemplem
enmig de la vida ordinària, perquè
els problemes formen part de la vida
ordinària. Sota les cordes de
l’adversitat, sorgeix així el motiu més
profund pel qual agraïm el que és bo
i el que és dolent: gràcies, perquè
trobo l’amor per tot arreu. El
veritable motiu d’acció de gràcies,
l’arrel mateixa de l’acció de gràcies,



és que Déu m’estima, i que tot a la
meva vida són ocasions d’estimar i
de saber-me estimat.

En el patiment pel que ens falta, per
la fredor, les carències, les
conseqüències dels nostres errors...
s’amaguen, doncs, oportunitats per
recordar, per despertar-nos a l’amor
de Déu. Ens adonem que, encara que
ens costi renunciar a alguna cosa,
encara que ens costi acceptar el dolor
o la limitació, què és el que ens ho
treu, al cap i a la fi, si tenim l’amor
de Déu? «Qui ens separarà de l’amor
de Crist? La tribulació, l’angoixa, la
persecució, la fam, la nuesa, el perill,
la mort violenta?» (Rm 8, 35).

Així és possible donar «gràcies per
tot, perquè tot és bo». La bogeria
cristiana d’agrair-ho tot té l’origen en
la filiació divina. Qui s’ha adonat que
té un Pare que l’estima no necessita,
en realitat, res més. A un Pare bo,
sobretot, se li agraeix. Així és l’amor



de Jesús pel seu Pare: Jesús és tot Ell
agraïment, perquè ho ha rebut tot del
seu Pare. I ser cristià és entrar en
aquest amor, en aquest agraïment: Et
dono gràcies, Pare, perquè sempre
m’escoltes (cf. Jn 11,41-42).

No t’oblidis d’agrair

«Beneeix el Senyor, ànima meva, no
t’oblidis mai dels seus favors» (Sl 103,
2). En l’Escriptura, Déu ens convida
amb freqüència a recordar, perquè
sap que vivim habitualment en
l’oblit, com els nens que estan amb
els seus jocs i no recorden el seu
pare. Déu ho sap, i ho comprèn. Però
ens atreu suaument als seus braços, i
ens xiuxiueja de mil maneres: 
recorda. Agrair és també, doncs, una
qüestió de memòria. Per això el Papa
parla amb freqüència de «memòria
agraïda».[17]

La disposició a agrair el que ens
contraria, malgrat que sigui
sorprenent, de fet facilita recordar



donar gràcies a Déu davant de les
coses agradables. A part d’això, la
vida de cada dia ens ofereix moltes
ocasions per fer memòria: aturar-se
un instant per beneir la taula o
agrair que Déu ens dona quelcom
per menjar; dedicar un temps de
l’acció de gràcies de la Missa o de la
nostra oració personal a donar-li
gràcies per les coses ordinàries de la
vida, per descobrir el que tenen
d’extraordinari un treball, un sostre,
les persones que ens estimen; agrair
les alegries dels altres; veure un do
de Déu, i un altre, i un altre, en les
persones que ens presten un servei...
També hi ha moments en què la vida
ens ve a buscar amb una espurna de
bellesa: la llum d’un capvespre, una
atenció inesperada cap a nosaltres,
una sorpresa agradable... Són
ocasions per veure, entre les fibres
de vegades una mica grises de la vida
diària, el color de l’amor de Déu.



Des de fa molt de temps, les cultures
del món han vist en l’avanç del dia
cap a la nit una imatge de la vida. La
vida és com un dia, i un dia és com la
vida. Per això, si l’agraïment és propi
de la saviesa de qui ha viscut molt,
que n’és de bo acabar el dia agraint.
En aturar-se en la presència de Déu a
sospesar la jornada, Déu agrairà que
li agraïm tantes coses, «etiam
ignotis»:[18] també les que
desconeixem; i fins i tot que li
demanem perdó, amb confiança de
fills, per no haver-li agraït prou
coses.

Carles Ayxelà

[1] Oració «Veni Sancte Spiritus»,
recollida a Missal Romà, missa votiva
de l’Esperit Sant (A), oració col·lecta.

[2] Francesc, Audiència, 4-III-2015.



[3] Sant Josepmaria, notes d’una
reunió familiar, 21-I-1955, citat a 
Crónica, VII-55, p. 28 (AGP, biblioteca,
P01).

[4] Sant Josepmaria, Carta, 17-V-1937,
citada a Camí, ed. criticohistòrica,
comentari al núm. 268.

[5] Sant Josepmaria, Carta, 15-
VI-1937; citada a Ibid.

[6] Sant Josepmaria, Camí, núm. 268.
L’anotació original correspon al 28
de desembre del 1931.

[7] Sant Francesc d’Assís, Càntic de
les criatures, a Fonti Francescane,
núm. 263.

[8] Benet XVI, Homilia, 15-IV-2007.

[9] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, núm. 4.

[10] Cf. Camí, edició criticohistòrica,
comentari als núm. 267 i 268.



[11] Camí, núm. 873. L’anotació
original és del 23 de desembre del
1931.

[12] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, núm. 8.

[13] Camí, núm. 894. El text es basa
també en una anotació del 23 de
desembre del 1931.

[14] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 146.

[15] Santa Teresa de Calcuta, El amor
más grande, Urano, Barcelona 1997,
p. 51.

[16] Sant Rosari, Al lector. Aquest text
pertany al manuscrit original que
sant Josepmaria va redactar «d’una
tirada» durant la novena a la
Immaculada del 1931; cf. edició
criticohistòrica, facsímils i
fotografies, núm. 4.



[17] Cf. p. ex. Francesc, Evangelii
gaudium, núm. 13; Homilia, 18-
VI-2017; Homilia, 12-XII-2017.

[18] Sant Josepmaria, “A les mans de
Déu” (2-X-1971), En diàleg amb el
Senyor, edició criticohistòrica, Rialp,
2017, p. 307.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/dona-li-
gracies-per-tot-perque-tot-es-bo/

(06/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/dona-li-gracies-per-tot-perque-tot-es-bo/
https://opusdei.org/ca-ad/article/dona-li-gracies-per-tot-perque-tot-es-bo/
https://opusdei.org/ca-ad/article/dona-li-gracies-per-tot-perque-tot-es-bo/

	Dona-li gràcies per tot, perquè tot és bo!

