opusdei.org

Dialeg amb Mons.
Ocariz: «<Amb Crist,
la unitat neix des de
dins»

Dialeg del prelat de I’Opus Dei
amb estudiants sobre la unitat,
com a do divi i dimensio
essencial de la vida cristiana,
amb atencio especial a com es
viu i es custodia a ’Esglésiaia
I’Opus Dei a partir de
I’experiencia quotidiana de la
fe.

23/01/2026



«Una Església unida, signe d’unitat i
comunio, que es converteixi en
ferment per a un moén reconciliat».
Amb aquestes paraules, el Papa Lled
X1V, en la Missa d’inici del seu
ministeri petri, expressava un desig
que, en molts sentits, marca I’horitzé
del seu pontificat.

Vuit mesos després, I’hem vist tancar
la Porta Santa i concloure el Jubileu
de I’Esperanca. En aquest interval de
temps, la unitat es va revelant com el
que veritablement és: no un concepte
abstracte, sind una nota constitutiva
de I’Església, de la societat i del
mateix ésser huma; i, per tant, el que
manté oberta la porta de I’esperanca.

Aquest article resumeix una classe de
Mons. Fernando Ocdriz, prelat de
I’Opus Dei, en dialeg amb estudiants
de teologia i filosofia de diferents
paisos que viuen a Roma. A partir de
les preguntes —situades en la seva
experiéncia real— es desplega una



reflexié concreta sobre la unitat com
a do rebut, tasca compartida i —
utilitzant una expressio de sant
Josepmaria— com a passio
dominant.

A continuacio, la introduccio de la
classe, seguit de lintercanvi de
preguntes i respostes

La unitat de I’Obra és,
fonamentalment, una participacio de
la unitat de ’Església. Sant
Josepmaria recordava sovint que
I’Obra és una petita part —un
“bocinet”— de ’Església. D’aixo0 es
despren que els elements que
constitueixen la unitat de I’Obra son,
en essencia, els mateixos que
sostenen la unitat eclesial.

La unitat és una de les notes
fonamentals de ’Església, juntament
amb la catolicitat, la santedat i



I’apostolicitat. Es, a més, una de les
que s’expressa més explicitament en
I’Evangeli, quan el mateix Senyor, en
parlar dels seus deixebles, demana:
«Que tots siguin u, com tu, Pare, estas
en miijo en tu»."! Aquesta oracié ens
ofereix una clau molt profunda per
comprendre la unitat cristiana.

En efecte, la substancia ultima de la
unitat de ’Església —i, per tant,
també de la unitat dels deixebles de
Jesucrist— és una participacio en la
mateixa unitat de Déu, que, en la
mesura en que limitadament podem
coneixer el misteri de la Trinitat,
veiem de manera particular en
I’Esperit Sant, perque el que uneix és
I’amor, i ’Esperit Sant és 'amor.

Per aixo, també els elements més
humans de la unitat de I’Església —i
de 'Obra— assoleixen el seu
veritable valor quan estan informats
per la caritat. No es tracta de veure’ls
nomeés com a elements organitzatius,



encara que també ho siguin, sin6 de
reconeixer que el seu valor més
profund rau en el fet de ser expressio
de 'amor que uneix.

Des d’aquesta perspectiva, la unitat
de I’Obra, com a part de ’Església, es
pot considerar segons tres
dimensions, seguint una distincio
que en alguna ocasio va utilitzar el
llavors professor Joseph Ratzinger
quan parlava de ’Església: el que
I’Església és visiblement, el que és
constitutivament i el que és
operativament.

En primer lloc, ’Església és visible.
Que vol dir aix0? Que és un poble, un
conjunt de persones humanes, amb
una caracteristica singular: és un
poble format per molts pobles. La
primera carta de sant Pere ho
expressa amb una formula molt
significativa quan parla de ’Església
com a populus adquisitionis,” un
poble que Déu s’ha adquirit.



Des de Pentecosta, I’Església
universal és un conjunt: és la realitat
visible d’un poble visible, que és petit
al comencament, pero cridat des de
I'inici a la universalitat. I el que dona
unitat visible a aquest poble,
humanament format per pobles tan
diversos, son principalment tres
elements: la professio comuna de fe,
la vida sacramental i ’existencia
d’un cap comu, el Roma Pontifex.
Una mateixa fe professada
externament, una mateixa vida
sacramental —amb els seus diferents
ritus iliturgies— i un mateix principi
de govern universal son els elements
visibles que fan possible la unitat de
pobles i cultures tan diferents.

L’altre aspecte que Ratzinger
comenta sobre I’Església és el que és
constitutivament. Aqui entrem al cor
del misteri. I’Església és el Cos de
Crist. Sant Josepmaria ho recordava
amb forca quan deia que ’Església és
Crist present entre nosaltres."



Aquesta és la realitat més profunda
de ’Església, la que dona sentit i
eficacia a tot el que és visible. No es
tracta només que Crist hi sigui
present donant forca des de dins,
sind que I’Església, com a conjunt, és
veritablement un Cos. El Cos Mistic
no és una metafora: és una realitat
espiritual, una unio veritable de tots
els membres amb Jesucrist. Aix0 és
I’Església constitutivament.

En aquest context, Joseph Ratzinger
oferia una definicié molt coneguda i
molt sintética: ’Església és el poble
que viu del Cos de Crist —es refereix
a ’Eucaristia—; viu del Cos de Crist i
es fa el mateix Cos de Crist en la
celebracio de I’Eucaristia. Viu del Cos
de Crist en ’Eucaristia i es fa Cos de
Crist en ’Eucaristia.

Veiem la tercera dimensio des de la
qual podem considerar la unitat de
I’Església. Si la primera feia
referencia al fet que I’Església és, de



manera visible, un poble format per
persones i la segona que, en la seva
realitat més profunda, és el Cos de
Crist; la tercera expressa que
I’Església, en la seva accio al mon, és
el sagrament universal de salvacio,"
és a dir, la forca santificadora de
I’Església es desplega en la predicacio
de I’Evangeli i en els sagraments,
especialment en portar les persones
a la confessio i a ’Eucaristia i, en
consequencia, a despertar en elles
I’afany apostolic.

La unitat de ’Església —i, en aquesta,
la unitat de I’Obra— és, en definitiva,
un do de Déu. Es profundament
sobrenatural, encara que tingui
també expressions humanes i
organitzatives. I és un do que
s’entrega a tothom; per aixo mateix,
és també responsabilitat de tothom
cuidar-la.

Si la unitat és un do que pertany a
tota I’Església, que hi ha en



Pesperit de I’Opus Dei que fa que
es visqui i es cuidi com una de les
seves passions dominants?

La unitat que es viu a I’Obra és,
essencialment, la mateixa unitat de
I’Església, com passa en qualsevol
altra realitat eclesial. Pero,
logicament, a ’Obra hi ha aspectes
propis de ’esperit que en configuren
la manera de ser.

El punt fonamental és la unitat
d’esperit. I’Obra té una espiritualitat
determinada i, en la mesura que tots
participem d’aquest esperit, es
produeix una unitat profunda. No es
tracta d’uniformitat, siné d’una
manera comuna de pensar i de viure
segons aquest esperit, amb una gran
llibertat en tot el que és opinable.
Sant Josepmaria parlava d’'un
denominador comu petit —’esperit
de I’'Opus Dei—, amb un numerador
amplissim. La unitat la proporciona
aquest denominador comu.



Aquest esperit «és vell com ’Evangeli
i, com ’Evangeli, també nou».” Per
tant, no s’ha de pensar que a I’Obra
hi ha una cosa completament
diferent del que és comu a I’Església.
Es tracta més aviat de maneres
propies de viure realitats que
pertanyen a ’essencia mateixa del
cristianisme.

Quins sOn aquests aspectes? Si ens
aturem en alguns punts centrals de
I’esperit de I’Obra, podem comencar
pel centre i ’arrel de la vida
espiritual: ’'Eucaristia. Es el centre de
tota ’Església, pero a I’Obra s’hi viu
amb una consciéncia molt clara de la
seva importancia i amb una
exigencia vital de fidelitat diaria:
participar en la Santa Missa, ser
animes d’Eucaristia, intentar, fins i
tot —com diu sant Josepmaria—, que
«els nostres pensaments»'® estiguin
molt centrats en I’Eucaristia.



Si PEucaristia és el centre i I’arrel, el
fonament de ’esperit de I’Opus Dei és
el sentit de la filiaci6 divina. Es
quelcom comu a tots els cristians,
sens dubte, pero a ’Obra ocupa un
lloc especialment central com a
fonament de la vida espiritual: viure
les nostres practiques de pietat, el
treball i la vida quotidiana des
d’aquesta consciencia de fills de Déu.

Juntament amb aixo0 hi ha la
polleguera de I’esperit de ’Opus Dei:
la santificaci6 del treball. Tots estem
cridats a santificar-nos i a anunciar a
molts la possibilitat de santificar el
seu treball. Pero, a I’Obra, aquest
aspecte és una cosa molt propia i
molt central: és el punt al voltant del
qual gira I’afany de santificacio i
d’apostolat.

Aixi, amb tots els elements comuns
de la unitat de ’Església, a ’Obra hi
ha aquests trets propis que ens fan
un en la mesura que vivim un mateix



esperit: Eucaristia com a centre i
arrel, filiacié divina com a fonament
1 santificacio del treball com a
polleguera.

Pare, si la unitat és un do de Déu
que demanem per a tota ’Església i
per a I’Obra, la podem demanar
també com a do personal, per a
cadascu?

Si, clar. La unitat és un do de Déu per
a cada persona, precisament perque
augmenta en nosaltres el desig
d’unitat i després, amb la seva gracia,
rebem la forga per ser elements
d’unitat per la caritat i I’afecte.

Per tant, la unitat és una condicio
d’eficacia a tots els nivells. Sant
Josepmaria ho expressava amb una
claredat especial en una de les seves
cartes de ’any 1931: «Déu compta
amb les nostres flaqueses, amb la
nostra debilitat, i amb la debilitat
dels altres; pero també compta amb
la fortalesa de tots, si la caritat ens



uneix».” La unitat dona fortalesa, si
la caritat ens uneix. I el que uneix de
veritat és I’afecte.

Aqui convé distingir ’afecte del pur
sentiment. El veritable afecte, el
veritable amor, es manifesta sobretot
en les obres: en el lliurament, en la
dedicacio, en I’interes pels altres.
Moltes vegades aquest amor va
acompanyat d’un afecte sensible;
altres vegades, no. Pero quan hi ha
amor veritable, hi ha unitat.

En el fons, ’aspecte personal té molt
a veure amb la unitat. Es també font
d’afany apostolic, perque ens porta a
viure la missio apostolica dels altres
com a propia. Aixo anima i dona
impuls, fins i tot quan la mateixa
activitat és mes limitada o té menys
camp d’accio. El que fan els altres és
també nostre, i aquesta consciéncia
genera forca i fecunditat.

L’Obra s’apropa al seu primer
centenari i el seu missatge ha



arribat a persones de diferents
generacions, cultures i llocs del
mon. Com podem ser avui
instruments d’unitat i assumir
aquesta responsabilitat enmig dels
canvis culturals i de les
circumstancies del nostre temps?

D’una banda, podem meditar sovint
sobre la unitat i demanar-la de
veritat al Senyor, perqué ens doni
llums concretes per saber com viure-
la alla on sigui cadascu.

Després, hi ha molts elements que hi
ajuden, pero un de molt important és
comprendre que la unitat de ’Obra
és la unitat mateixa d’una familia. No
es pot parlar ni entendre la unitat de
I’Obra sense pensar en la unitat de la
familia. Es una cosa molt propia i
molt essencial del seu esperit.

Una unitat que es manifesta sempre
com una unio6 directa amb el nostre
sant fundador. Sant Josepmaria
continua sent el nostre Pare des del



cel, a través dels seus escrits, amb el
seu esperit, amb el que ens ha deixat
com a heréncia i amb el que
coneixem de la seva vida. Part de la
responsabilitat personal en la cura
de la unitat consisteix també a
ajudar, alla on siguem, a fer que la
figura del nostre Pare continui viva:
recorrent a la seva intercessio en les
diferents necessitats, mantenint
present el seu record i intentant
actuar segons la seva ment. Es el que
el Papa sant Pau VI va dir al beat
Alvar del Portillo: «quan hagiu de fer
alguna cosa, penseu com ho faria el
fundador». El beat Alvar ho va agrair
molt, el va alegrar molt, perqueé ell ja
ho havia fet aixi des del primer
moment. La unié amb sant
Josepmaria és una part
importantissima de la unitat de
I’Obra.

Juntament amb tot aixo, hi ha també
la filiacio al Pare, sigui qui sigui en
cada moment: una filiacio que dona



unitat real a tota I’Obra, a les dues
seccions, sempre basada en el més
fonamental, que és la unitat
d’esperit.

Pare, de vegades els malentesos o
les ferides del passat es poden
convertir en obstacles per viure la
unitat. Com podem reconstruir la
confianca quan hi ha hagut dolor o
ressentiment?

En aquests casos, el primer que s’ha
de fer és ajudar les persones a pensar
en l’actitud del Senyor: Déu estima
infinitament cada persona, molt més
del que nosaltres podem estimar.
Tornar a aquesta veritat tan
profunda canvia la manera de situar-
se davant els altres i ens ajuda,
especialment quan hi ha restes de
ressentiment o un motiu de disgust
del passat o del present, a pensar que
Déu estima infinitament aquesta
persona.



Sant Pau ho expressa amb forca a la
Carta als Efesis, en un text que
coneixem bé: «Ara jo, presoner per
causa del Senyor, us demano que
visqueu d’'una manera digna de la
vocacio que heu rebut, amb tota
humilitat i dolcesa, amb paciéncia,
suportant-vos amb amor els uns als
altres, procurant de conservar la
unitat de I’Esperit amb el lligam de la
pau. Un sol cos i un sol Esperit, com
és també una de sola I’esperanca que
us dona la vocaci6 que heu rebut».”
Aqui ja apareixen aspectes molt
concrets: la unitat amb el vincle de la
pau.

Donar pau. Sant Josepmaria, moltes
vegades, ens animava a ser
sembradors de pau i d’alegria. Ja des
de molt jove, en els seus apunts
intims, escrivia amb sorpresa: Crec
que el Senyor ha posat en la meva
anima una altra caracteristica: la
pau, tenir la pau i donar la pau.



I quina pau és aquesta? Jesucrist
mateix. Ipse est pax nostra, «Ell és la
nostra pau»."” Per aixo, tota la tasca
de cuidar la unitat és,
necessariament, una tasca d’unir
Jesucrist. Com diu sant Pau: «<Amb el
lligam de la pau. Un sol cos i un sol
Esperit»."” Es I’Esperit Sant —amb el
do de la caritat— el que uneix. La fe
uneix, sens dubte, pero més
radicalment, el que uneix és ’'amor, i
I’Esperit Sant és 'amor infinit de
Déu.

Vivim en un context marcat per la
desunio i 'individualisme, en la
societat, en la politica, en les
institucions i, fins i tot, en la
familia. Com podem viure la unitat
d’una manera auténtica, que no
sigui una cosa externa, sino que
neixi de dins de cadascu, quan
falten referents?

Sant Josepmaria parlava de ser
instruments d’unitat: persones que



creguin, defensin i tinguin cura de la
unitat. Per viure aixo, el referent
principal és sempre Jesucrist.

En quin sentit poden ser dominants
en la nostra vida la passio, el desig, la
tendéncia a tenir cura de la unitat?
Quan arriba a impregnar els
pensaments i els sentiments i, per
tant, mou espontaniament la manera
de viure, és llavors quan les coses
dels altres passen a ser també
nostres: la seva vida interior, la seva
feina, la seva salut, la seva malaltia,
sempre de la manera adequada en
cada cas. Ens interessa resar per ells,
facilitar el seu cami, alegrar-nos amb
els seus exits. Tot el que és dels altres
és nostre. Aixo és unitat.

La unitat també porta a patir amb
qui pateix, i es manifesta d’'una
manera molt concreta en I’actitud
davant dels defectes o les limitacions
dels altres.



A més, quan domina el desig de la
unitat, sorgeix de manera natural
una atencio especial a promoure el
que uneix i a evitar —i fins i tot
rebutjar, segons els casos— el que es
pot convertir, encara que sigui de
manera lleugera, en un principi de
desunio.

Pare, de vegades treballar i decidir
junts pot semblar més lent que fer-
ho de manera individual. A I’Obra,
la colegialitat és una forma
habitual de treballar. Com la
podem comprendre i viure com
una riquesa i no com un obstacle?

Dins de I’'organitzacio de I’'Obra, la
colegialitat és un aspecte molt
important de la unitat: s’ha de viure
a tots els nivells, tant en el govern
com en les labors apostoliques. Es
una gran mesura de prudéncia,
perque evita que algu mani sol sense
comptar amb I’opinio dels altres.
Sant Josepmaria la va establir —amb



lum de Déu— des de I’inici i la va
voler aixi a tota I’Obra.

Ho va recordar amb molta forca en
una ocasio en una de les seves cartes.
«Us he repetit —és un text que ja
coneixeu— en innombrables
circumstancies, i ho repetiré molt
més al llarg de la meva vida, que a
I’Obra exigeixo, en tots els nivells, un
govern col-legial, perque no caigui en
la tirania».™

Hi ha el risc de caure en estils de
treball unilaterals simplement per la
pressa: pensar que és urgent i que no
cal esperar els altres i comptar amb
la seva opinid. Sant Josepmaria solia
dir que les coses urgents poden
esperar, i les molt urgents han
d’esperar. No per perdre temps, sino
per estudiar-les com esta previst.
Aquesta manera d’actuar és una
garantia d’eficacia i també de
tranquil-litat.



Decidir sol pot, fins i tot, generar
inquietud, sobretot quan els
assumptes son complexos. En canvi,
comptar amb les aportacions d’altres
persones ajuda a veure-hi millor.
Aix0 val també quan algu té més
experiéncia o sap més coses sobre un
tema concret. L’experiencia
demostra que una persona que sap
menys pot aportar una llum, una
solucid o un matis que a una altra se
li havia escapat.

Per aix0, encara que la colegialitat
exigeixi més temps, val la pena. Es
un preu que mereix que es pagui,
perque el que s’aconsegueix té un
valor molt gran. No és nomeés un
sistema per fer les coses, sino
sobretot un esperit: la conviccio que
tots necessitem les llums dels altres. I
aixo s’ha de viure a tots els nivells.

Hi ha una inquietud que em
sorgeix sovint: de vegades podem
no sentir-nos segurs de dir el que



pensem per por de no estar
d’acord o de generar divisio. Com
podem trobar I’equilibri entre la
llibertat d’expressar la nostra
opinio i tenir cura de la unitat,
sabent que no sempre estarem
d’acord en tot?

Un altre aspecte d’aquesta passio
dominant per la unitat porta
necessariament a valorar la
diversitat. Pot semblar contradictori,
pero no ho és. La unitat no consisteix
a pensar tots de la mateixa manera,
sind a estimar els altres com son i
trobar-hi punts d’unio. En aquest
sentit, la comprensio esta unida al
que ja s’ha dit abans: tot el que és
dels altres és també nostre. I aixo
ajuda a evitar I’esperit critic.

Per viure aixi, la primera cosa que
hem de fer és proposar-nos-ho
conscientment: entendre que una
part important de la unitat és
acceptar les opinions dels altres. Pero



aixo va unit també a no tenir por de
dir el que un pensa. Sempre amb
prudencia, per descomptat. No es
tracta de dir qualsevol cosa, en
qualsevol moment o de qualsevol
manera. Pero en els espais adequats
—per exemple, en una reunio o en
una conversa— €s bo expressar la
nostra opinio, fins i tot quan pensem
que sera la minoria. No es tracta
d’imposar les nostres idees, sino de
dir amb senzillesa el que en
consciéncia pensem. Aixo, lluny de
trencar la unitat, construeix ponts
cap a aquesta.

Recordo que fa anys, quan vaig ser
nomenat consultor en la Congregacio
per a la Doctrina de la Fe, vaig visitar
el filosof Cornelio Fabro —el veia
forca sovint—, que també havia estat
molts anys consultor. Em va dir amb
emfasi: Un sol consell us dono amb la
meva experiéncia: en les reunions
digueu sempre el que penseu, encara
que vegeu que tots els altres pensen el



contrari. Sempre feu aixo. Aixi, doncs,
us deixo el mateix consell.

A més, tenir cura de la unitat passa,
d’una manera molt directa i visible,
per tenir cura de la fraternitat
cristiana. Aixo implica I'afany
constant per unir, per evitar fer
grups dins de I’Obra, per tractar
tothom igual i fomentar I’interes
sincer per la vida dels altres. A Sant
Josepmaria I'il-lusionava molt
aquesta actitud de persones que
uneixen.

No ens hem d’estranyar de les
diversitats de caracters, d’aficions, ni
de les dificultats de connexié
humana que sorgeixin per aquesta
diferencia de caracters. Deia sant
Josepmaria en una de les seves
cartes: «Heu de practicar també
constantment una fraternitat, que
estigui per sobre de tota simpatia o
antipatia natural, estimant-vos els
uns als altres com a veritables



germans, amb el tracteila
comprensio propis dels qui formen
una familia ben unida»." Sén
paraules boniques i exigents alhora, i
esta a les nostres mans viure-les i
transmetre-les.[LP1]

Per acabar, voldria recordar un text
que coneixem bé, pero que sempre
ens fa meditar molt. Es d’una carta
de sant Josepmaria, escrita el 1957:
«En el sagrari de I’oratori del Consell
General he fet posar aquestes
paraules: Consummati in unum. Tots
amb Jesucrist som una sola cosa.
Que, posats a la farga de Déu,
conservem sempre aquesta unitat
meravellosa de cervell, de voluntat,
de cor. I que la nostra Mare, per la
qual ens arriben als homes totes les
gracies, canal esplendid i fecund, ens
doni amb la unitat la claredat, la
caritat ila fortalesa».

Aquest no és només un final de
discurs pietos. Es una conclusio



pietosa, si, pero profundament
logica. Ens porta de manera natural a
resar per la unitat. De fet, hi resem
cada dia. I convé fer-ho amb una
anima agraida i optimista, perque
resem per una cosa que ja existeix:
perqueé es mantingui, perque la
sapiguem cuidar i per donar gracies
a Déu per la unitat de I’Obra, que és
un do molt gran.

Potser estem tan acostumats a la
unitat que correm el risc de no
apreciar-la prou. Per aixo, val la
pena demanar la gracia de valorar-la
més, d’agrair-la més i decuidar-la
millor: no com una idea abstracta,
sind en gestos, decisions i actituds
reals, on la unitat es converteix en
una veritable passio.

M m17, 21.

2171 pe 2, 9.



Bl Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, num. 131.

I Sobre aquesta triple dimensié de
I’Església, cf. Lumen Gentium.

) Sant Josepmaria, Cartes (II), Carta
6, num. 31.

® Sant Josepmaria, Forja, num. 268 i
835; Es Crist que passa, sobre
I’Eucaristia.

" Sant Josepmaria, Cartes (I), Carta 2,
num. 56.

" Ef4, 1-4.
BV Ef2, 14.
U Era, 3-4,

" Sant Josepmaria, Carta 24-
XII-1951, num. 5.

12 Sant Josepmaria, Carta 30, num.
28.



pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/dialeg-amb-
mons-ocariz-amb-crist-la-unitat-neix-
des-de-dins/ (23/01/2026)


https://opusdei.org/ca-ad/article/dialeg-amb-mons-ocariz-amb-crist-la-unitat-neix-des-de-dins/
https://opusdei.org/ca-ad/article/dialeg-amb-mons-ocariz-amb-crist-la-unitat-neix-des-de-dins/
https://opusdei.org/ca-ad/article/dialeg-amb-mons-ocariz-amb-crist-la-unitat-neix-des-de-dins/
https://opusdei.org/ca-ad/article/dialeg-amb-mons-ocariz-amb-crist-la-unitat-neix-des-de-dins/

	Diàleg amb Mons. Ocáriz: «Amb Crist, la unitat neix des de dins»

