
opusdei.org

Deixar actuar a Déu

Transcripció d’una intervenció
oral del cardenal Ratzinger
publicada en el suplement
especial de l’Osservatore
Romano realitzat amb ocasió de
la canonització de Josepmaria
Escrivà.

30/10/2002

Sempre m’ha cridat l’atenció el sentit
que Josepmaria Escrivà donava al
nom Opus Dei; una interpretació que
podríem dir biogràfica i que permet
entendre el fundador en la seva
fisonomia espiritual. Escrivà sabia



que havia de fundar alguna cosa, i a
la vegada estava convençut que
aquesta cosa no era obra seva: ell no
havia inventat res, senzillament el
Senyor s’havia servit d’ell i, en
conseqüència, allò no era la seva
obra, sinó l’Obra de Déu. Ell era
solament un instrument a través del
qual Déu havia actuat.

En considerar aquesta actitud em
vénen a la ment les paraules del
Senyor recollides en l’evangeli de
sant Joan 5,17: “El meu Pare obra
sempre”. Són paraules pronunciades
per Jesús en el curs d’una discussió
amb alguns especialistes de la religió
que no volien reconèixer que Déu
pot treballar en el dia del dissabte.
Un debat encara obert i actual, en
certa manera, entre els homes –
també cristians– del nostre temps.
Alguns pensen que Déu, després de la
creació, s’ha “retirat” i ja no mostra
cap interès pels nostres assumptes de
cada dia. Segons aquesta forma de



pensar, Déu no podria intervenir en
el teixit de la nostra vida quotidiana;
tanmateix, les paraules de Jesucrist
ens indiquen més aviat el contrari.
Un home obert a la presència de Déu
s’adona que Déu obra sempre i que
també actua avui; per això hem de
deixar-lo entrar i facilitar-li que actuï
en nosaltres. És així com neixen les
coses que obren el futur i renoven la
humanitat.

Tot això ens ajuda a comprendre
perquè Josepmaria Escrivà no es
considerava “fundador” de res, i
perquè es veia solament com un
home que vol complir una voluntat
de Déu, secundar aquesta acció,
l’obra –en efecte– de Déu. En aquest
sentit, constitueix per a mi un
missatge de gran importància el
teocentrisme d’Escrivà de Balaguer:
és coherent amb les paraules de
Jesús aquesta confiança en el fet que
Déu no s’ha retirat del món, perquè
està actuant constantment; i que a



nosaltres ens correspon només
posar-nos a la seva disposició, estar
disponibles, sent capaços de
respondre a la seva crida. És un
missatge que ajuda també a superar
allò que pot considerar-se com la
gran temptació del nostre temps: la
pretensió de pensar que després del
big bang, Déu s’ha retirat de la
història. L’acció de Déu no “s’ha
aturat” en el moment del big bang,
sinó que continua en el decurs del
temps, tant en el món de la
naturalesa com en el dels homes.

El fundador de l’Obra deia: “Jo no he
inventat res; és un altre qui ho ha fet
tot; jo he procurat estar disponible i
servir-lo com a instrument”. La
paraula i tota la realitat que en diem
Opus Dei està profundament
acoblada amb la vida interior del
Fundador, que tot i procurant ser
molt discret en aquest punt, dóna a
entendre que restava en diàleg
constant, en contacte real amb



Aquell que ens ha creat i obra per
nosaltres i amb nosaltres. De Moisès
es diu al llibre de l’Èxode (33,11) que
Déu parlava amb ell “cara a cara,
com un amic parla amb un amic”.
Em sembla que, tot i que el vel de la
discreció amaga alguns petits
senyals, hi ha fonament suficient per
poder aplicar molt bé a Josepmaria
Escrivà allò de “parlar com un amic
parla amb un amic”, que obre les
portes del món perquè Déu pugui
fer-se present, obrar i transformar
totes les coses.

En aquesta perspectiva es comprèn
millor què significa santedat i
vocació universal a la santedat.
Coneixent una mica la història dels
sants, sabent que en els processos de
canonització es busca la virtut
“heroica” podem tenir, quasi
inevitablement, un concepte
equivocat de la santedat perquè
tendim a pensar: “això no és per a
mi”; “jo no em sento capaç de



practicar virtuts heroiques”; “és un
ideal massa alt per a mi”. En aquests
casos la santedat estaria reservada
per a alguns “grans” de qui veiem les
seves imatges en els altars i que són
molt diferents a nosaltres, pecadors
corrents. Aquesta seria una idea
totalment equivocada de la santedat,
una concepció errònia que ha estat
corregida –i això em sembla un punt
central– precisament per Josepmaria
Escrivà.

Virtut heroica no vol dir que el sant
sigui una mena de “gimnasta” de la
santedat, que realitza uns exercicis
inassequibles per a les persones
normals. Vol dir, en canvi, que en la
vida d’un home es revela la
presència de Déu, i queda més patent
tot allò que l’home no és capaç de fer
per si mateix. Potser, en el fons, es
tracta d’una qüestió terminològica,
perquè l’adjectiu “heroic” ha estat
freqüentment mal interpretat. Virtut
heroica no significa exactament que



un fa coses grans per si mateix, sinó
que en la seva vida apareixen
realitats que no ha fet ell, perquè ell
només ha estat disponible per deixar
que Déu actués. Dit d’una altra
manera, ser sant no és més que
parlar amb Déu com un amic parla
amb l’amic. Això és la santedat.

Ser sant no comporta ser superior als
altres; ben al contrari, el sant pot ser
molt dèbil, i comptar amb nombrosos
errors en la seva vida. La santedat és
el contacte profund amb Déu: és fer-
se amic de Déu, deixar obrar a
l’Altre, l’Únic que pot fer realment
que aquest món sigui bo i feliç. Quan
Josepmaria Escrivà diu que tots els
homes estem cridats a ser sants, em
sembla que en el fons s’està referint
a la seva experiència personal,
perquè mai no va fer per si mateix
coses increïbles, sinó que es va
limitar a deixar obrar a Déu. I per
això ha nascut una gran renovació,
una força de bé en el món, encara



que romanguin presents totes les
debilitats humanes.

Veritablement tots som capaços, tots
estem cridats a obrir-nos a aquesta
amistat amb Déu, a no deixar-nos
anar de les seves mans, a no cansar-
nos de tornar i retornar al Senyor
parlant amb Ell com es parla amb un
amic sabent, amb certesa, que el
Senyor és el veritable amic de tots,
també de tots els que no són capaços
de fer per si mateixos coses grans.

Per tot això he comprès millor la
fisonomia de l’Opus Dei: el fort
lligam que existeix entre una
absoluta fidelitat a la gran tradició de
l’Església, a la seva fe, amb una
simplicitat que desarma, i l’obertura
incondicionada a tots els
desafiaments d’aquest món, sigui en
l’àmbit acadèmic, en el del treball
ordinari, en l’economia, etc. Qui té
aquesta vinculació amb Déu, qui
manté un col·loqui ininterromput



amb Ell, pot gosar respondre a nous
desafiaments, i no té por; perquè qui
està en les mans de Déu, cau sempre
en les mans de Déu. És així com
desapareix la por i neix la valentia de
respondre als reptes del món d’avui.

Cardenal Joseph Ratzinger //
L'Osservatore Romano 06
d’octubre de 2002

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/deixar-actuar-
a-deu/ (15/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/deixar-actuar-a-deu/
https://opusdei.org/ca-ad/article/deixar-actuar-a-deu/
https://opusdei.org/ca-ad/article/deixar-actuar-a-deu/

	Deixar actuar a Déu

