
opusdei.org

Conèixer-lo i
conèixer-te (X): Jesús
és molt a prop

Sant Josepmaria parlava d’un
quid divinum —quelcom diví—
que podem descobrir al nostre
voltant i en les coses que fem.
Llavors, se’ns obre una nova
dimensió en la qual ho
compartim tot amb Déu.

05/11/2020

«Cada dia veig més clar com de prop
meu està Jesús en tots els moments, us
n’explicaria detalls petits però



constants, que ja ni em sorprenen,
sinó que els hi agraeixo i els espero
constantment».[1] La carta de la
beata Guadalupe a la qual pertany el
fragment anterior, en la seva
senzillesa, segurament va suposar
una gran alegria per al seu
destinatari, sant Josepmaria. Tot i
que la Guadalupe tot just feia sis anys
que era a l’Opus Dei, aquelles línies
són un testimoni de com la vida de
pietat que havia emprès mirava
precisament cap a facilitar una
presència contínua de Déu, per «fer
de la nostra vida corrent una oració
contínua».[2]

La doctrina és evangèlica. Jesús va
parlar als seus deixebles de maneres
diferents sobre la necessitat de
«pregar sempre sense defallir» (Lc
18, 1). Moltes vegades el veiem
dirigir-se al seu Pare al llarg del dia,
com davant de la tomba de Llàtzer
(cf. Jn 11, 41-42) o quan els apòstols
van tornar de la seva primera missió



plens d’alegria (cf. Mt 11, 25-26). Ja
ressuscitat, el Senyor s’apropa als
seus deixebles en circumstàncies
molt variades: quan s’allunyen plens
de tristesa, camí d’Emaús; quan estan
plens de por, al Cenacle; quan tornen
a la feina, al mar de Galilea... I fins i
tot durant els instants abans de
tornar al costat del seu Pare, Jesús els
va assegurar: «Jo soc amb vosaltres
dia rere dia fins a la fi del món» (Mt
28, 20).

Els primers cristians eren molt
conscients d’aquesta proximitat. Van
aprendre a fer-ho tot per a la glòria
de Déu, com escrivia sant Pau als
romans: «Si vivim, vivim per al
Senyor, i si morim, morim per al
Senyor. Per això, tant si vivim com si
morim, som del Senyor» (Rm 14, 8-10;
cf. 1 Co 10, 31). I nosaltres? En un
món tan accelerat com el nostre, tan
ple de coses per fer, de dates
d’entrega, de trànsit i de soroll, és



possible mantenir constantment la
nostra «conversa en el Cel»?[3]

Pel motiu adequat

Hi ha converses silencioses, com la
dels amics que caminen junts, o la
dels enamorats que es miren als ulls.
No necessiten paraules per compartir
el que porten al cor. Tanmateix, no hi
ha cap conversa sense atenció a la
persona que tenim davant. Els
telèfons mòbils han introduït en la
nostra vida l’estrany fenomen d’estar
parlant amb algú i, malgrat això,
pensar que potser està més pendent
d’altres converses...

El diàleg amb Déu al qual estem
cridats té a veure precisament amb
aquesta atenció. Una atenció que no
és excloent, ja que podem descobrir
Déu en moltes circumstàncies i
activitats que, aparentment, hi tenen
poc a veure. Quelcom similar feien
aquells picapedrers que veien, rere
les pedres que picaven, coses tan



diferents com la servitud del treball
manual, l’aliment de la seva família o
l’esplendor d’una catedral. Per això,
sant Josepmaria parlava de la
necessitat d’«exercitar les virtuts
teologals i cardinals al món, i arribar
d’aquesta manera a ser ànimes
contemplatives».[4] No es tracta
només d’obrar de manera correcta,
sinó també d’obrar pel motiu
adequat, que en aquest cas és buscar,
estimar i servir Déu. Precisament
això fa possible la presència de
l’Esperit Sant a les nostres ànimes, la
vivifica amb les virtuts teologals.
Així, en les mil i una eleccions de
cada dia podem estar atents a Déu i
mantenir-hi viva la nostra conversa.

Quan anem a treballar al matí o
quan ens despertem per anar a
classe; quan portem els fills a l’escola
o quan atenem un client ens podem
preguntar: Què estic fent? Què em
mou a fer-ho bé? La resposta que
brollarà de seguida serà més o menys



profunda, però en tot cas pot ser una
bona ocasió per afegir-hi: Gràcies,
Senyor, per comptar amb mi. Voldria
servir-te amb aquesta activitat, i fer
present en aquest món la teva llum i
la teva alegria. Llavors,
veritablement, el nostre treball
naixerà de l’amor, manifestarà
l’amor i s’ordenarà a l’amor.[5]

Mirar amb els ulls de Déu

«Es podrien enumerar molts
problemes que existeixen actualment
i que cal resoldre, però tots aquests
només es poden resoldre si es posa
Déu al centre, si Déu resulta de nou
visible al món, si arriba a ser decisiu
a la nostra vida i si entra també al
món d’una manera decisiva a través
nostre».[6] Ser contemplatius al mig
del món significa que Déu ocupi el
centre de la nostra existència, entorn
del qual girin totes les altres coses.
En altres paraules, que ell sigui el
tresor en què estigui sempre fix el



nostre cor, perquè totes les altres
coses ens interessen només si ens
uneixen a ell (cf. Mt 6, 21).

D’aquesta manera, el nostre treball
serà oració, perquè sabrem veure-hi
la tasca que Déu ens ha confiat per
cuidar i embellir la seva creació, i
per servir els altres. La nostra vida
familiar serà oració, perquè veurem
en el nostre cònjuge i en els nostres
fills (o en els nostres pares) un do
que el mateix Déu ens ha fet perquè
ens hi entreguem, recordant-los
sempre el seu valor infinit i ajudant-
los a créixer. Al cap i a la fi, això
mateix és el que faria Jesús a
Natzaret. Amb quins ulls veuria el
seu treball diari al taller de Josep?
Quin sentit ocultaria per a ell aquesta
labor quotidiana? I les mil petites
ocupacions de la vida domèstica? I
tot el que feia en comú amb els seus
veïns?



Mirar les coses amb els ulls de la fe,
descobrir l’amor de Déu a la nostra
vida, no vol dir que ens deixin
d’afectar les contrarietats: el
cansament, els contratemps, un mal
de cap, les males jugades que ens
puguin fer altres persones... No és
que tot això desaparegui. El que
passa és que, si vivim centrats en
Déu, sabrem unir totes aquestes
realitats a la creu de Crist, on troben
el sentit al servei de la redempció.
Una humiliació pot ser oració si ens
serveix per unir-nos a Jesús i es
converteix així en una ocasió de
purificació. El mateix es pot dir d’una
malaltia o d’un fracàs professional.
En tot podem trobar Déu, que és
Senyor de la història, i en tot podem
abraçar la seguretat que Déu obre
sempre possibilitats de futur, perquè
«sabem que Déu ho disposa tot en bé
dels qui l’estimen» (Rm 8, 28). Fins i
tot un petit contratemps com un
embús de trànsit de tornada a casa
pot ser oració, si ho convertim en



una ocasió per posar en mans de Déu
el nostre temps... i per intercedir
davant seu per aquells que
comparteixen la nostra sort.

Per aconseguir la contemplació en la
vida corrent no hem d’esperar
quelcom extraordinari. «Moltes
vegades tenim la temptació de
pensar que la santedat està
reservada només als qui tenen la
possibilitat de prendre distància de
les ocupacions ordinàries, per a
dedicar molt de temps a la pregària.
No és així. Tots estem cridats a ser
sants vivint amb amor i oferint el
propi testimoniatge en les
ocupacions de cada dia, allí on cada
un es troba».[7] La mirada de la fe fa
possible i converteix, per la caritat,
tota la nostra vida en una conversa
contínua amb Déu. Una mirada que
ens permet viure amb un realisme
profund, ja que ens descobreix
aquesta quarta dimensió que és la del



quid divinum —el quelcom diví— que
hi ha en tot el que és real.

La caldera i la connexió

«Quan l’home està completament
ocupat amb el seu món, amb les
coses materials, amb el que pot fer,
amb tot el que és factible i el porta a
l’èxit (...) llavors la seva capacitat de
percebre Déu es debilita, l’òrgan per
veure Déu s’atrofia, és incapaç de
percebre i es torna insensible. Ja no
percep el que és diví, perquè l’òrgan
corresponent se li ha atrofiat, no s’ha
desenvolupat».[8] També és veritat el
contrari: la capacitat de mirar la
realitat amb els ulls de la fe es pot
conrear. Ho fem, en primer lloc,
quan demanem aquesta llum, com
els apòstols: «Augmenta’ns la fe!» (Lc
17, 5). I ho fem també quan ens
aturem, al llarg de la jornada, a posar
la nostra vida davant del Senyor. Així
doncs, encara que ens hagi d’ocupar
tot el dia, «la vida d’oració s’ha de



fonamentar, a més, en algunes
estones diàries, dedicades
exclusivament al tracte amb Déu».[9]
En definitiva, per tenir la nostra
atenció habitualment fixa en Déu,
hem de dedicar unes estones a
atendre’l exclusivament.

En una ocasió, sant Josepmaria va
explicar aquesta necessitat amb
l’exemple de la calefacció d’una casa:
«Si tenim un radiador, vol dir que hi
haurà calefacció. Però només
s’escalfarà l’ambient si la caldera
està encesa... Després necessitem el
radiador en tot moment, i a més la
caldera ben encesa. D’acord? Les
estones d’oració, ben fetes: són la
caldera. I, a més, el radiador a cada
instant, a cada habitació, a cada lloc,
en cada feina: la presència de Déu».
[10] Tan important és la caldera com
els radiadors. Perquè l’escalfor de
Déu ompli tot el nostre dia, hem de
dedicar uns temps a encendre i



alimentar el foc del seu amor en el
nostre cor.

Una altra imatge que ens pot servir
és la de la connexió a Internet. Sovint
hem vist els esforços que fan les
persones per buscar cobertura quan
van d’excursió o quan passen un cap
de setmana al camp. També ens
preocupem que el wifi estigui activat
al telèfon mòbil, amb l’esperança que
es connecti tan bon punt detecti una
xarxa coneguda. Ara bé, que el
telèfon estigui obert a rebre el senyal
no vol dir que automàticament el
tingui, o que rebi tota mena de
missatges. El senyal arriba al llarg
del dia, quan ens apropem a aquesta
xarxa o a aquella, i els missatges
entren quan algú els envia. Nosaltres
posem el que podem de part nostra
activant el telèfon i després esperem
que arribin els missatges.

De manera anàloga, en les estones
d’oració activem el wifi de la nostra



ànima; i diem a Déu: «Parla, Senyor,
que el teu servent escolta» (1 Sa 3, 9).
De vegades ens parlarà en aquelles
estones; d’altres reconeixerem la
seva veu en mil detalls de la nostra
jornada. En qualsevol cas, aquests
temps d’oració són una bona ocasió
per posar a les seves mans tot el que
hem fet o el que farem, tot i que
potser en l’instant mateix de posar-
ho en obra no hàgim aixecat els ulls a
Déu. A més, haver dedicat un temps
exclusiu a Déu és la millor mostra
que, efectivament, tenim el desig
d’escoltar-lo.

Ara bé, a diferència del que passa
amb el telèfon, obrir el cor no és una
cosa que es pot donar per fet, que es
fa una vegada i queda així per
sempre: cal disposar-se diàriament a
escoltar Déu, perquè «el trobem en el
present, ni ahir ni demà, sinó avui:
“Tant de bo que avui sentíssiu la seva
veu; No enduriu els cors” (Sl 95, 7-8)».
[11] Si mantenim aquest afany



quotidià, Déu ens pot concedir una
facilitat meravellosa per viure el
nostre dia a dia en la seva presència.
Altres vegades se’ns farà més difícil.
Però, en qualsevol cas, d’aquests
moments traurem força i molta
esperança per prosseguir amb
alegria la nostra lluita quotidiana, el
nostre esforç diari per encendre el
foc, per obrir la connexió.

En tot el que ens passa

Són conegudes les paraules de sant
Josepmaria a l’homilia del campus:
«Fills meus, allà on hi ha els vostres
germans els homes, allà on són les
vostres aspiracions, el vostre treball,
els vostres amors, allà és el lloc del
vostre encontre quotidià amb Crist.
És enmig de les coses més materials
de la terra on hem de santificar-nos,
servint Déu i tots els homes».[12] I de
seguida va afegir: «En un laboratori,
al quiròfan d’un hospital, a la
caserna, a la càtedra universitària, a

https://opusdei.org/ca-es/article/estimar-el-mon-apassionadament/


la fàbrica, al taller, al camp, a la llar
familiar, i en tot l’immens panorama
del treball, Déu ens hi espera cada
dia».[13] Déu ens espera en les mil
activitats que omplen la nostra
jornada per mantenir amb nosaltres
una conversa encantadora i per dur
a terme la seva missió al món. Però,
com es pot entendre això?, com es
viu?

Déu ens espera cada dia per
conversar tranquil·lament sobre què
omple la nostra vida, de la mateixa
manera que ho fa un pare o una
mare que escolta les llargues
tabarres del seu fill de pocs anys. Un
nen petit explica què li ha passat a
l’escola pràcticament en temps real.
Sembla que vulgui esprémer al
màxim la meravellosa capacitat de
recordar i expressar el que ha viscut,
explicant els esdeveniments més
minuciosos amb tota mena de
detalls. I els seus pares l’escolten, i li



pregunten com va passar això o allò,
què va dir aquell altre nen...

De manera anàloga, a Déu li
interessa tot el que ens passa, amb la
peculiaritat que, a diferència dels
pares de la terra, ell mai no es cansa
d’escoltar-nos, mai no s’acostuma al
fet que li parlem. Més aviat som
nosaltres els que de vegades ens
cansem de dirigir-nos-hi, de buscar la
seva presència. Tanmateix, si
mantenim viu aquest desig, «tot —
persones, coses, tasques— ens
ofereix l’ocasió i el tema per a una
conversa contínua amb el Senyor».
[14] Tot es pot convertir en tema de
conversa per parlar amb Déu. Tot,
absolutament tot, ho podem
compartir amb ell.

D’altra banda, Déu ens espera a la
nostra feina per continuar fent al
món l’obra de la redempció, és a dir,
per continuar atraient el món cap a
ell. No es tracta de juxtaposar



activitats pietoses a la nostra tasca
diària, sinó d’intentar conduir cap a
Déu tots els ambients del nostre món:
la família, la política, la cultura,
l’esport... tot. Per fer-ho necessitem,
en primer lloc, descobrir la seva
presència en tots aquests llocs. Es
tracta, en definitiva, de veure la
nostra feina com un do de Déu, com
la manera concreta en què posem en
obra el seu mandat de cuidar, de
conrear el món i d’anunciar la bona
nova que Déu ens estima i ens
ofereix el seu amor. Des d’aquest
descobriment, intentarem que totes
les nostres accions es converteixin en
un servei als altres, en un amor com
el que Jesús ens mostra i ens entrega
cada dia en la santa Missa. En viure
d’aquesta manera, unint totes les
nostres accions al sacrifici de Crist,
duem a terme plenament la missió
que el Senyor ens va voler comunicar
abans de tornar al costat del Pare (cf.
Jn 20, 21).



***

En una entrevista, poc abans de la
beatificació de Guadalupe Ortiz de
Landázuri, van preguntar al Pare
quina era la fórmula de la santedat
d’aquella dona. Ho va resumir en
poques línies: «La santedat no és
arribar al final de la vida sent
perfectes, com àngels, sinó assolir la
plenitud de l’amor. Com sant
Josepmaria deia, es tractava de la
lluita per transformar la feina, la
vida ordinària, en una trobada amb
Jesucrist i en un servei als altres».
[15] La fórmula de la santedat es
condensa, doncs, en el fet que tot
respongui a una mateixa motivació,
en què tot tingui una mateixa meta:
viure amb Crist al mig del món
portant, amb ell, el món al Pare. I
això és possible perquè Jesús és molt
a prop.

Lucas Buch



[1] Guadalupe Ortiz de Landázuri,
Carta a sant Josepmaria, 1.IV.1946.

[2] Sant Josepmaria, Carta 24.III.1930

[3] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 300.

[4] Sant Josepmaria, Carta 8.XII.1949,
núm. 26.

[5] Cf. Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 48.

[6] Benet XVI, Homilia, 7.XI.2006.

[7] Francesc, Ex. ap. Gaudete et
Exsultate, núm. 14.

[8] Benet XVI, Homilia, 7.XI.2006. En
el text, el Papa reprèn un text de sant
Gregori el Gran.

[9] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 119.



[10] Sant Josepmaria, Apunts de la
predicació, 28.IX.1973.

[11] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2659.

[12] Sant Josepmaria, Converses,
núm. 113.

[13] Ibídem, núm. 114.

[14] Sant Josepmaria, Carta 11.III.
1940, núm. 15.

[15] Mons. Fernando Ocáriz,
entrevista 13.V.2019.

Photo by Irina Murza on Unsplash

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/coneixer-lo-i-
coneixer-te-x-jesus-es-molt-a-prop/

(17/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-x-jesus-es-molt-a-prop/
https://opusdei.org/ca-ad/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-x-jesus-es-molt-a-prop/
https://opusdei.org/ca-ad/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-x-jesus-es-molt-a-prop/

	Conèixer-lo i conèixer-te (X): Jesús és molt a prop

