opusdei.org

Coneixer-lo i
coneixer-te (X): Jesus
és molt a prop

Sant Josepmaria parlava d’'un
quid divinum —quelcom divi—
que podem descobrir al nostre
voltant i en les coses que fem.
Llavors, se’ns obre una nova
dimensi6 en la qual ho
compartim tot amb Déu.

05/11/2020

«Cada dia veig més clar com de prop
meu esta Jesus en tots els moments, us
n’explicaria detalls petits pero



constants, que ja ni em sorprenen,
sind que els hi agraeixo i els espero
constantment».[1] La carta de la
beata Guadalupe a la qual pertany el
fragment anterior, en la seva
senzillesa, segurament va suposar
una gran alegria per al seu
destinatari, sant Josepmaria. Tot i
que la Guadalupe tot just feia sis anys
que era a I’'Opus Dei, aquelles linies
son un testimoni de com la vida de
pietat que havia empres mirava
precisament cap a facilitar una
presencia continua de Déu, per «fer
de la nostra vida corrent una oracio
continua»r.[2]

La doctrina és evangelica. Jesus va
parlar als seus deixebles de maneres
diferents sobre la necessitat de
«pregar sempre sense defallir» (Lc
18, 1). Moltes vegades el veiem
dirigir-se al seu Pare al llarg del dia,
com davant de la tomba de Llatzer
(cf. Jn 11, 41-42) o quan els apostols
van tornar de la seva primera missio



plens d’alegria (cf. Mt 11, 25-26). Ja
ressuscitat, el Senyor s’apropa als
seus deixebles en circumstancies
molt variades: quan s’allunyen plens
de tristesa, cami d’Emaus; quan estan
plens de por, al Cenacle; quan tornen
a la feina, al mar de Galilea... I finsi
tot durant els instants abans de
tornar al costat del seu Pare, Jesus els
va assegurar: «Jo soc amb vosaltres
dia rere dia fins a la fi del mén» (Mt
28, 20).

Els primers cristians eren molt
conscients d’aquesta proximitat. Van
aprendre a fer-ho tot per a la gloria
de Déu, com escrivia sant Pau als
romans: «Si vivim, vivim per al
Senyor, i si morim, morim per al
Senyor. Per aixo, tant si vivim com si
morim, som del Senyor» (Rm 14, 8-10;
cf. 1 Co 10, 31). I nosaltres? En un
mon tan accelerat com el nostre, tan
ple de coses per fer, de dates
d’entrega, de transit i de soroll, és



possible mantenir constantment la
nostra «conversa en el Cel»?[3]

Pel motiu adequat

Hi ha converses silencioses, com la
dels amics que caminen junts, o la
dels enamorats que es miren als ulls.
No necessiten paraules per compartir
el que porten al cor. Tanmateix, no hi
ha cap conversa sense atencio a la
persona que tenim davant. Els
telefons mobils han introduit en la
nostra vida ’estrany fenomen d’estar
parlant amb algu i, malgrat aixo,
pensar que potser esta més pendent
d’altres converses...

El dialeg amb Déu al qual estem
cridats té a veure precisament amb
aquesta atencio. Una atencio que no
és excloent, ja que podem descobrir
Déu en moltes circumstancies i
activitats que, aparentment, hi tenen
poc a veure. Quelcom similar feien
aquells picapedrers que veien, rere
les pedres que picaven, coses tan



diferents com la servitud del treball
manual, ’aliment de la seva familia o
I’esplendor d’una catedral. Per aixo,
sant Josepmaria parlava de la
necessitat d’«exercitar les virtuts
teologals i cardinals al mdn, i arribar
d’aquesta manera a ser animes
contemplatives».[4] No es tracta
només d’obrar de manera correcta,
sind també d’obrar pel motiu
adequat, que en aquest cas és buscar,
estimar i servir Déu. Precisament
aixo fa possible la preséncia de
I’Esperit Sant a les nostres animes, la
vivifica amb les virtuts teologals.
Aixi, en les mil i una eleccions de
cada dia podem estar atents a Déu i
mantenir-hi viva la nostra conversa.

Quan anem a treballar al mati o
quan ens despertem per anar a
classe; quan portem els fills a I’escola
0 quan atenem un client ens podem
preguntar: Qué estic fent? Que em
mou a fer-ho bé? La resposta que
brollara de seguida sera més o menys



profunda, pero en tot cas pot ser una
bona ocasio per afegir-hi: Gracies,
Senyor, per comptar amb mi. Voldria
servir-te amb aquesta activitat, i fer
present en aquest mon la teva llum i
la teva alegria. Llavors,
veritablement, el nostre treball
naixera de ’amor, manifestara
I’amor i s’ordenara a ’'amor.[5]

Mirar amb els ulls de Déu

«Es podrien enumerar molts
problemes que existeixen actualment
i que cal resoldre, pero tots aquests
només es poden resoldre si es posa
Déu al centre, si Déu resulta de nou
visible al mén, si arriba a ser decisiu
a la nostra vida i si entra també al
mon d’una manera decisiva a través
nostre».[6] Ser contemplatius al mig
del mon significa que Déu ocupi el
centre de la nostra existéncia, entorn
del qual girin totes les altres coses.
En altres paraules, que ell sigui el
tresor en que estigui sempre fix el



nostre cor, perque totes les altres
coses ens interessen nomeés si ens
uneixen a ell (cf. Mt 6, 21).

D’aquesta manera, el nostre treball
sera oracio, perqué sabrem veure-hi
la tasca que Déu ens ha confiat per
cuidar i embellir la seva creacio, i
per servir els altres. La nostra vida
familiar sera oracio, perqué veurem
en el nostre conjuge i en els nostres
fills (o en els nostres pares) un do
que el mateix Déu ens ha fet perque
ens hi entreguem, recordant-los
sempre el seu valor infinit i ajudant-
los a créixer. Al cap i a la fi, aix0
mateix és el que faria Jesus a
Natzaret. Amb quins ulls veuria el
seu treball diari al taller de Josep?
Quin sentit ocultaria per a ell aquesta
labor quotidiana? I les mil petites
ocupacions de la vida domestica? I
tot el que feia en comu amb els seus
veins?



Mirar les coses amb els ulls de la fe,
descobrir ’'amor de Déu a la nostra
vida, no vol dir que ens deixin
d’afectar les contrarietats: el
cansament, els contratemps, un mal
de cap, les males jugades que ens
puguin fer altres persones... No és
que tot aixo desaparegui. El que
passa €és que, si vivim centrats en
Déu, sabrem unir totes aquestes
realitats a la creu de Crist, on troben
el sentit al servei de la redempcio.
Una humiliacio pot ser oracio si ens
serveix per unir-nos a Jesus i es
converteix aixi en una ocasio de
purificacio. El mateix es pot dir d’'una
malaltia o d’un fracas professional.
En tot podem trobar Déu, que és
Senyor de la historia, i en tot podem
abracar la seguretat que Déu obre
sempre possibilitats de futur, perque
«sabem que Déu ho disposa tot en bé
dels qui I’estimen» (Rm 8, 28). Fins i
tot un petit contratemps com un
embus de transit de tornada a casa
pot ser oracio, si ho convertim en



una ocasio per posar en mans de Déu
el nostre temps... 1 per intercedir
davant seu per aquells que
comparteixen la nostra sort.

Per aconseguir la contemplacio en la
vida corrent no hem d’esperar
quelcom extraordinari. «Moltes
vegades tenim la temptacio de
pensar que la santedat esta
reservada nomes als qui tenen la
possibilitat de prendre distancia de
les ocupacions ordinaries, per a
dedicar molt de temps a la pregaria.
No és aixi. Tots estem cridats a ser
sants vivint amb amor i oferint el
propi testimoniatge en les
ocupacions de cada dia, alli on cada
un es troba».[7] La mirada de la fe fa
possible i converteix, per la caritat,
tota la nostra vida en una conversa
continua amb Déu. Una mirada que
ens permet viure amb un realisme
profund, ja que ens descobreix
aquesta quarta dimensio que és la del



quid divinum —el quelcom divi— que
hi ha en tot el que és real.

La calderaila connexio

«Quan ’'home esta completament
ocupat amb el seu mon, amb les
coses materials, amb el que pot fer,
amb tot el que és factible i el porta a
I’exit (...) llavors la seva capacitat de
percebre Déu es debilita, ’organ per
veure Déu s’atrofia, és incapag de
percebre i es torna insensible. Ja no
percep el que és divi, perque I’organ
corresponent se li ha atrofiat, no s’ha
desenvolupat».[8] També és veritat el
contrari: la capacitat de mirar la
realitat amb els ulls de la fe es pot
conrear. Ho fem, en primer lloc,
quan demanem aquesta llum, com
els apostols: «KAugmenta’ns la fel» (Lc
17, 5). I ho fem també quan ens
aturem, al llarg de la jornada, a posar
la nostra vida davant del Senyor. Aixi
doncs, encara que ens hagi d’ocupar
tot el dia, «]la vida d’oracio s’ha de



fonamentar, a meés, en algunes
estones diaries, dedicades
exclusivament al tracte amb Déu».[9]
En definitiva, per tenir la nostra
atenci6 habitualment fixa en Déu,
hem de dedicar unes estones a
atendre’l exclusivament.

En una ocasid, sant Josepmaria va
explicar aquesta necessitat amb
I’exemple de la calefaccié d’una casa:
«S1 tenim un radiador, vol dir que hi
haura calefaccio. Pero només
s’escalfara ’ambient si la caldera
esta encesa... Després necessitem el
radiador en tot moment, i a més la
caldera ben encesa. D’acord? Les
estones d’oracio, ben fetes: son la
caldera. I, a més, el radiador a cada
instant, a cada habitacio, a cada lloc,
en cada feina: la presencia de Déu».
[10] Tan important és la caldera com
els radiadors. Perque 'escalfor de
Déu ompli tot el nostre dia, hem de
dedicar uns temps a encendre i



alimentar el foc del seu amor en el
nostre cor.

Una altra imatge que ens pot servir
és la de la connexio a Internet. Sovint
hem vist els esforgos que fan les
persones per buscar cobertura quan
van d’excursié o quan passen un cap
de setmana al camp. També ens
preocupem que el wifi estigui activat
al telefon mobil, amb ’esperanca que
es connecti tan bon punt detecti una
xarxa coneguda. Ara bé, que el
telefon estigui obert a rebre el senyal
no vol dir que automaticament el
tingui, o que rebi tota mena de
missatges. El senyal arriba al llarg
del dia, quan ens apropem a aquesta
xarxa o a aquella, i els missatges
entren quan algu els envia. Nosaltres
posem el que podem de part nostra
activant el telefon i després esperem
que arribin els missatges.

De manera analoga, en les estones
d’oracio activem el wifi de la nostra



anima; i diem a Déu: «Parla, Senyor,
que el teu servent escolta» (1 Sa 3, 9).
De vegades ens parlara en aquelles
estones; d’altres reconeixerem la
seva veu en mil detalls de la nostra
jornada. En qualsevol cas, aquests
temps d’oracié son una bona ocasid
per posar a les seves mans tot el que
hem fet o el que farem, tot i que
potser en I'instant mateix de posar-
ho en obra no hagim aixecat els ulls a
Déu. A més, haver dedicat un temps
exclusiu a Déu és la millor mostra
que, efectivament, tenim el desig
d’escoltar-lo.

Ara bé, a diferencia del que passa
amb el telefon, obrir el cor no és una
cosa que es pot donar per fet, que es
fa una vegada i queda aixi per
sempre: cal disposar-se diariament a
escoltar Déu, perqueé «el trobem en el
present, ni ahir ni dema, siné avui:
“Tant de bo que avui sentissiu la seva
veu; No enduriu els cors” (S1 95, 7-8)».
[11] Si mantenim aquest afany



quotidia, Déu ens pot concedir una
facilitat meravellosa per viure el
nostre dia a dia en la seva presencia.
Altres vegades se’ns fara més dificil.
Pero, en qualsevol cas, d’aquests
moments traurem forc¢a i molta
esperanca per prosseguir amb
alegria la nostra lluita quotidiana, el
nostre esforg diari per encendre el
foc, per obrir la connexio.

En tot el que ens passa

Son conegudes les paraules de sant
Josepmaria a ’homilia del campus:
«Fills meus, alla on hi ha els vostres
germans els homes, alla on sén les
vostres aspiracions, el vostre treball,
els vostres amors, alla és el lloc del
vostre encontre quotidia amb Crist.
Es enmig de les coses més materials
de la terra on hem de santificar-nos,
servint Déu i tots els homes».[12] I de
seguida va afegir: «En un laboratori,
al quirofan d’un hospital, a la
caserna, a la catedra universitaria, a


https://opusdei.org/ca-es/article/estimar-el-mon-apassionadament/

la fabrica, al taller, al camp, a la llar
familiar, i en tot 'immens panorama
del treball, Déu ens hi espera cada
dia».[13] Déu ens espera en les mil
activitats que omplen la nostra
jornada per mantenir amb nosaltres
una conversa encantadora i per dur
a terme la seva missié al mon. Pero,
com es pot entendre aix0?, com es
viu?

Déu ens espera cada dia per
conversar tranquil-lament sobre que
omple la nostra vida, de la mateixa
manera que ho fa un pare o una
mare que escolta les llargues
tabarres del seu fill de pocs anys. Un
nen petit explica queé li ha passat a
I’escola practicament en temps real.
Sembla que vulgui esprémer al
maxim la meravellosa capacitat de
recordar i expressar el que ha viscut,
explicant els esdeveniments més
minuciosos amb tota mena de
detalls. I els seus pares I’escolten, i li



pregunten com va passar aixo o allo,
que va dir aquell altre nen...

De manera analoga, a Déu li
interessa tot el que ens passa, amb la
peculiaritat que, a diferencia dels
pares de la terra, ell mai no es cansa
d’escoltar-nos, mai no s’acostuma al
fet que li parlem. Més aviat som
nosaltres els que de vegades ens
cansem de dirigir-nos-hi, de buscar la
seva presencia. Tanmateix, si
mantenim viu aquest desig, «tot —
persones, coses, tasques— ens
ofereix I’ocasio i el tema per a una
conversa continua amb el Senyor».
[14] Tot es pot convertir en tema de
conversa per parlar amb Déu. Tot,
absolutament tot, ho podem
compartir amb ell.

D’altra banda, Déu ens espera a la
nostra feina per continuar fent al
mon I’obra de la redempcid, és a dir,
per continuar atraient el mon cap a
ell. No es tracta de juxtaposar



activitats pietoses a la nostra tasca
diaria, siné d’intentar conduir cap a
Déu tots els ambients del nostre mon:
la familia, la politica, la cultura,
I’esport... tot. Per fer-ho necessitem,
en primer lloc, descobrir la seva
presencia en tots aquests llocs. Es
tracta, en definitiva, de veure la
nostra feina com un do de Déu, com
la manera concreta en qué posem en
obra el seu mandat de cuidar, de
conrear el mon i d’anunciar la bona
nova que Déu ens estima i ens
ofereix el seu amor. Des d’aquest
descobriment, intentarem que totes
les nostres accions es converteixin en
un servei als altres, en un amor com
el que Jesus ens mostra i ens entrega
cada dia en la santa Missa. En viure
d’aquesta manera, unint totes les
nostres accions al sacrifici de Crist,
duem a terme plenament la missio
que el Senyor ens va voler comunicar
abans de tornar al costat del Pare (cf.
Jn 20, 21).



KKk

En una entrevista, poc abans de la
beatificacié de Guadalupe Ortiz de
Landazuri, van preguntar al Pare
quina era la formula de la santedat
d’aquella dona. Ho va resumir en
poques linies: «La santedat no €és
arribar al final de la vida sent
perfectes, com angels, sin¢ assolir la
plenitud de I’amor. Com sant
Josepmaria deia, es tractava de la
lluita per transformar la feina, la
vida ordinaria, en una trobada amb
Jesucrist i en un servei als altres».
[15] La formula de la santedat es
condensa, doncs, en el fet que tot
respongui a una mateixa motivacio,
en que tot tingui una mateixa meta:
viure amb Crist al mig del mon
portant, amb ell, el mon al Pare. I
aixo és possible perqueé Jesus és molt
a prop.

Lucas Buch



[1] Guadalupe Ortiz de Landazuri,
Carta a sant Josepmaria, 1.1V.1946.

[2] Sant Josepmaria, Carta 24.111.1930

[3] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
num. 300.

[4] Sant Josepmaria, Carta 8.XI1.1949,
num. 26.

[5] Cf. Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, num. 48.

[6] Benet XVI, Homilia, 7.XI1.2006.

[7] Francesc, Ex. ap. Gaudete et
Exsultate, num. 14.

[8] Benet XVI, Homilia, 7.XI1.2006. En
el text, el Papa repren un text de sant
Gregori el Gran.

[9] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, num. 119.



[10] Sant Josepmaria, Apunts de la
predicacio, 28.1X.1973.

[11] Catecisme de ’Església Catolica,
num. 2659.

[12] Sant Josepmaria, Converses,
num. 113.

[13] Ibidem, num. 114.

[14] Sant Josepmaria, Carta 11.111.
1940, num. 15.

[15] Mons. Fernando Ocariz,
entrevista 13.V.2019.

Photo by Irina Murza on Unsplash

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-ad/article/coneixer-lo-i-
coneixer-te-x-jesus-es-molt-a-prop/
(17/02/2026)


https://opusdei.org/ca-ad/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-x-jesus-es-molt-a-prop/
https://opusdei.org/ca-ad/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-x-jesus-es-molt-a-prop/
https://opusdei.org/ca-ad/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-x-jesus-es-molt-a-prop/

	Conèixer-lo i conèixer-te (X): Jesús és molt a prop

