
opusdei.org

Comunicar les
pròpies conviccions

“El nexe entre comunicació i
cultura és una de les principals
raons per les quals el món de la
comunicació suscita gran
atractiu entre els qui ens
interessem per l’ètica.” Us
oferim un assaig del Dr. Ángel
Rodriguez Luño, degà de la
Facultat de Teologia de la
Universitat Pontificia de la
Santa Creu a Roma, en què
parla d’aquesta qüestió.

10/05/2009



En una trobada per a comunicadors
que la Conferència Episcopal Italiana
va promoure el novembre de 2002,
Joan Pau II esmentava el fet que “les
ràpides transformacions
tecnològiques estan determinant,
sobretot al camp de la comunicació
social, una condició nova per a la
transmissió del coneixement, per a la
convivència entre els pobles, per a la
formació dels estils de vida i de les
mentalitats. La comunicació genera
cultura i la cultura és transmesa
mitjançant la comunicació”.

***********************************

«Les ràpides transformacions
tecnològiques estan determinant,
sobretot al camp de la comunicació
social, una nova condició per a la
transmissió del coneixement, per a la
convivència entre els pobles i per a la
formació dels estils de vida i les
mentalitats» [1]. L'adequada
maduració moral personal no és



independent de la comunicació i de
la cultura, que s’expressa en les
finalitats i estils de vida socialment
acceptats, en les lleis, en la celebració
dels esdeveniments i dels
personatges del passat que
corresponen millor a la identitat
moral d’una societat.

La cultura posseeix unes lleis
pròpies, per la qual cosa les idees –i
els sentiments que en fomenten–
tenen una consistència i un
desenvolupament força autònoms. És
com si les idees, quan passen al pla
de la cultura i la comunicació, se
separessin de les intel·ligències que
les han produïdes i comencessin a
viure una vida pròpia,
desenvolupant-se amb una força que
depèn només d’elles mateixes. Una
força que en depèn de la consistència
objectiva i del dinamisme intrínsec,
potser diferents de la intenció que
tenien les persones que les van posar
en circulació.



Per això, cal que tots aquells que
desitgen contribuir a informar la
vida social amb l’esperit de l'Evangeli
estiguin atents a la relació íntima
entre comunicació i cultura; si hom
aspira a intervenir positivament en
la creació i transmissió de formes de
vida i de visions de l’home, cal
atendre a la consistència i al
desenvolupament previsible de les
idees, més que a la presumpta
intenció de les persones. Una actitud
polèmica, una resposta “brillant” o
feridora poden fer callar un
adversari, però si hom no ha entès
què plantejava, ni hom no ha
apreciat la consistència de les idees i
les possibles línies de
desenvolupament que aquestes
tenien, probablement hom no ha
col·laborat al creixement cultural i
no ha ofert una alternativa cultural
adequada; i així, les idees que s’han
rebutjat, reduint al silenci qui les va
promoure, continuaran tenint una
vida llarga. Només si hom assoleix



fer una proposta que conservi i
superi allò bo i veritable que hi ha en
les idees que hom considera just
combatre, hom hi pot exercir un
influx cultural real.

Veritat i llibertat

En més d’una ocasió, Joan Pau II va
assenyalar que el conflicte entre
veritat i llibertat és present en bona
part dels problemes que afligeixen la
cultura del nostre temps [2]. A aquest
mateix afer s’ha referit Benet XVI
amb el concepte de relativisme [3].
Davant les posicions relativistes
existeix la temptació de respondre
fent-ne palesa la contradicció
interna: qui considera que
qualssevolveritat és relativa fa en
realitat una afirmació absoluta, i per
això s’hi contradiu. Es tracta d’una
crítica veritable, però culturalment
poc eficaç, perquè no cerca
d’entendre els punts de força que
sostenen els plantejaments



relativistes, ni sembla comprendre la
qüestió que intenten solucionar.

Des d’una perspectiva eticosocial, les
posicions relativistes tenen el punt
de partida en què a la societat actual
hi ha una pluralitat de projectes de
vida i de concepcions del bé, la qual
cosa sembla plantejar una disjuntiva:
o s’hi renuncia a la idea de jutjar els
projectes de vida diversos, o cal
abandonar-hi l'ideal o el modus
vivendi caracteritzat per la
tolerància. Amb altres paraules, una
manera de vida tolerant requeriria
admetre que qualsevol concepció de
la vida val igual, o almenys té el
mateix dret a existir que cadascuna
de les altres; si hom no ho admetés,
cauria en un fonamentalisme ètic i
social.

El raonament és força enganyós,
però es presenta amb aparença de
debò a causa d’un fet innegable, que
en constitueix el punt fort: al llarg de



la història, i fins i tot en l’actualitat,
no hi han mancat els qui han oprimit
violentament la llibertat de les
persones i dels pobles en nom de la
veritat. Per això, perquè el missatge
evangèlic sigui rectament entès, cal
evitar qualsevol paraula, raonament
o actitud que pugui fer pensar que
un cristià coherent sacrifica la
llibertat en nom de la veritat. Si hom
donés aquesta impressió, tot i que fos
involuntàriament, contribuiria a
consolidar el pressupost fonamental
del relativisme: la idea que l’amor a
la veritat i l’amor a la llibertat són
incompatibles, si mes no en la
pràctica.

La comunicació de conviccions
cristianes i de continguts ètics
necessita palesar amb els fets, i no
sols amb les paraules, que entre
veritat i llibertat hi ha una harmonia
veritable; això requereix, d’un costat,
estar profundament convençuts del
valor i del significat de la llibertat



personal. D’altra banda, però, obliga
a distingir atentament el camp ètic
del camp polític i jurídic. En el
primer, tota crida de l’autoritat
s’adreça a la llibertat; en el segon, el
recurs a la coacció pot ésser legítim.

Ètica i política

En les qüestions ètiques la
consciència s’obre a la veritat, que té
un evident poder normatiu sobre les
pròpies decisions; hi és en joc la
relació de la consciència personal
amb la concepció que hom té del bé
humà, de vegades relacionat amb
principis religiosos; per la seva
banda, l’àmbit jurídic i polític es
refereix a les relacions entre
persones o entre persones i
institucions, que –en quant regulades
per les lleis– estan sotmeses al poder
coactiu que l’estat i els seus
representants poden usar
legítimament.



Aquests dos àmbits –ètic i polític–
estan molt relacionats, i moltes
vegades tenen un desenvolupament
paral·lel. L’homicidi intencional, a
tall d’ exemple, és al mateix temps
una greu culpa moral i un delicte que
l’estat té el deure de perseguir i
castigar. Però fins i tot en aquest cas,
els dos àmbits presenten
significatives diferències. Sols cal
pensar, per exemple, en el perdó.
Una cosa és el perdó de la culpa
moral i una altra ben diferent el
perdó del delicte: és desitjable que
els parents de la víctima d’un
homicidi perdonin cristianament el
culpable, però no seria admissible
que l’estat seguís sistemàticament
una política d’impunitat de
l’homicidi intencional. Afirmar el
contrari seria un abús ideològic o
una ofensa greu contra el bé comú.

Aquest tipus de diferències obliga a
distingir el pla ètic del polític pel que
fa als principis morals de l'Evangeli.



Per evitar males interpretacions, cal
oferir un fonament ètic als missatges
de tipus moral, explicitant que tal
veritat no pretén imposar-se
mitjançant l’ús del poder polític de
coacció; això és compatible que, en
un altre tipus de veritats ètiques,
existeixi una dimensió eticopolítica o
eticojurídica. En aquests casos,
caldrà oferir a més a més una
específica justificació política o
jurídica, és a dir, caldrà demostrar
no sols que el comportament en
qüestió és moralment equivocat, sinó
també que hi ha raons específiques
per les quals cal que l’estat ho
prohibeixi i ho castigui. Raons que
no són idèntiques a les raons ètiques,
perquè no és missió de l’estat
perseguir la culpa moral, sinó
promoure i tutelar el bé comú,
prevenint i castigant aquelles
conductes que el lesionen (que
danyen la seguretat pública, la
llibertat i els drets dels altres, les



institucions d’interès social com la
família, etc.).

Ètica i estat

Certament, l’estat promulga algunes
vegades lleis injustes. En aquests
casos, el ciutadà de consciència recta
hauria de poder criticar-les amb
llibertat. El Concili Vaticà II va
afirmar amb claredat el dret i el
deure de l'Església de «donar el seu
judici moral, fins i tot sobre matèries
referents a l’ordre polític, quan ho
exigeixin els drets fonamentals de la
persona o la salvació de les
ànimes» [4].

En aquests casos, és important saber
donar a la disposició legislativa
equivocada una resposta
culturalment eficaç. No és una tasca
fàcil, perquè cal anar més enllà de les
contraposicions polèmiques, sabent
assumir la part de bé de la posició
contrària. Quan en consciència cal
criticar una actuació de l’estat, es



requereix mostrar una fina
sensibilitat cap als valors de les
institucions democràtiques,
sensibilitat que no hauria de quedar
desdibuixada pel fet, certament molt
dolorós, que en una acció
determinada una institució concreta
s’hagi comportat de manera injusta.

La fermesa en els principis ètics ha
de ser –i semblar– compatible amb la
consciència que la realització de béns
personals i socials en un context
històric, geogràfic i cultural
determinat, es caracteritza per una
contingència parcialment
insuperable. En qüestions pràctiques,
és freqüent que no existeixi una
única solució possible. Fins i tot les
decisions de l'Església relatives a
coses no necessàries han de ser
contingents, precisament perquè es
refereixen a una realitat que depèn
molt de les circumstàncies, que
canvien amb el pas del temps; per
això, cal aprendre a reconèixer que,



en aquest tipus de decisions, només
els principis irrenunciables
expressen l’aspecte durador [5].
Ningú no pot pretendre d’imposar
dogmes que no existeixen en
qüestions temporals [6]. Amb això no
es vol dir que tot en aquest món és
contingent o accidental o opinable;
més aviat es tracta de percebre amb
claredat que en els afers humans,
també els altres poden tenir raó:
veuen la mateixa qüestió que tu,
però des de punt de vista distint, amb
una altra llum, amb una altra ombra,
amb un altre contorn. –Només en la
fe i en el moral hi ha un criteri
indiscutible: el de la nostra Mare
l'Església [7].

L’autonomia de les realitats
temporals

Tanmateix, podria esdevenir-se que
la doctrina cristiana sobre una
determinada matèria eticosocial
coincideixi amb aquella que hom o



una bona part dels ciutadans, que
legítimament militen en un partit
polític determinat, sostenen. En
aquests casos es podria originar –
involuntàriament– una situació
delicada, perquè podria semblar que
els cristians o fins i tot l'Església, en
proposar els seus ensenyaments,
estan recolzant a una determinada
part política i no únicament
presentant el missatge de l'Evangeli.

Aquesta confusió podria motivar
acusacions d’intromissió o de manca
de respecte vers l’estat; acusacions
que potser seran un simple pretext
polític, o fins i tot mal intencionades;
però que cal comptar-hi quan hom
cerca informar la cultura amb
l’esperit de l'Evangeli, aclarint
serenament el que pugui donar a
aquests retrets aparença de reals.
Dos tipus de consideracions són
oportunes.



La primera és que tots els ciutadans,
també els qui formen part d’un
òrgan legislatiu o d’un partit polític,
tenen el dret i el deure de sostenir les
solucions que en consciència
consideren útils per al bé del propi
país, al·legant –si és possible– les
raons que justifiquen la seva
convicció. Cadascú és lliure de
consultar els llibres especialitzats
que considera fiables, o de parlar
amb qui desitgi; si un ciutadà pot
inspirar-se en una teoria política o
econòmica determinades, també pot
fer-ho en la Doctrina Social de
l'Església. Les solucions polítiques es
mesuren pel seu valor intrínsec i per
les raons que les justifiquen.
Qüestionar les fonts utilitzades per
cada ciutadà per formar les seves
conviccions seria una manca de
respecte a l’autonomia de la
consciència dels altres. És fàcil veure
que la radicalització de tal actitud
portaria a plantejaments absurds:
per exemple, afirmar que l’estat, per



subratllar–ne l’aconfessionalitat,
hauria d’afavorir tot allò que
l'Església condemna, com ara
l’esclavitud.

La segona consideració oportuna és
la necessitat de tenir una idea clara
sobre la distinció existent entre la
missió de l’estat i la de l'Església. A
aquest propòsit Benet XVI ha ofert
indicacions molt útils. La distinció
entre el que és del Cèsar i el que és
de Déu, amb la consegüent
autonomia de les realitats temporals,
pertany a l’estructura essencial del
cristianisme [8]. És tasca de l’estat
demanar-se sobre la manera de
realitzar la justícia concretament
aquí i ara; en aquest camp, la
Doctrina Social de l'Església s’ofereix
com una ajuda, que «no pretén
atorgar a l'Església un poder sobre
l’estat. Tampoc vol imposar als qui
no comparteixen la fe les seves
pròpies perspectives i formes de
comportament» [9].



Tal doctrina argumenta a partir de la
raó i del dret natural, i reconeix que
la construcció d’un ordenament just
de la vida social és una tasca política,
que «no pot ser una comesa
immediata de l'Església. Però, com al
mateix temps és una tasca humana
primària, l'Església té el deure
d’oferir-hi, mitjançant la purificació
de la raó i la formació ètica, la seva
contribució específica, perquè les
exigències de la justícia siguin
comprensibles i políticament
realitzables. L'Església no pot ni ha
d’emprendre per compte propi
l’empresa política de realitzar la
societat més justa possible. No pot ni
ha de substituir l’estat. Però tampoc
no pot ni ha de quedar-se al marge
en la lluita per la justícia. Ha
d'inserir-s’hi a través de
l’argumentació racional i ha de
despertar les forces espirituals, sense
les quals la justícia, que sempre
exigeix també renúncies, no pot
afirmar-se ni prosperar» [10].



La realització de la justícia és un
punt en el qual la fe i la política
s’acosten. Per això es requereix una
atenció acurada perquè ningú amb
bona voluntat no pugui pensar que la
fe cristiana s’identifica amb una de
les parts polítiques existents en la
societat. Certament, la fe cristiana té
quelcom que dir a les diverses
cultures polítiques dels homes i dels
pobles; però la fe pressuposa la
llibertat i s’ofereix a la llibertat, que
per això ha de ser estimada amb les
paraules i amb els fets.

...........................................................

1. Joan Pau II, Discurs al Congrés
nacional italià d’agents de la cultura i
de la comunicació , 9-XI-2002, n. 2.

2. Cf. per exemple: Litt. enc. 
Redemptor hominis , 4-III-1979, n. 12;
Litt. enc. Centesimus annus , 1-
V-1991, nn. 4, 17 i 46; Litt. enc. 
Veritatis splendor , 6-VIII-1993, nn.



34, 84, 87 i 88; Litt. enc. Fides et ratio ,
14-IX-1998, n. 90.

3. Cf. per exemple: Discurs al Conveni
diocesà promogut per la diòcesi de
Roma sobre el tema “Família i
comunitat cristiana: formació de la
persona i transmissió de la fe” , 7-
VI-2005; Discurs al Cos Diplomàtic
acreditat davant la Santa Seu, 8-
I-2007; Discurs a una Delegació de la
“Académie donis Sciences Morals et
Politiques” de París , 10-II-2007; 
Discurs inaugural de la V Conferència
de l'Episcopat Llatinoamericà , 13-
V-2007.

4. Conc. Vaticà II, Const. past. 
Gaudium et spes , n. 76.

5. Cf. Benet XVI, Discurs als
Cardenals, Arquebisbes, Bisbes i
Prelats superiors de la Cúria
Romana , 22-XII-2005.

6. Josepmaria Escrivà, Converses , n.
77.



7. Josepmaria Escrivà, Solc , n. 275.

8. Cf. Benet XVI, Litt. enc. Deus
caritas est , 25-XII-2005, n. 28.

9. Ibíd.

10. Ibíd.

Dr. Ángel Rodríguez Luño

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/comunicar-les-
propies-conviccions/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/ca-ad/article/comunicar-les-propies-conviccions/
https://opusdei.org/ca-ad/article/comunicar-les-propies-conviccions/
https://opusdei.org/ca-ad/article/comunicar-les-propies-conviccions/

	Comunicar les pròpies conviccions

