
opusdei.org

Combat, proximitat,
missió (7):«Dono la
meva vida per
tornar-la a prendre».
El sentit cristià del
sacrifici (I)

Si un cristià està disposat a
dejunar, a sacrificar-se pels
altres, si pot portar el patiment
amb alegria, és perquè no vol
deixar sol el Senyor amb el pes
del mal i del patiment del món.

06/11/2024



«Aquests homes (…) pertorben la
nostra ciutat i prediquen unes
normes que a nosaltres, els romans,
no ens és lícit d'acceptar ni de
seguir» (Ac 16, 20-21). La catequesi
de Pau i Siles s'ha vist interrompuda
per un rumor creixent que acabarà
en enrenou i en flagel·lació pública,
seguits de presó preventiva. És
només un entre molts episodis dels
Fets dels Apòstols que mostren les
hostilitats generades des del principi
per la predicació de l'Evangeli. Els
apòstols i els primers cristians van
ser repetidament empresonats,
humiliats i agredits. Però allò que
més crida l'atenció és la serenitat
amb què reaccionaven. En aquesta
escena, els cossos fuetejats de Pau i
Siles, tancats en un calabós, encara
estan entumits i les seves ments
continuen atordides per la
humiliació pública quan «Cap a
mitjanit (…)pregaven i cantaven
himnes a Déu, i els presos se'ls
escoltaven» (Ac 16, 25). La resposta



és similar a la dels apòstols a
Jerusalem, després d'una flagel·lació
totalment arbitrària: «ells se'n van
anar del Sanedrí, contents d'haver
estat trobats dignes de ser ultratjats
per causa del nom de Jesús» (Ac 5,
41).

La història del cristianisme és plena
d'homes i dones, joves i ancians, que
viuen el patiment amb una alegria
espiritual humanament
desconcertant. És una actitud que pot
resultar sorprenent en qualsevol
època, però especialment en societats
que no hagin conegut el cristianisme,
o que l’hagin perdut de vista. Avui es
reprodueix de vegades l'estupor que
reflectia la carta a Diognet al segle II:
«donen mostres d'un tenor de vida
admirable i, segons tothom,
increïble». Si hi havia molts aspectes
de la vida dels primers cristians que
xocaven amb el seu entorn, un era
sens dubte la seva relació amb el
plaer i amb el dolor, la seva reacció



davant el patiment i la seva
disposició al sacrifici: «Se'ls dona
mort, i amb això reben la vida. (…)
Són maleïts, i beneeixen; són tractats
amb ignomínia, i ells, a canvi, tornen
honor. Fan el bé, i són castigats com
a malfactors; i, en ser castigats a
mort, s'alegren com si se'ls donés la
vida»[1]. Que aquesta gent trobés vida
en el dolor desbordava totes les seves
categories. Com la creu de Crist,
aquesta manera de veure i de viure
els semblava una bogeria: «escàndol
per als jueus i, per als grecs, un
absurd. Però és poder i saviesa de
Déu per a tots els qui són cridats, tant
jueus com grecs (1Cor 1, 23-24)».

Desafiament i oportunitat

Potser avui encara més que a les
grans ciutats de l'imperi romà, l'aire
que es respira a molts llocs del món
està impregnat d'hedonisme: el bé es
tendeix a identificar amb allò que
produeix plaer i el mal amb el dolor.



També hi ha qui adopta una actitud
estoica, amb vista a tenir un domini
més gran de si i a tornar-se més
resilient davant les contrarietats;
però, al cap i a la fi, el plantejament
de fons continua girant al voltant del
plaer i del dolor, i gairebé no es veu
més enllà d'aquesta demarcació del
territori. Això és degut a tot un seguit
de factors: en una gran part del món,
les possibilitats de portar una vida
còmoda s'han multiplicat, les fonts de
plaer i d'entreteniment han passat a
estar més a mà que mai, i s'ha arribat
a alleujar el dolor amb una eficàcia
inèdita a la història. Sens dubte hi ha
progressos que tenen molt de positiu;
encara que, com passa amb tot canvi
en l'experiència del món, incideixen
en la manera de viure la vida
cristiana. En aquestes coordenades,
la disposició a patir per Crist o la
convicció que l'alegria té les seves
«arrels en forma de Creu»[2] poden
resultar xocants o, si més no, difícils
de comprendre. Tot això suposa,



alhora, un desafiament i una
oportunitat.

El desafiament té a veure amb el fet
que qui vol viure a prop de Déu al
mig del món està exposat als
mateixos missatges que els seus
iguals. El corrent podria acabar
empenyent-lo, per exemple, a
suavitzar el missatge de Jesús o a
reinterpretar-lo cap a una versió més
light. En el fons, és la temptació d'un
cristianisme bondadós, sense creu. I,
tanmateix, hi ha les paraules del
Senyor: «Si algú vol venir amb mi,
que es negui a ell mateix, que
prengui la seva creu i que em
segueixi. Qui vulgui salvar la seva
vida, la perdrà, però el qui la perdi
per mi i per l'evangeli, la
salvarà» (Mc 8, 34-35); «si el gra de
blat, quan cau a la terra, no mor,
queda ell tot sol, però si mor, dona
molt de fruit» (Jn 12, 24). Un
cristianisme sense creu, en efecte,
«és mundà i esdevé estèril»[3]. Per



viure en Crist i, alhora, transmetre
aquesta vida a altres, el camí passa
per la creu. Com en tants altres
aspectes de la nostra fe, aquí també
ens trobem amb una paradoxa: «per
Viure cal morir»[4].

D'altra banda, un ambient hedonista
també comporta oportunitats. La
diferència de la conducta d'un cristià
amb el seu entorn sol brindar-li
ocasions per donar raó de la seva
esperança (cf. 1Pe 3, 15). Així va
avançar l'evangelització en els
primers segles: és com si la foscor
generés un contrast sobre el qual la
llum de Crist pot brillar amb més
claredat. Als nostres dies, quan un
cristià viu amb esperit de sacrifici i
abraça serenament la creu,
necessàriament interpel·la els seus
contemporanis. D'una banda,
aquesta manera de viure el dolor —
sense dramatismes, sense fer-lo
pesar sobre els altres— és atractiva,
com ho són la paciència i la



mansuetud de Jesús (cf. Mt 11, 28-30).
D'altra banda, tard o d'hora genera
preguntes que obren fronts sobre la
fe: com s’ho fa per portar aquest
patiment amb tanta serenitat? Per
què no es rebel·la? I aquesta alegria?
Si gaudeix com jo de les coses bones
de la vida, per què de vegades hi
renuncia? Què té a veure amb el seu
Déu? I què canvia al món amb els
seus sacrificis?

L'única resposta: Crist

Totes aquestes preguntes, que també
poden sorgir alguna vegada a l'ànima
d'un cristià, tenen en el fons una sola
«resposta autèntica, una resposta
que és definitiva: Crist a la Creu»[5]. Si
un cristià està disposat a contrariar
els seus gustos, a dejunar, a
sacrificar-se pels altres; si pot portar
el patiment amb alegria, sense
donar-se gaire importància, és
perquè sap que, d’una manera
misteriosa però real, la passió de



Jesús continua desplegant-se al llarg
de la història. «A la vida de l'Església,
a les seves proves i tribulacions, Crist
continua, segons l'expressió genial de
Pascal, estant en agonia fins a la fi
del món»[6].

Jesús «continua patint en els seus
membres, en la humanitat entera
que pobla la terra i de la qual Ell és
Cap, i Primogènit, i Redemptor»[7].
Quan un cristià comprèn això en
profunditat, és lògic que no vulgui
deixar sol el Senyor amb el pes del
mal i del patiment del món. La seva
disposició a patir no respon llavors a
un moralisme purità que mira amb
sospita el plaer; tampoc no es
redueix simplement a una opció
ascètica, o a un plantejament estoic...
És, en sentit literal, com-passió:
percepció del patiment que travessa
el cor de Jesús, i desig d'acompanyar-
lo, d'alinear el nostre cor amb el seu.
Com diu sant Pau, «estic content de
patir per vosaltres i de completar així



en la meva carn allò que manca als
sofriments del Crist en bé del seu cos,
que és l'Església» (Col 1, 24).

Aquest és el desig amb què sant
Ignasi d'Antioquia escrivia al voltant
de l'any 110, cap al martiri:
«permeteu-me imitar la passió del
meu Déu. Si algun té a Ell amb si, que
entengui el que desitjo, i que senti el
mateix que jo». Aquest sant posava
del revés allò que el món anomena
vida i mort: «No m'impediu viure; no
desitgeu la meva mort. No concediu
al món a un que vol ser de Déu, ni el
seduïu amb coses materials»[8]. De
nou, és el mateix esperit que portava
sant Pau a considerar que «tot ho
considero una pèrdua, comparat
amb el bé suprem que és conèixer
Jesucrist, el meu Senyor. Per ell m'he
avingut a perdre-ho tot i a
considerar-ho escòria, a canvi de
guanyar-lo a ell» (Fl 3, 8-9). Si estar
amb Jesús requereix patir i deixar
coses bones de banda, les deixarem;



no perquè en si mateixes siguin
escombraries, sinó perquè preferir-
les a Jesús seria com quedar-nos
recercant perles en una claveguera.

Gotes de sang

El sacrifici —escollit, quan el Senyor
el demana; o acceptat, quan el
permet; però sempre estimat— es viu
en mode autènticament cristià des
del cor de Crist, és a dir, «tenint els
mateixos sentiments» (Cf. Fl 2, 5). Per
«sentir amb ell», per entrar en
aquesta compassió, ens pot ser de
gran ajuda la contemplació de la
passió del Senyor: què sent Jesús
davant la seva Creu? Entre les moltes
llums que ens pot donar aquesta
consideració, podem observar que el
cor de Crist sent un rebuig natural
davant del dolor, però que l’accepta
lliurement com a donació d'amor i
amb l'esperança de la resurrecció.
Jesús es lliura amb la seguretat que
res del que patirà es perdrà, que cap



dels seus esforços no haurà estat en
va; que la Creu es convertirà en
arbre de la vida.

Davant la perspectiva de la passió,
Jesús va suar sang, una reacció
fisiològica que es dona molt
rarament, davant de situacions d'una
tensió o angoixa extrema. El cor
humà de Jesús manifesta així en
aquell moment la seva sensibilitat
perfecta; percep el patiment i el mal
com allò que realment és: una cosa
repugnant. Tot i que podria semblar
una obvietat, és bo recordar que
Jesús no va triar la passió i la creu
per si mateixes, sinó que les va
acceptar voluntàriament com el
«preu del nostre rescat»[9]. En el
combat de la seva pregària, Jesús
demana al seu Pare Déu: «si és
possible, que aquesta copa s'allunyi
de mi» (Mt 26, 39), i ens mostra així
que és bo intentar evitar el patiment.
«Però que no es faci com jo vull, sinó
com tu vols», afegeix; perquè, a la



llum de l'amor de Déu, no sols és bo
acceptar la creu, sinó fins i tot
abraçar-la.

Si nostre Senyor va sentir angoixa en
la vigília de la seva passió (cf. Mt 26,
37-38), no ens ha d'estranyar que el
nostre cor senti alguna cosa
semblant davant del dolor o el
sacrifici. Naturalment, aquesta
resistència no és només externa:
també de vegades podem sentir a la
nostra pròpia pell l'escàndol de la
creu. El pecat és una ferida oberta al
món i a la nostra pròpia naturalesa;
una ferida tan real que genera una
autèntica resistència, no sols al dolor,
sinó fins i tot al bé mateix, a l'amor i
al regne de Déu[10]. L'alliberament del
pecat no es fa sense un fort
estremiment dolorós: en aquest món,
a la nostra vida, el bé no s'obre pas
espontàniament. Per això l'amor de
Déu, l'amor pur que pot guarir
l'amor malalt, es revela
misteriosament unit al dolor. Així ho



va entendre santa Teresa de Calcuta:
«L'amor exigeix sacrifici. Però, si
estimem fins que faci mal, Déu ens
donarà la seva pau i la seva alegria...
El patiment en si mateix no és res,
però el patiment compartit amb la
Passió de Crist és un do
meravellós»[11].

A Getsemaní, Jesús va sentir en la
seva carn aquesta resistència
humana a la voluntat salvífica del
Pare. Tot i això, encara que el
repugnés naturalment, Jesús no va
patir la creu contra la seva voluntat,
sinó que la va assumir
voluntàriament: «ningú no em pren
la vida, soc jo qui la dono
lliurement» (Jn 10, 18). La passió i la
creu era el resultat del lliure rebuig
de Crist per part de les autoritats del
moment, que expressa la resistència
del cor humà a l'amor de Déu,
tangible també en la recurrència dels
martiris al llarg de la història de
l'Església, fins ara. Jesús converteix



en tot cas aquesta decisió lliure dels
seus contemporanis en un acte
d'amor: «el meu cos, entregat per
vosaltres» (Lc 22, 19). Jesús sap que
aquest lliurament és necessari
perquè l'amor torni a ser possible al
món: cal que ell ens estimi fins a la fi
(cf. Jn 13, 1); que ell abraci tot el
nostre odi, tota la nostra
indiferència, tota la nostra misèria...
Amb aquesta abraçada va començar
una «transformació amant»[12] que
requereix també la nostra abraçada,
el nostre «sí» a la creu. Només així la
nostra història personal i la història
del món poden entrar amb ell a la
resurrecció.

Gonzalo de la Morena - Carles Ayxelà

[1] Carta a Diognet, nn. 5-6.



[2] Sant Josepmaria, Forja, n. 28; És
Crist que passa, n. 43.

[3] Francesc, Homilia, 14-IX-2021.

[4] Sant Josepmaria, Camí, n. 187.

[5] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 168.

[6] Benet XVI, Homilia, 18-IX-2010. Cfr.
Pascal, Pensées, 553, ed. Brunschvicg.
Sant Agustí ja ho havia comprès,
molts segles enrere: «Ell ha estat
elevat ja a dalt de tot del cel; no
obstant això, continua patint a la
terra a través de les fatigues que
experimenten els seus
membres» (Sermó Mai 98, sobre
l’ascensió del Senyor, 1-2; PLS 2,
494-495).

[7] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 168.

[8] Sant Ignasi d'Antioquia, Carta als
romans, 6.



[9] Sant Agustí, Comentari sobre el
Salm 21, 11,8. Cf. 1P 1,18-19; 1Co 6,20;
Is 53,5.

[10] Cf. Rm 5,12-17; 8,1-13.

[11] Santa Teresa de Calcuta, citat a
Brian Kolodiejchuk (ed.) Come, be my
Light, Rider, New York, 2006, p. 146.

[12] «“Més gran que el teu cor”:
Contrició i reconciliació», a
opusdei.cat

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-ad/article/combat-
proximitat-missio-7-dono-la-meva-vida-
per-tornar-la-a-prendre-el-sentit-cristia-

del-sacrifici/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-6-mes-gran-que-el-teu-cor-contricio-i-reconciliacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/combat-proximitat-missio-6-mes-gran-que-el-teu-cor-contricio-i-reconciliacio/
https://opusdei.org/ca-ad/article/combat-proximitat-missio-7-dono-la-meva-vida-per-tornar-la-a-prendre-el-sentit-cristia-del-sacrifici/
https://opusdei.org/ca-ad/article/combat-proximitat-missio-7-dono-la-meva-vida-per-tornar-la-a-prendre-el-sentit-cristia-del-sacrifici/
https://opusdei.org/ca-ad/article/combat-proximitat-missio-7-dono-la-meva-vida-per-tornar-la-a-prendre-el-sentit-cristia-del-sacrifici/
https://opusdei.org/ca-ad/article/combat-proximitat-missio-7-dono-la-meva-vida-per-tornar-la-a-prendre-el-sentit-cristia-del-sacrifici/
https://opusdei.org/ca-ad/article/combat-proximitat-missio-7-dono-la-meva-vida-per-tornar-la-a-prendre-el-sentit-cristia-del-sacrifici/

	Combat, proximitat, missió (7):«Dono la meva vida per tornar-la a prendre». El sentit cristià del sacrifici (I)

